

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

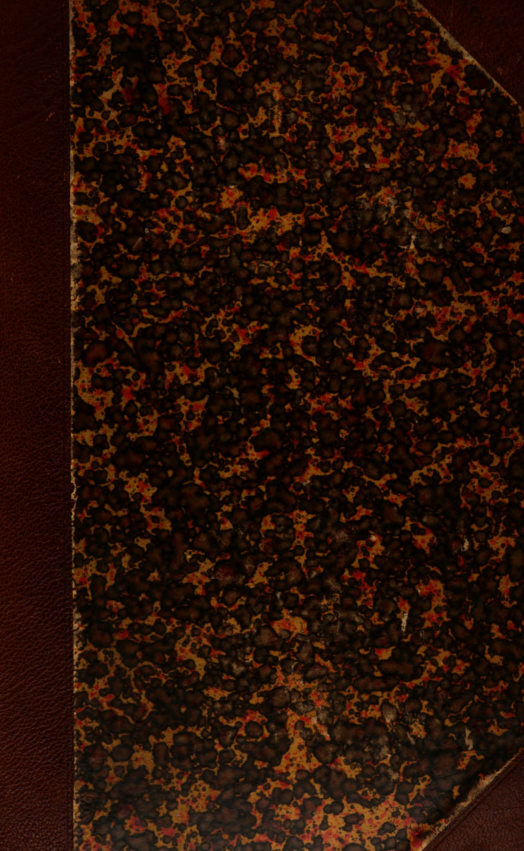
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

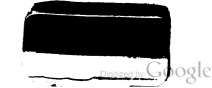
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Nance E. Blake ex dono M.H. Mould 2/5/1842.

# **POIMANDRES**

# STUDIEN ZUR GRIECHISCH-ÄGYPTISCHEN UND FRÜHCHRISTLICHEN LITERATUR

VON

R. REITZENSTEIN

番

LEIPZIG

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER
1904

888 H24p R38 Cop. 2

ALLE RECHTE, EINSCHLIESZLICH DES ÜBERSETZUNGSRECHTS, VORBEHALTEN.

Stack) . Yet G-21-68 Odd. op

## MEINEN JUGENDFREUNDEN

# E. THIELE UND G. SCHAPER

IN MAGDEBURG

## Vorrede.

Was ich im folgenden zu bieten habe, ist Arbeit auf einem Grenzgebiet zwischen Philologie und Theologie. Ich habe sie als rein philologische betrachtet und hoffentlich auch behandelt. Bildung und Wirkung einiger religiöser Gedanken des Hellenismus - so nenne ich die Verschmelzung griechischen und orientalischen Geisteslebens - möchte ich verfolgen und glaube, daß wir das nur in Ägypten können. Liegen uns doch hier nicht nur aus allen Epochen der vorgriechischen Zeit religiöse Urkunden vor, deren Gesamtumfang schon jetzt dem des Alten Testamentes wenig nachstehen mag, sondern neben ihnen auch eine reiche Fülle griechisch geschriebener Texte, eine hellenistische theologische Literatur. Daß sie noch nicht im Zusammenhang philologisch behandelt ist, erklärt und entschuldigt die vollständige Geringschätzigkeit, die ihr von theologischer Seite zu teil wird, und die grotesken Begründungen, mit denen eine Berücksichtigung der hellenistisch-ägyptischen Religion abgelehnt zu werden pflegt. Liest man doch neuerdings bei einem namhaften Theologen sogar die Behauptung, der ägyptische Gottesdienst sei von allen Seiten, jüdischer wie griechischer, als die tiefste Stufe menschlichen Aberglaubens verachtet worden.

Der Philologe hat, weil er weiß, daß die ägyptische Religion sich über die ganze hellenistische Welt verbreitet hat, die Pflicht zu fragen, was sie lehrte und wie sie beschaffen war. Er hat sie um so mehr, als er von vornherein annehmen muß, daß gerade Ägypten die Bildung des Hellenismus auf religiösem Gebiet am stärksten beeinflußt hat. Man vergegenwärtige sich einmal, wie viel Schriftsteller ägyptische Religion in griechischer Sprache dargestellt haben, wie viel Stellen der uns erhaltenen griechischen Literatur von ägyptischem Glauben reden, wie wenig von babylonischem, persischem oder gar syrischem. Gewiß

wird sich die Einwirkung Ägyptens durch eine solche Berechnung nicht unmittelbar bestimmen lassen; nicht die schriftliche Darstellung allein gibt einer Religion Verbreitung und Bedeutung; aber einflußlos ist sie nie, am wenigsten in diesem Zeitalter. Der eigentümlichen Stellung Ägyptens in der hellenistischen Literatur muß bis zu einem gewissen Grade auch seine Stellung in der Kultur, also auch sein Einfluß auf die Bildung hellenistischer Religionsempfindung entsprechen. Den Beweis dafür gibt die frühchristliche Literatur, die der Philologe eben darum nicht ganz beiseite lassen kann. Hier bietet sich, da es sich um ein Vergleichen zweier gleichzeitiger Literaturen handelt, die Möglichkeit methodischer Arbeit. Die Sprache und Typologie der christlichen Literatur muß die Spuren hellenistischer Theologie verraten.

Ich habe mich dabei, wo ich irgend konnte, an die rein formale Seite gehalten. Ich müßte nicht Straßburger sein, wenn ich vor der Arbeit unserer wissenschaftlichen Theologie nicht, auch wenn ich an Einzelpunkten widersprechen muß, aufrichtige Hochachtung empfände. Ihr habe ich nur Handlangerdienste tun wollen.

Rat und Auskunft in ägyptologischen Fragen danke ich der unermüdlichen Güte meines Kollegen W. Spiegelberg. Drucklegung halfen Br. Keil und O. Plasberg, deren weitem Wissen und opferwilligem Eifer ich mehr schulde, als ich im einzelnen angeben kann. Die vollständigen Varianten zu den Hermetischen Fragmenten bei Cyrill steuerte Kollege K. J. Neumann, einzelne Kollationen zu den Texten des Nachtrags Prof. Vitelli in Florenz und Dr. Stefani in Rom, zu Beigabe V A. Dieterich in Heidelberg bei. Durch Literaturnachweise und Auskunft in Einzelfragen haben mich Prof. Ficker und Landauer, Herr Oberbibliothekar Schorbach und Herr Vikar Jacoby verpflichtet. Daß mir trotzdem viel entgangen sein wird, weiß ich. Darüber richte, wer in diesen Fragen die ganze Literatur zu beherrschen glaubt. Daß ich Bücher wie Bolls Sphaera oder Boussets Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter nur noch nebenbei benutzten konnte, liegt daran, daß Kap. I-IV und VII schon im Frühjahr 1902 abgeschlossen waren; selbst der Druck hatte schon begonnen. Daß Berthelots viel früher erschienenes Werk La chimie au moyen âge mir erst so spät bekannt wurde, daß ich es nur in den Nachträgen und Berichtigungen benutzen konnte, bedauere ich lebhaft. Als sie hierdurch ungewöhnlichen Umfang gewonnen

hatten, ging mir noch eine wertvolle Freundesgabe Br. Keils zu, die an diesem Ort und in diesen Typen zu verstecken, des Verfassers Wunsch war. Ihretwegen möchte ich meine Leser bitten, diesen Nachträgen Beachtung zu schenken.

Als mich vor Jahren der glühende Wunsch, meiner engeren Heimat einen schweren Verlust zu ersetzen, in den Orient trieb, da ahnte ich nicht, auf wie lange Zeit diese Reise mich von begonnenen und liebgewordenen Arbeiten trennen, wieweit sie mich zu den Gedanken und Interessen meiner ersten Studienzeit zurückführen würde. Ich darf mich nicht wundern, wenn diese Unterbrechung oder die Wahl gerade dieses Themas mir verdacht wird und wenn manch lieb gewordenes Band sich lockert. Das Hauptbuch des Lebens muß ja wohl leider bei jedem Umblättern auch ein Verlustkonto zeigen. Aber so tief ich das empfinde und so karg jene Reise meine ursprünglichen Wünsche erfüllt hat, innerlich bereichert hat sie mich doch, und unsere Wissenschaft gönnt in ihren weiten Hallen auch dem einen Platz, der in ihrem Dienst vor allem sein eigenes Leben leben und sein eigenes Werk treiben will.

Den beiden Jugendfreunden, Theolog und Philologe, die damals, als ich in den ersten Semestern Theologie studierte, auf mein Denken und Werden den meisten Einfluß geübt haben, sei dies Buch als Zeichen treuen Gedenkens zugeeignet.

## Inhalt.

| 36                          |
|-----------------------------|
| 59                          |
| 16                          |
| 60                          |
| 90                          |
| 14                          |
| <b>5</b> 0                  |
|                             |
| 56                          |
| 91                          |
| 08                          |
| 08                          |
| 15                          |
|                             |
| 27                          |
| 38                          |
| 48                          |
| 54                          |
|                             |
| 60                          |
| 74                          |
| 78                          |
| 82                          |
| 1.5<br>59001<br>2845<br>677 |

Die unter dem unpassenden Gesamttitel Poimandres vereinigten Hermetischen Schriften hatten, solange sie als Offenbarungen eines uralten Propheten entweder die Platonische oder die kirchliche Lehre zu bestätigen schienen, in weiten Kreisen Interesse gefunden. Isaak Casaubonus den schönen Traum mit schneidender Kritik zerstörte, wendete sich der Blick der Forscher ihnen nur noch selten Die Ausgabe Partheys (1854), die letzte größere philologische Arbeit an ihnen, begegnete derartiger Teilnamlosigkeit, daß Parthey nicht einmal den versprochenen zweiten Teil hinzuliefern mochte; daß ein tragisches Geschick sie gerade, weil sie philologische Arbeit bieten sollte, so durchaus unbrauchbar und irreführend gemacht hat, werde ich im Anhang auseinanderzusetzen haben. Die feinsinnige Einleitung, welche Ménard seiner Übersetzung beigab, legte viele Zusammenhänge richtig dar und hätte eine sorgfältigere Beachtung besonders von theologischer Seite verdient. Aber die damals noch ungenügenden Kenntnisse des Ägyptischen und die allgemeine Überzeugung von dem geringen Alter dieser Schriften hinderte ihn, zu festen Resultaten zu kommen; die Ägyptologie brachte nach den unbewiesenen Behauptungen Devérias1) nur noch die unbehilflichen und unzulänglichen Versuche Pierrets zur Erklärung dieser Schriften.

Die Philosophie, welche in ihnen zunächst den Einfluß der jüdischen Kabbala und später den des Neuplatonismus gesucht hatte, wurde dem religiösen Charakter dieser Literatur bisher nicht ge-

Reitsenstein, Poimandres.

<sup>1)</sup> Ich kenne sie nur aus Pierrets Bericht, Mélanges d'archéologie égyptienne et assyrienne I (1878) p. 112: Devéria dans un travail dont il n'a pu écrire que les deux premières pages, se proposait de commenter au point de vue égyptologique tout le texte des livres hermétiques, lesquels nous offrent, disait-il, un exposé presque complet de la philosophie ésotérique de l'ancienne Égypte. Devéria stand dabei unter dem Einfluß Rougés, der die Angaben Iamblichs περι μυστηρίων ähnlich überschätzte.

recht. Selbst in der neusten Auflage scheint Zellers Behandlung mir gegenüber dem Versuch Ménards eher einen Rückschritt zu bedeuten. Die an sich trefflichen gelegentlichen Bemerkungen Dieterichs und Krolls<sup>1</sup>), deren Blicke sich an verwandten Erscheinungen geschärft hatten, sowie ein beweislos hingeworfener Satz Anathon Aalls<sup>2</sup>) konnten nicht recht fruchtbar werden, solange kein einziges Stück dieser Sammlung als Ganzes betrachtet, erklärt und zeitlich bestimmt war. Die völlige Gleichgültigkeit der weiteren philologischen und theologischen Kreise ist nur zu begreiflich.<sup>5</sup>)

Mich interessierten diese Schriften zunächst durch ihre literarische Form, und auch als ich sie allmählich als wichtige Urkunden jener mächtigen religiösen Bewegung schätzen lernte, welche vom Orient her einer Flut gleich das Abendland überströmte und das Christentum erst vorbereitete, dann mit sich trug — auch da erwies sich mir die literarische Form hellenistischer Theologie als bestes und sicherstes Richtmaß. So soll auch diese Untersuchung von ihr ausgehen und zu ihr zurückkehren. Ich beginne mit den bekannten Tatsachen.

Eine theologische Literatur unter dem Namen des Hermes Trismegistos hat sicher schon gegen Anfang des zweiten Jahrhunderts n. Chr. bestanden. Tertullian, vielleicht nach Soran, bezeugt De anima (c. 33 und 2) Traktate über die Unsterblichkeit der Seele, deren Verfasser Hermes, der Lehrer Platos in Ägypten, gewesen sei; der Name Trismegistos begegnet bei ihm Adv. Valent. 15. Denselben Namen kennt Philon von Byblos (Eusebios Praep. ev. I p. 36 d); Schriften unter diesem Namen erwähnt Athenagoras (p. 37, 24 Schwartz); das von Hippolyt benutzte Lehrbuch der Peraten (V 2, 14 p. 196, 5 Cruice) endlich nennt als irdische Abbilder des orphischen Μήν die großen Theologen Βουμέγας, 'Οςτάνης, 'Ερμῆς τριςμέγιστος, Κουρίτης, Πετόσιρις, Ζωράριον (?), Βηρωσός, 'Αστράμψουχος, Ζωροάστρης.' Nun ist Gott Thot (Hermes) für den Ägypter

Im Abraxas und in der Abhandlung De oraculis Chaldaicis, Bresl. phil. Abh. VII S. 68 und 70.

<sup>2)</sup> Aall, Der Logos II 78 A. 4.

<sup>3)</sup> Nicht einmal bei der Behandlung derjenigen Kirchenväter, die nachweislich stark von der Hermetischen Literatur beeinflußt sind, ist diese Quelle m. W. irgend berücksichtigt.

<sup>4)</sup> Es ist daher Zufall, wenn auf Inschriften das Epitheton erst in der Zeit Kaiser Galliens erscheint (Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 9). Der

seit uralter Zeit der Lehrer aller geheimen Weisheit und Verfasser heiliger Schriften. Die Versuche, ägyptischen und griechischen Glauben einander zu nähern, beginnen unmittelbar mit der Zeit der Ptolemäerherrschaft. Wie man dabei frühzeitig dem Orpheus ägyptische Lehren, so hat man seit frühster Zeit den Propheten und Weisen Ägyptens griechische Lehren untergeschoben, oder sie doch in griechischer Sprache und nach griechischen Begriffen reden lassen.<sup>1</sup>) Es wäre wunderbar, wenn der Spender aller Weisheit und Gotteserkenntnis dabei keine Rolle gespielt hätte. Die bildende Kunst belehrt uns überdies, daß der Grieche dieser Gegenden, selbst wenn er seinen Hermes, den Erfinder der Ringkunst, darstellen wollte, ihn durch die Feder auf dem Haupte als den ἱερογραμματεύς der Götter kennzeichnete, oder gar dem Griechengott wie den irdischen Verfassern literarischer Werke die Buchrolle in die Hand gab.2) Eine lebende Hermes-Literatur wird hier vorausgesetzt. Wir haben ein Recht weiter zu suchen.

Älter als für die theologische sind die Zeugnisse für eine medizinisch-theologische Literatur. Schon in der Ptolemäerzeit benutzte sie der Grammatiker Pamphilos; er wurde von Vertretern der Naturwissenschaft deshalb getadelt, vgl. Galen Περὶ ἀπλῶν φαρμ. VI procem. tom. IX p. 798 K: μετὰ δὲ ταῦτα βοτάνης μέμνηται καλουμένης, ὡς αὐτός φηςιν, ἀετοῦ, περὶ ἡς ὁμολογεῖ μηδένα τῶν Ἑλλήνων εἰρηκέναι μηδέν, ἀλλ' ἔν τινι τῶν εἰς Ἑρμῆν τὸν Αἰγύπτιον ἀναφερομένων βιβλίων ἐγγεγράφθαι περιέχοντι τὰς λς΄ τῶν ὡροςκόπων ἱερὰς βοτάνας. Eine griechische, mit der Theologie und Astrologie eng zusammenhängende Literatur wird hier bezeugt, die uns in jüngeren Überarbeitungen noch manchmal begegnen wird. Mit ihr berühren sich eng die Fragmente des Petosiris und Nechepso.<sup>8</sup>)

Entscheidende Bedeutung gewinnt die rein astrologische Literatur. Daß Petosiris und Nechepso noch in ptolemäische Zeit fallen

1\*

Beiname könnte sehr wohl schon Varro bekannt gewesen sein (vgl. Augustin De civ. dei XVIII 39. 40). "Hermetische Schriften" citiert auch Plutarch De Is. et Os. 61.

<sup>1)</sup> Den besten Beweis bietet ein im IV. Kapitel näher zu besprechendes Ostrakon aus Oberägypten.

Vgl. Furtwängler, Bonner Jahrbücher 108 S. 1 ff.; 107 S. 45 ff.; 108
 240 ff.; Löschcke ebenda 107 S. 48 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. in der dankenswerten Fragmentsammlung von Rieß (Philologus Supplem. VI) Fr. 27. 28. 29.

müssen, sah schon Rieß. In neuerer Zeit hat Kroll¹) den meines Erachtens zwingenden Nachweis geführt, daß sie dem Ende des zweiten Jahrhunderts v. Chr. angehören. Sein Aufsatz und ein Vortrag Dieterichs über das Mithras-Mysterium²) gaben mir den Anlaß, die früher von mir kurz gestreiften Fragen³) neu und in weiterem Rahmen zu behandeln.

Die Bedeutung der astrologischen Schriften, die sich auf einen angeblichen König Nechepso und seinen Berater, den Propheten Petosiris, zurückführen, liegt darin, daß sie trotz des eigentlich widerstrebenden Stoffes die beiden typischen Formen der theologischen Hermes-Literatur durchführen. Sie schließen zunächst an Göttergespräche: Hermes offenbart sein geheimes Wissen zwei jüngeren Göttern, Asklepios und Anubis. Selbst wenn wir nicht wüßten, daß Petosiris auch über "ägyptische und griechische Theologie" und über die ägyptischen Mysterien geschrieben hat4), müßten wir annehmen, daß die neue, aus babylonischen und ägyptischen Elementen unter der Einwirkung griechischer Astronomie entwickelte Lehre sich nur darum als Offenbarung eines ägyptischen Gottes geben konnte, weil dies die für Ägypten übliche Form theologischer Schriften war. Eine Bestätigung hierfür gibt die weitere Nachbildung dieser Schriften in den Φρύγια γράμματα des ägyptischen Herakles, die sogar schon in den Anfang des zweiten Jahrhunderts v. Chr. fallen müssen. 5)

Kaum minder wichtig für die Formen der hellenistischen Theologie scheint mir die zweite Art der Einführung dieser Lehren bei Nechepso, die uns Vettius Valens erhalten hat (Rieß Fr. 1). Er sagt: ἄχθομαι οὖν καὶ Ζηλωτὴς τυγχάνω τῶν παλαιῶν βαςιλέων τε καὶ τυράννων [καὶ] τῶν περὶ τὰ τοιαῦτα ἐςπουδακότων, ἐπεὶ μὴ τοῖς αὐτοῖς ηὐτύχηςα βιῶναι χρόνοις, εὐπαρρηςίαςτον καὶ ἄφθονον τὸν αἰθέρα καὶ τὴν ἀναζήτηςιν κεκτημένοις. εἰς τοςοῦτον γὰρ

<sup>1)</sup> Aus der Geschichte der Astrologie, Neue Jahrbb. f. Phil. u. Päd. VII 559 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Verhandlungen der Straßburger Philologen-Versammlung S. 49.

<sup>3)</sup> In dem zweiten Teil der Zwei religionsgeschichtlichen Fragen (Straßburg 1901). Ich setze die dort gegebenen allgemeinen Ausführungen über den Gott Thot im folgenden voraus und berichtige nur Einzelheiten.

<sup>4)</sup> Suidas Πετόcιρις.

<sup>5)</sup> Zwei religionsgesch. Fragen S. 94, vgl. unten Kap. V.

<sup>6)</sup> kal habe ich getilgt, vgl. Manilius I 40: natura . . regales animos primum dignata movere.

έπιθυμίας καὶ ἀρετής ἔςπευςαν, ὡς τὰ ἐπὶ τῆς καταλιπόντας οὐρανοβατεῖν¹) ἀθανάτοις ψυχαῖς καὶ θείαις καὶ ἱεραῖς γνώμαις (φωναῖς?) συνεπιστήςοντας (συνεπιτηρήςοντας?), καθώς καὶ ὁ Νεχεψὼ ἐμαρτύρηςε λέγων·

έδοξε δή<sup>8</sup>) μοι πάννυχον πρός άέρα

καί μοί τις ἐξήχηςεν οὐρανοῦ βοή, τῆ cάρκας ἀμφέκειτο πέπλος κυανόχρους κνέφας προτείνων

καὶ τὰ ἐξῆc. Die Lücke nach dem ersten Verse ist dem Sinne nach zu ergänzen: die ganze Nacht hat Nechepso betend zum Himmel emporgeblickt, da fühlt er sich dem Körper entrückt, und eine Stimme tönt zu ihm aus dem Himmel, deren Leib ein dunkeles Gewand umhüllt. Usener und Rieß haben an dieser Fortsetzung Anstoß genommen und zwischen βοή und τῆ einen weiteren Versausfall vermutet, ohne zu bedenken, daß für den Ägypter Name und Person identisch und die Stimme, das Wort etwas Wesenhaftes ist. <sup>5</sup>) Sie

<sup>1)</sup> Hierauf nimmt Ovid Fast. I 297 Bezug: felices animae, quibus haec cognoscere primis inque domos superas scandere cura fuit. credibile est illos pariter vitisque locisque altius humanis exeruisse caput. Nechepso hatte also seine Frömmigkeit und Reinheit ausdrücklich betont. — Die Vision wird später zum allgemein bekannten Traum, vgl. Artemidor p. 246, 21 Hercher: Πλούταρχος εἰς τὸν οὐρανὸν ἀναβαίνειν ἔδοξεν ὑπὸ τοῦ Ἑρμοῦ ἀγόμενος.

<sup>2)</sup> δὲ Codd. Zu dem folgenden πρὸς ἀέρα ergänzt Rieß ἀρθέντα oder dergl. Das ist unmöglich, da πάννυχον dabei seine Bedeutung verliert; dem Sinne nach erwarten wir βλέψαντα προςεύξαςθαι und werden den ἀήρ fast als persönlich fassen dürfen (vgl. εὐπαρρηςίαςτον τὸν αἰθέρα κεκτημένοις). Der Aufschwung zum Himmel erfolgt wahrscheinlich erst unter Führung der βοή.

<sup>3)</sup> Die Grundauffassung ist dabei, daß der Urgott die jüngeren Götter "spricht", sie durch das Wort aus sich emaniert. Beispiele werden sich uns später in reicher Fülle ergeben; für jetzt genügt es vielleicht an das von Justin (Cohort. 15) citierte Orpheus-Fragment zu erinnern: οὐρανὸν ὁρκίζω cε θεοῦ μεγάλου coφὸν ἔργον, αὐδὴν ὁρκίζω cε πατρός, τὴν φθέγξατο πρώτην. So ist in dem von mir gefundenen Gebet von Gizeh (Adolf Jacoby, Ein neues Evangelienfragment S. 34) der δεςπότης Ἰηςοῦς einfach ἡ φωνὴ ἡ παραφήςαςα τῶν ἀμαρτιῶν, der Engel Michael in der Höllenfahrt Mariae τὸ κέλευςμα τοῦ ἀγίου πνεύματος (Pernot, Revue des études grecques 1900 p. 240). Eine hübsche Parallele aus einem ägyptischen Text wies mir Prof. Spiegelberg nach. An dem Schrein von Saft el Henneh heißt es von dem Könige Nektanebos (Naville, Shrine 2 Z. 2 = P. J. H. I 41 = Brugsch, Thes. 781): "das Wort, welches auf der Stelle wird, gleich dem was aus dem Munde des Rè herausgeht". Das befehlende Wort ist der König selbst, weil sein Wort Wirklichkeit wird wie das

leitet und lehrt den Nechepso auf seinem Wege durch die Himmel. Da Proklos in dem Kommentar zu Platos Republik ein astrologisches Werk des Nechepso-Petosiris benutzt, ist auf dieselbe Einleitung auch II 344 Kroll = Frgm. 33 Rieß zu beziehen: τὴν μὲν οὖν ᾿Ανάγκην τίνα δεῖ νομίζειν καὶ πρότερον εἴπομεν καὶ μαρτυροῦςαν ἔχομεν τὴν ἱερατικὴν παραδοῦςαν καὶ αὐτοπτικὴν κλῆςιν τῆς μεγίςτης θεοῦ ταύτης καὶ διδάξαςαν, πῶς ὀφθείςη προςιέναι δεῖ. 〈δεῖ〉 γὰρ ἄλλον τρόπον καὶ παραδοξότερον ἢ τοῖς ἄλλοις θεοῖς, εἴ τῷ ταῦτα γράφων Πετόςειρίς ἐςτιν ἀξιόχρεως, ἀνὴρ παντοίαις τάξεςιν θεῶν τε καὶ ἀγγέλων ςυναλιςθείς. Die Göttin ἀνάγκη entstammt dabei sicher der griechischen, nicht der ägyptischen Vorstellungswelt; schon auf den frühsten Autor dieser Literatur scheint Plato einzuwirken.

Die Fortsetzung bei Vettius Valens hat Rieß mit Recht ebenfalls auf Nechepso zurückgeführt: τίς γαρ οὐκ αν κρίναι ταύτην τὴν θεωρίαν παςών προύχειν καὶ μακαριωτάτην τυγχάνειν, ἐν ἡ ἡλίου μὲν τακτοὶ δρόμοι κατὰ πρόσθεςιν καὶ ἀφαίρεςιν ἀριθμῶν τροπαῖς έπεμβαίνοντες καιρών μεταβολάς προςημαίνουςιν, άνατολάς καὶ δύςεις, ἡμέρας καὶ νύκτας, ὑρῶν [καιρῶν] κρύος καὶ θάλπος, ἀέρων εὐκραςίας, ανέμων φοράς.1) ἔτι δὲ ςυνιδεῖν ἔςτι καὶ μήνης ανωμάλους δρόμους, προςνεύςεις τε καὶ ἀναχωρήςεις, αὐξήςεις τε καὶ μειώςεις, ὕψος τε καὶ βάθος, τυναφάς τε καὶ ἀπορροίας, ἐκλείψεις τε καὶ τκιατμούς καὶ τὰ λοιπὰ πάντα. ἐκ τούτων δοκεῖ cυνεςτάναι τά τε ἐπὶ γῆς καὶ θαλάςτης καὶ οὐρανοῦ καὶ ἀρχὴ καὶ [τὸ] τέλος τῶν γεννωμένων. τῶν δὲ λοιπῶν ἀςτέρων πέντε (ςκολι)αὶ πορεῖαι καὶ ἄςτατοι δρόμοι καὶ ποικίλαι φάςεις. άλλὰ καίπερ ἀνώμαλοι καὶ πλανήται ὀνομαζόμενοι έςτηριγμένην τὴν φύςιν κέκτηνται καὶ διὰ τακτῶν ἀνακυκλής εων και περιόδων είς τους αυτούς άποκαθίς τανται τόπους. ebenso schildert die Wonnen der Seele vor der Geburt und nach dem Tode Poseidonios in der Übersetzung bei Seneca Cons. ad Marciam 18, 2: videbis illic innumerabiles stellas micare, videbis uno sidere omnia inplere solem, cotidiano cursu diei noctisque spatia signantem, annuo aestates hiemesque aequalius [que] dividentem. videbis

des Ré. Lehrreich ist auch die Polemik in einem jüngeren Hermetischen Stück (Fr. 85, 86 Rieß): ό βασιλεύς Νεκεψώ, ανήρ φρενηρέςτατος και πάςαις κεκοςμημένος άρεταις, παρά μέν θείας φωνής οὐδέν, ὧν ςὺ μαθείν ἐπιζητεῖς, εὐτύχηςε, φύςει δὲ χρηςάμενος ἀγαθή κτλ.

<sup>1)</sup> καιρῶν tilgten O. Plasberg und B. Keil; ἀνέμων φοράς Cod. nach βάθος (unten), hierhergestellt von Plasberg.

nocturnam lunae successionem, a fraternis occursibus lene remissumque lumen mutuantem et modo occultam modo toto ore terris imminentem, accessionibus damnisque mutabilem, semper proximae dissimilem. videbis quinque sidera diversas agentia vias et in contrarium praecipiti mundo nitentia: ex horum levissimis motibus fortunae populorum dependent, et maxima ac minima proinde formantur, prout aequum iniquumve sidus incessit.¹) Da Poseidonios seine astrologischen Lehren sicher aus der ägyptisch-hellenistischen Literatur übernommen hat, kann er sehr wohl auch den Grundstock dieser Schilderungen ihr verdanken. Die Frage kann kaum abgewiesen werden, ob Dichtungen wie der Hermes des Eratosthenes einerseits, die Baruch-Apokalypse und verwandte jüdisch-hellenistische Schriften andrerseits von dieser Art Literatur beeinflußt sind. Denn auch hier scheint Nechepso nur eine vorhandene Form hellenistisch auszugestalten.?)

Damit ist für die Beurteilung auch des erhaltenen Corpus viel, aber doch nicht genug gewonnen. Daß in ihm Schriften verschiedenen Alters und verschiedener Tendenz vereinigt sind, erkannten z. T. schon die Humanisten und weiß, wer sie einmal durchblättert hat. Es fragt sich, ob wir auch nur eine von ihnen annähernd datieren und auf ihren Ursprung zurückführen können. Ersteres glaube ich für das erste Stück, den eigentlichen Poimandres, durch eine meines Wissens noch nicht verwertete literarische Beziehung zu dem Hirten des Hermas<sup>3</sup>), letzteres durch eine neugefundene ägyptische Inschrift erreichen zu können. Gelingt es zugleich Art und Zweck dieser

<sup>1)</sup> Über die Seneca-Stelle vgl. Beigabe I. Die Schilderung der seligen Schau, die sich den am Himmel wandernden Geistern bietet, kehrt mehrfach in der Hermetischen Literatur wieder, vgl. z. B. Parthey V 5=p. 43, 16; XI 6-7=p. 88, 17; Stobaios Ekl. I 49=p. 386, 3 Wachsmuth. Derselbe Gedanke ist durch Poseidonios außerordentlich verbreitet worden, vgl. besonders Badstübner, Zur Kritik und Erklärung der philos. Schriften Senecas, Programm des Johannes-Gymnasiums, Hamburg 1901.

<sup>2)</sup> Das völlige Ineinanderfließen der Astrologie und Theologie tritt dabei besonders scharf hervor. Daß es sich bei Petosiris-Nechepso zugleich um magische Einwirkungen auf die είμαρμένη handelte, zeigt die Erwähnung, wie man die einzelnen Gottheiten ansprechen müsse. Das weist auf Gebetsformulare und Mysterienvorschriften, wie sie unsere Papyri bieten. Sie haben sich mit der Visionserzählung und den theoretischen Darlegungen verbunden; aber die Form zeigt uns, daß das Werk für nichtägyptische Leser bestimmt war und sogar Schmuck der Darstellung erstrebte.

<sup>3)</sup> Ganz entgangen war sie freilich weder Baumgarten-Crusius noch Ménard.

Schriften näher zu bestimmen, so muß die Geschichte der Gemeinde, deren Evangelium wir hier vor uns haben, soweit es geht, verfolgt werden. Ohne mancherlei Umwege geht es dabei nicht ab; das Ziel ist, Wesen und Entwicklung des Hellenismus etwas besser zu erkennen.

Für die Datierung, welche uns in diesem Abschnitt allein beschäftigt, sei eine kurze Vorbemerkung gestattet.

Der Name des Gottes Poimandres, der im Texte selbst als ò τῆς αὐθεντίας νοῦς, der himmlische und daher zugleich der herrschende und der untrügliche Verstand¹) gedeutet wird, begegnet in der mystischen Literatur selten. Auf eine verlorene Schrift, vermutlich kurze Sprüche des Poimandres, wird in Kap. XIII oder nach meiner Zählung XIV<sup>2</sup>) § 15 verwiesen. Es ist jünger; denn der Priester, der im ersten Kapitel namenlos ist, wird dort schon als Hermes, der allgemeine Offenbarungsgott der ägyptischen Mystiker-Gemeinden, gefaßt. Auch jene Sprüche werden jüngeren Datums sein. Ein Mitglied der Poimandres-Gemeinde lernen wir endlich in dem Alchemisten Zosimos kennen<sup>8</sup>), der bei Berthelot (Les alchimistes grecs p. 245) seiner Glaubensgenossin Theosebeia empfiehlt nach der Befreiung von allen Schwächen und Leidenschaften zum Poimandres zu eilen und sich im Κρατήρ zu taufen. Das zeigt, wie wir im siebenten Abschnitt noch eingehender verfolgen werden, daß die Gemeinde die Hermetische Schrift Κρατήρ ή Movác unter die ihren mit aufgenommen

<sup>1)</sup> Viel richtiger als Bernays, der an den selbstherrlichen Nooc dachte, übersetzte Ficinus: de potestate atque sapientia divina. Die αὐθεντία ist das Himmelsreich. So läßt Saturninus den Archonten ein lichterfülltes Bild ἄνωθεν ἀπὸ τῆς αὐθεντίας erscheinen (Hippolyt VII 28, vgl. Irenaeus I 24, 1: desursum a summa potestate). So versichert in den Zauberpapyri (Dieterich, Abraxas 178, 1) der Magier, er wisse des Gottes ἀληθινὸν ὄνομα και αὐθεντικὸν ὄνομα, eine Formel, die an anderen Stellen umschrieben wird οΐδα τὸ ὄνομά cou τὸ ἐν οὐρανῷ λαμφθέν (unten S. 20). Es ist der Nooc als Person der Gottheit. — Der Name Poimandres ist natürlich als redender gedacht, wie so mancher gnostische Göttername; daß man den Zusammenfall mit dem Personennamen Ποίμανδρος vermeiden wollte, ward wohl Anlaß der Mißbildung.

<sup>2)</sup> Daß in der Zählung Partheys ein Kapitel überschlagen ist, werde ich in Abschnitt VI näher zu erweisen haben; so mußte ich im Anhang die Kapitelzahlen um eins erhöhen. Danach sind im folgenden die Citate Kap. XIII bezw. XIV zu verstehen; die erste Zahl ist stets die Partheys, die zweite die einer von mir vorbereiteten Ausgabe.

<sup>3)</sup> Daß er Heide war, geht auch aus Photios Bibl. cod. 170 hervor.

hatte. Die Zeit des Zosimos wird dadurch bestimmt, daß er den Porphyrios zitiert und von Synesios benutzt wird.<sup>1</sup>) Sie fällt in das Ende des dritten oder den Anfang des vierten Jahrhunderts.

Zosimos, bei dem ich noch einen Augenblick verweile, benutzt aufs stärkste die ältere theologische Hermesliteratur und bildet eine Hermetische Nekyia geradezu nach, welche für Theologen vielleicht ein gewisses Interesse hat. Sie ist in der Schrift  $\pi$ epì åpe $\tau$ fic benutzt, von der uns nur die ersten drei  $\pi$ pážeic mit wertlosen Kommentaren erhalten sind (Berthelot 107).  $^2$ )

Die erste πράξις beginnt mit Erwägungen des Zosimos über das tiefste Wesen seiner Kunst. Er entschlummert und sieht im Traum einen schalenartig gewölbten Altar, zu dem fünfzehn Treppen<sup>5</sup>) hinaufführen. Ein Priester steht oben und spricht ihn an; Zosimos fragt, wer er sei; es ist Ion, ὁ ἱερεὺς τῶν ἀδύτων. Die folgende wüste Vision kann ich übergehen. Zosimos erwacht vor Schreck und überlegt sich die Deutung; dann entschlummert er wieder und sieht denselben Altar jetzt mit siedendem Wasser erfüllt, und in diesem viel Volk. Er steigt hinauf<sup>4</sup>) und erfährt, daß es der τόπος ἀςκήςεως ist; hier lösen sich die Menschen von ihrem Leibe und werden πνεύματα. Auf die Frage: "καὶ cù πνεῦμα εἶ;" antworţet sein

<sup>1)</sup> Vgl. Rieß, Pauly-Wissowa I 1348, dessen Schlüsse aus der Hindeutung auf den Namen Mavixaioc (Berthelot 232) freilich unsicher sind (vgl. Beigabe II).

<sup>2)</sup> Daß die Collationen Berthelots wenigstens im allgemeinen ziemlich zuverlässig sind, haben mir kurze Nachvergleichungen in Paris ergeben. Unverständlich ist sein Ordnungsprinzip. Die drei πράξεις des Zosimos stehen z. B. in den Parisini 2327 (A) und 2249 (K) unmittelbar nacheinander; ich begreife nicht, weshalb der Herausgeber S. 113, 8—115, 11 drei durchaus fremdartige Exzerpte eingeschoben hat.

<sup>3)</sup> Die κλίμακες, deren Zahl später sieben ist, erinnern natürlich an die κλίμαξ έπτάπυλος der stark ägyptisierten Mithrasmysterien (Origenes Contra Celsum VI 22), welche die sieben Sphären, durch welche die Seele emporsteigen muß, versinnbildlicht, und die έπταπόρος βαθμίς der chaldäischen Orakel sowie an die verschiedenen βαθμοί κολάςεων bei dem Mythographen Nonnos (Cumont, Textes et monuments II p. 27). Aber die Vorstellung von einer Himmelsleiter ist schon altägyptisch (vgl. Brugsch, Rel. u. Myth. d. alten Äg. 580), nur ihre Verbindung mit der Lehre von den sieben Sphären wohl jung (vgl. auch die Vision des Aristides Or. sacr. III 47 p. 424, 28 Keil: πολύ δέ τι φρικωδέςτερον είχεν τὰ χρόνψ ὕςτερον φανθέντα, ἐν οῖς αἴ τε δὴ κλίμακες ἦςαν αἴ τὸ ὑπὸ τῆς τε καὶ ὑπὲρ τῆς ἀφορίζουςαι καὶ τὸ ἑκατέρωθι κράτος τοῦ θεοῦ, d. h. des Serapis).

<sup>4)</sup> Dies wird später offenbar als Ersteigen der ersten Treppe gefaßt.

Führer: "καὶ πνεῦμα καὶ φύλαξ πνευμάτων." Die Berührungen mit den Hades-Visionen sind schon hier handgreiflich. Dem zweiten Erwachen folgen neue Deutungsversuche und Mahnungen.<sup>1</sup>)

Die zweite πράξις beginnt mit den Worten?): μόλις ποτè εἰς ἐπιθυμίαν ἐλθὼν τοῦ ἀναβῆναι τὰς ἐπτὰ κλίμακας καὶ θεάςαςθαι τὰς ἐπτὰ κολάςεις) καὶ δὴ ὡς ἔχει (?) ἐν μιὰ τῶν ἡμερῶν ἤνυςα την όδον του άναβηναι και διελθών πολλάκις άνοδία άνηλθον ξπειτα εὶς τὴν ὁδόν. ἐν δὲ τῷ ἐπανέρχεςθαί με ἀπέτυχον πάςης όδοῦ καὶ έν άθυμία πολλή τέγονα, μη είδως ποῦ ἀπελθεῖν δυνηθώ. ἐν τούτοις δὲ ὢν καὶ cφόδρα ἀθυμῶν ἐτράπην εἰς ὕπνον. Im Traume erscheint ihm der frühere Führer und leitet ihn zu den Reinigungen hin. Auch hier bringt ein Schreck Zosimos zum Erwachen<sup>4</sup>) — natürlich nicht in der Einöde, sondern in seinem Zimmer -, und wieder überlegt er die Deutung des Traumes. Wieder begehrt seine Seele "auch die dritte Treppe zu ersteigen", wieder verirrt er sich in der Nähe des Zieles und ist ratlos. Da schaut er endlich ein altes Männlein, das zwar auf seine Bitte ihm den Weg zu zeigen nichts erwidert, ihn aber doch zu dem Ort der Peinigungen hinführt. Es ist der 'Aγαθὸς δαίμων, der uns als Offenbarungsgott noch vielfach begegnen wird, hier aber geschmacklos zum Geiste des Bleis gemacht ist.<sup>5</sup>)

Die dritte πράξις läßt den Zosimos wieder jenen Altar und den ίερεὺς τῶν ἀδύτων schauen<sup>6</sup>), und nachdem er dann wieder ein Weilchen geschlummert hat, sieht er beim Ersteigen der vierten Treppe von neuem ein furchtbares Gesicht. Er erwacht und hört: ἡ τέχνη πεπλήρωται.

Daß es sich hier um die Nachbildung einer ägyptischen Nekyia handelt, brauche ich kaum auszuführen. Zum Vergleich bietet sich

<sup>1)</sup> Jetzt z. T. mit Scholien versetzt.

<sup>2)</sup> Zwei Fassungen scheinen durcheinandergewirrt.

<sup>3)</sup> Die verschiedenen Himmelszonen sind als Orte reinigender Strafen gefaßt; es handelt sich um das Ersteigen der zweiten Treppe.

Sein Führer wird plötzlich in die κόλατις geworfen und von Flammen verzehrt.

<sup>5)</sup> Auch er wird selbst in die Pein geworfen und kann vor wütenden Schmerzen kaum reden. — Das Blei ist das Mineral des Saturn.

<sup>6)</sup> Von ihm heißt es: οὖτος βούλεται αίματῶςαι τὰ ςώματα καὶ ὀμματῶςαι τὰ δμματα καὶ τὰ νενεκρωμένα ἀναςτῆςαι. Die vierte Zone scheint das μεςουράνιςμα ἡλίου; von hier beginnt der Abstieg über drei weitere Treppen. Die Zonen liegen nebeneinander.

jetzt der demotische Text, den Griffith in den Stories of the High Priests of Memphis veröffentlicht hat. Auch hier führt ein Geist den Besucher durch die sieben Hallen der Totenwelt.<sup>1</sup>) Wichtiger ist mir die Form der verschiedenen Visionen und die Art, wie sie aneinander gereiht werden. Sie entspricht durchaus der Einführung der vier ersten Visionen im Hirten des Hermas<sup>2</sup>) und scheint mir die Einwirkung heidnisch-mystischer Literatur auf diese frühchristliche Schrift von Anfang an wahrscheinlich zu machen.

Noch enger stimmt der Eingang des zweiten, ursprünglich wohl selbständigen Teils des Hirten mit der Einleitung des Poimandres, zu dem ich mich nun endlich wende, überein. Der Christ beginnt:

Προςευξαμένου μου ἐν τῷ οἴκψ καὶ καθίςαντος εἰς τὴν κλίνην εἰςῆλθεν ἀνήρ τις ἔνδοξος τῆ ὄψει, ςχήματι ποιμενικῷ περικείμενος, δέρμα αἴγειον λευκὸν καὶ πήραν ἔχων ἐπὶ τῶν ὤμων καὶ ῥάβδον εἰς τὴν χεῖρα), καὶ ἠςπάςατό με κἀτὼ ἀντηςπαςάμην αὐτόν. καὶ εὐθὺς παρεκάθις έν μοι καὶ λέγει μοι "ἀπεςτάλην ὑπὸ τοῦ ςεμνοτάτου ἀγγέλου, ἵνα μετὰ ςοῦ οἰκής τὰς λοιπὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς ςου." ἔδοξα ἐγὼ ὅτι πάρεςτιν ἐκπειράζων με καὶ λέγω αὐτῷ ",ςὰ γὰρ τίς εἰ; ἐγὼ γάρ" φημί, ",γινώς τὰ παρεδόθην." λέγει μοι ",οὐκ ἐπιγινώς κεις με;" ",οὔ", φημί. ",ἐγώ", φηςίν, ",εἰμὶ ὁ ποιμήν, ῷ παρεδόθης." ἔτι λαλοῦντος αὐτοῦ ἡλλοιώθη ἡ ἰδέα αὐτοῦ, καὶ ἐπέγνων αὐτόν, ὅτι ἐκεῖνος ἦν, ῷ παρεδόθην.

<sup>1)</sup> Daß die sieben Hallen schon in dem Totenbuch (Kap. 144 u. 147) erwähnt werden, wies mir Herr Vikar Ad. Jacoby freundlich nach. In der dem Zosimos vorliegenden Schilderung handelt es sich offenbar um die Reinigung der Seelen, um eine Art Fegefeuer.

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. I 1, 3: περιπατῶν ἀφύπνωςα, καὶ πνεθμά με ἔλαβεν καὶ ἀπήνεγκέν με δι' ἀνοδίας τινός, dann, ohne Erwähnung des Schlafes, II 1, 1: περιπατῶν ἀνεμνήςθην τῆς περυςινῆς ὁράςεως, καὶ πάλιν με αἴρει πνεθμα καὶ ἀποφέρει εἰς τὸν αὐτὸν τόπον, ὅπου καὶ πέρυςι, dann wieder III 1, 1 νηςτεύςας πολλάκις καὶ δεηθείς τοῦ κυρίου — αὐτῆ τῆ νυκτί μοι ὧπται ἡ πρεςβυτέρα καὶ εἶπεν und IV 1, 2: ὑπῆγον εἰς ἀγρὸν τῆ ὁδῷ τῆ Καμπανῆ. Auch hier bilden die vier ὁράςεις eine Einheit. Selbst die Eintönigkeit der Sprache und der Gesamtcharakter der Darstellung ist ähnlich, und diese Ähnlichkeit scheint mir sehr viel stärker als die zwischen dem Hirten des Hermas und dem IV. Buch Esra bestehende. — Mit den παραβολαί des Hermas kann eine Schrift des Ostanes, Παραδείγματα oder Κατὰ παράδειγμα, eine gewisse Ähnlichkeit gehabt haben (vgl. Berthelot p. 120 ff.).

<sup>3)</sup> Das ist nicht einfache und originelle Beobachtung, wie sie ein "Mann aus dem Volke" anstellt; es ist die typische literarische Beschreibung des Hirten, die sich seit Theokrits siebentem Idyll weitergibt.

Der Eingang des heidnischen Stückes, den ich hier wiederhole, lautet:

'Έννοίας μοί ποτε τενομένης περὶ τῶν ὅντων καὶ μετεωριςθείςης μοι τῆς διανοίας ςφόδρα, καταςχεθειςῶν μου τῶν ςωματικῶν αἰςθήςεων, καθάπερ οἱ ὕπνψ βεβαρημένοι ἐκ κόρου τροφῆς ἢ ἐκ κόπου ςώματος ¹), ἔδοξά τινα ὑπερμεγέθη μέτρψ ἀπεριορίςτψ τυγχάνοντα ²) καλεῖν μου τὸ ὄνομα [καὶ] λέγοντά μοι "τί βούλει ἀκοῦςαι καὶ θεάςαςθαι καὶ νοήςας μαθεῖν καὶ γνῶναι; "φημὶ ἐγώ "ςὸ γὰρ τίς εἶ; ", ἐγὼ μέν, "φηςίν, "εἰμὶ ὁ Ποιμάνδρης, ὁ τῆς αὐθεντίας νοῦς. οἴδα δ βούλει καὶ ςύνειμί σοι πανταχοῦ. "φημὶ ἐγώ ",μαθεῖν θέλω τὰ ὄντα καὶ νοῆςαι τὴν τούτων φύςιν καὶ γνῶναι τὸν θεόν. τοῦτο", ἔφην, ,ἀκοῦςαι βούλομαι. "φηςὶν ἐμοὶ πάλιν ",ἔχε νῷ ςῷ ὅςα θέλεις μαθεῖν, κὰγώ ςε διδάξω. "τοῦτο εἰπὼν ἡλλάγη τῆ ἰδέα καὶ εὐθέως πάντα μοι ἤνοικτο ροπῆ καὶ ὁρῶ θέαν ἀόριςτον, φῶς δὲ πάντα γεγενημένα ἥδιςτόν τε καὶ ἱλαρόν.

Die Übereinstimmung geht hier über die Benutzung der gleichen typischen Züge heraus. Nicht daß der offenbarende Geist unerkannt zu dem sinnenden Propheten tritt, gefragt wird, wer er denn sei, und sich dann verwandelt; nicht daß er versichert, immer bei dem Propheten zu sein oder bei ihm bleiben zu wollen, sondern, daß er bei dem Heiden sich als den Menschenhirten, bei dem Christen sich als den Hirten dieses Menschen vorstellt<sup>8</sup>), ist das Entscheidende.

<sup>1)</sup> Es ist charakteristisch, daß der Ägypter die Ekstase näher beschreibt; es ist jene κάρψ προςφερής κατάληψις oder μεταξύ του υπνου τε και τής εγρηγόρςεως κατάστας, die uns später noch näher beschäftigen wird. Trefflich verweist De Jong (De Apuleio Isiacorum mysteriorum teste p. 101) auf Aristides Or. sacr. II 32 = p. 401, 30 Keil: και γάρ οιον άπτεςθαι δοκείν ήν και διαιςθάνεςθαι ότι αὐτός ήκοι, και μέςως έχειν υπνου και έγρηγόρςεως . . . και ωτα παραβεβληκέναι και ἀκούειν, τὰ μέν ώς ὄναρ, τὰ δὲ ώς υπαρ. Von hier ist die Schilderung der Visionen des Zosimos zu verstehen; Hermas, der dort wie hier das einfache προςεύξαςθαι einsetzt, hat ihre innere Begründung aufgegeben. Daß die Vision des Nechepso eine ähnliche Einleitung hatte, ist früher hervorgehoben.

<sup>2)</sup> So erscheinen in der Hermetischen Literatur vereinzelt die πνεύματα, z. B. in der Κόρη κόςμου (Stobaios Ekl. I 49 = p. 399, 11 Wachsmuth) der Momos als πνεύμα ἀκατάληπτον . . . περιοχή cώματος. Ähnlich Christus bei der Verklärung in den Acta Iohannis (Robinson, Texts and studies V 1), die Engel im Petrus-Evangelium (Preuschen, Antilegomena S. 17), der Logos in der Weisheit Salomons (18, 16) u. s. w.

<sup>3)</sup> Daß das Bild bei dem ἄγγελος τῆς μετανοίας befremdlich ist, wurde schon von theologischer Seite hervorgehoben. Die Vorstellung von Christus

Nun ist eine Benutzung der christlichen Schrift durch den Verfasser des Poimandres an sich wenig glaublich; noch unglaubhafter wird sie, wenn wir die Einzelheiten vergleichen. Die Beschreibung der Hirtentracht, die ausführlichen Wechselreden konnten bei dem Heiden, wenn er der Nachahmer war, schwerlich so spurlos verschwinden. Auf das umgekehrte Verhältnis zwischen beiden Schriften weist das Motiv der Verwandlung. Bei dem Christen ist es eine ganz sinnlose Maskerade 1); bei dem Heiden ist es selbstverständlich, daß der Noûc, der ja das Licht ist, seine kosmische Erscheinungsform wieder annimmt. Unklar und verschwommen ist bei dem Christen ferner die Auffassung des Hirten. Bald erscheint er, wie der Engel oder Dämon, der nach heidnischer und jüdischer Anschauung dem einzelnen Menschen beigesellt ist - aber dann paßt der Name ἄγγελος τῆς μετανοίας so wenig wie die gleich betonte Haupttätigkeit, das Geben der allgemeinen ἐντολαί, deren Schreiber Hermas ist²) —; bald erscheint er wie der allgemeine Spender der Offenbarung und Hüter der Kirche<sup>8</sup>); aber dann paßt die rein persönliche Beziehung nicht, die ihm an anderen Stellen zu Hermas gegeben wird. Alles deutet darauf, daß hier ein fremder Typus ungeschickt in die christliche Offenbarungsliteratur übernommen ist. Alles wird, wenn ich nicht irre, verständlich, wenn wir von der heidnischen Fassung ausgehen und erst, wenn wir ihren Sinn festgestellt haben, zu der christlichen Nachbildung zurückkehren.

als dem guten Hirten erleichtert es nicht, sondern erschwert es. — Daß auch das spätere Judentum ein mystisches Werk "Der treue Hirt" hervorgebracht hat, sehe ich aus Karppe, Étude sur les origines et la nature du Zohar p. 331 und 334.

<sup>1)</sup> Hermas erkennt den ἄγγελος τῆς μετανοίας erst nach der Verwandlung, über die wir nichts Näheres erfahren. Eine Einleitung, die für eine Vision gemacht war, ist für die "Aufträge" ungeschickt zurechtgestutzt, und die Worte ἀπεςτάλην γάρ, φηςίν, ἵνα ἃ είδες πρότερον πάντα coι πάλιν δείξω verraten, wenn man die Fortsetzung vergleicht, diesen Hergang noch deutlich.

<sup>2)</sup> Vgl. besonders Mandata XII 6, 1: ἐγτὸ δὲ ὑμῖν λέγω ὁ ἄγγελος τῆς μετανοίας μὴ φοβήθητε τὸν διάβολον. ἀπεςτάλην γάρ, φηςί, μεθ' ὑμῶν εἶναι τῶν μετανοούντων ἐξ ὅλης καρδίας αὐτῶν καὶ ἰςχυροποιῆςαι αὐτοὺς ἐν τῆ πίςτει. Hier erscheint der ἄγγελος τῆς μετανοίας ganz wie der Noûc später im Poimandres, der ja auch einem τιμωρὸς δαίμων entgegenarbeitet. Man vergleiche, wie die Baruch-Apokalypse die Engel der einzelnen Menschen von dem Offenbarungsengel scheidet.

<sup>3)</sup> Vgl. besonders Sim. IX 7.

Aus den Volksvorstellungen der hellenistischen Zeit müssen wir diese Visionen erklären; sie lernen wir am klarsten aus den Zauberpapyri; nur zeigen sie uns diese Vorstellungen in anderer Wendung und führen im allgemeinen in eine niedrigere Sphäre als die eigentlich theologischen Schriften. Den Ausgangspunkt werden die Gebete geben müssen, die z. T. wenigstens ohne Rücksicht auf den Zweck der magischen Handlung aus älteren Quellen übernommen und für sie nur durch Aufnahme unverständlicher Formeln überarbeitet sind. Wenn sich in diesen Formeln jüdische Gottes- und Engelnamen finden, so beweist das zunächst nichts für die Herkunft des Gebetes. Wichtiger sind die nicht eben häufigen jüdischen Einlagen im Text, die freilich in den meisten Fällen die zu Grunde liegenden ägyptischen Anschauungen nur wenig verdunkelt haben<sup>2</sup>);

<sup>1)</sup> Den vollen Beweis liefern die Zauber selbst, doch mag ein kurzes Wort der Orientierung für einen oder den andern Leser nicht überflüssig sein. Neben der ägyptischen Magie steht seit der hellenistischen Zeit als zweites gleichberechtigtes und gleichverbreitetes System die jüdische. Die Beschwörungen geschehen im Namen des Gottes Israels oder einzelner Engel; im ersteren Fall schließen sie gewöhnlich an Exod. 3, 6; es ist der θεὸς ᾿Αβραὰμ και θεὸς Ἰςαὰκ και θεὸς Ἰακώβ. Auch die Anrufung der Erzengel schloß indirekt an diese Stelle; die später zu besprechende βίβλος άρχαγγελική des Moses ließ Gott bei jener Begegnung den Moses die Namen und Anrufungsformen auch der Erzengel lehren. Der ägyptische Magier übernimmt die mystischen Worte, die ja nach allgemeiner Anschauung nicht übersetzt werden dürfen (Origenes Contra Cels. V 45), und verbindet den ägyptischen und den jüdischen Gott, und zwar in der Regel so, daß er die Worte 'Αβραάμ Ίταἀκ Ίακώβ als den Namen dieses Gottes faßt (das hübscheste Beispiel bietet Dieterich, Abraxas 202, 31-203, 5), oder jeden einzelnen Patriarchennamen als Gottesnamen versteht; so sind, da der Magier sich als den Gott fühlt, den er anruft, auch die Versicherungen έγω είμι 'Αβραάμ u. dergl. zu fassen. Beispiele bieten die Papyri und die von Heim (Jahrb. f. Phil. u. Päd. Suppl. XIX) gesammelten Incantamenta magica in reicher Fülle. Vergleichbar sind Behauptungen wie: Ἰαψ Σαβαψθ sei der Gottesname bei den Ichthyophagen (Heim a. a. O., S. 524), oder die einzige griechische Erwähnung Jesu (Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888, S. 120 Z. 3019): όρκίζω τε κατά του θεου των Εβραίων Ίητου. Sie zeigen nicht die Bekanntschaft mit der jüdischen oder christlichen Religion, sondern die Kenntnislosigkeit (vgl. auch Wilcken, Archiv für Papyrusforschung I 427).

<sup>2)</sup> So stark wie in dem erwähnten Gebet an Jesu den Gott der Juden sind sie selten, und doch begegnen gerade hier die törichtsten Mißverständnisse; auch hier können wir Stücke des ursprünglichen ägyptischen Textes leicht aussondern. Bedenkt man zugleich, daß diese jüdische Zauberliteratur selbst ganz der ägyptischen nachgeahmt ist, so wird man die üblichen Vorstellungen

zu erwähnen sind dann eine Anzahl Einwirkungen der hellenistischen Astrologie; aber sie hat sich ja in Ägypten ausgebildet und ist in die spätägyptische Religion übergegangen. Sonst begegnet - von bloßen Namen abgesehen — an größeren Stücken nur das zuerst von Anz erkannte Mithrasmysterium, das ja selbst schon stark ägyptisiert ist; außer ihm höchstens vereinzelte und unsichere Spuren orientalischer Einflüsse. Wir lernen aus diesen Papyri, wie die ägyptische Religion sich hauptsächlich unter griechischem Einfluß ausgestaltet hat. So glaubte ich in der Wiedergabe dieser schwer zugänglichen Texte etwas breiter werden zu sollen; die heidnischen Gebete, die uns ein günstiger Zufall in ihnen erhalten · hat, scheinen mir wichtiger als so mancher unbedeutende Schriftstellertext, und all die Götter, an welche sie sich wenden, werden uns in der theologischen Literatur wieder begegnen; es sind nicht Schemen, sondern wirkliche, göttliche Persönlichkeiten. Ich beginne natürlich mit Hermes.

I. Ein interessantes Gebet des Papyrus Leidensis W lautet 1): Δεῦρό μοι ὁ ἐκ τῶν τεςςάρων ἀνέμων, ὁ παντοκράτωρ, ὁ ἐμφυςήςας πνεῦμα ἀνθρώποις εἰς ζωήν, (2) οῦ ἐςτιν τὸ κρυπτὸν ὄνομα καὶ ἄρρητον ἐν ἀνθρώποις, δ μάντει λαληθήναι οὐ δύναται, οῦ καὶ οἱ δαίμονες ἀκούοντες τὸ ὄνομα πτοῶνται. (3) οῦ ὁ ἥλιος καὶ ⟨ἡ⟩ ςελήνη ὀφθαλμοί εἰςιν ἀκάματοι λάμποντες ἐν ταῖς κόραις τῶν ἀνθρώπων.2)

von dem religiösen Synkretismus, der sich in diesen Papyri äußere, übertrieben finden. — Eine treffliche Beschreibung des damaligen Treibens der Magier bietet Apostelgesch. 8, 18—20: Simon, der Magier, will dem Petrus die Formel und damit die Ecoucía abkaufen. — Für die Beurteilung der eigentlichen Gebete darf man den Grundsatz aufstellen, daß Einwirkungen der Septuaginta auch außerhalb der eigentlichen Formeln durchaus möglich sind, Einwirkungen der neutestamentlichen Schriften ausgeschlossen.

- 1) Leemans Pap. graec. Lugd. II 141, 14 ff. Dieterich, Abraxas 195, 4 ff. Die magischen Worte habe ich weggelassen, kleine Verschreibungen nicht erwähnt. Berichtigungen zu der ersten Hälfte gibt Pap. Lugd. V, Leemans ebenda 27, 27 ff. Dieterich, Jahrbücher f. Phil. Suppl. XVI 808.
- 2) Plutarch De Is. et Os. 52: ὡς οὐ μόνον τὴν τελήνην ἀλλὰ καὶ τὸν ἥλιον ὅμμα τοῦ "Ωρου καὶ φῶς ἡγούμενοι. Es ist dies die gewöhnliche, unendlich oft begegnende Anschauung; doch treten auch Amon und andere Götter für Horus ein, vgl. Sethe, Berl. philol. Wochenschrift 1896 Sp. 1529, Moret, Annales du Musée Guimet T. XIV p. 129. Da der Mensch der κόςμος im kleinen ist, leuchten die Augen des Horus auch in ihm. Hinzu tritt vielleicht eine Vorstellung, daß das Sehen der Menschen auf den göttlichen Noûc zurückgeht (Poim. § 6).

(4) ψ οὐρανὸς κεφαλή, αἰθὴρ δὲ τῶμα, τῆ δὲ πόδες, τὸ δὲ περὶ τὲ τὅμαρ ὁ ἀκεανός.  $^1$ ) τὰ εἶ ὁ ᾿Αγαθὸς δαίμων ὁ τεννῶν ἀγαθὰ καὶ τρέφων τὴν οἰκουμένην.  $^3$ ) (5) τοῦ δὲ τὸ ἀένναον κωμαςτήριον ἄνω καθίδρυται.  $^3$ ) (6) οῦ αἱ ἀγαθαὶ ἀπόρροιαι τῶν ἀςτέρων  $^4$ ) εἰςὶν  $\Delta$ αίμονες καὶ Τύχαι καὶ Μοῖραι, ἐξ ὧν δίδοται πλοῦτος, εὐκεραςία, εὐτεκνία,

Der Himmelsozean, der "große Grüne"; mit ihm identifiziert man bekanntlich den Nil, den Spender aller Nahrung.

<sup>2)</sup> τὸ δὲ περὶ còν ὕδωρ ὁ ἀγαθοδαίμων cò εἶ ὁ ἀκεανὸς ὁ γεννῶν ἀγαθὰ καὶ τρωφῶν τὴν οἰκουμένην  $\mathbf{W}$ . τὸ δὲ περὶ cὲ ὕδωρ ἀκεανὸς ἀγαθὸς δαίμων cò εἶ κύριος ὁ γεννῶν καὶ τρέφων καὶ αὄξων τὰ πάντα  $\mathbf{V}$ , der mit den letzten Worten in einen Hermes-Hymnus übergeht.

<sup>8)</sup> Die von Dieterich mißdeuteten Worte werden sich im IV. Kapitel erklären; der Gott wohnt im Himmel. Es folgt in W: co0 τὸ ἐπταγράμματον ὄνομα πρὸς τὴν ἀρμονίαν τῶν ἐπτὰ φθόγγων ἐχόντων φωνὰς πρὸς τὰ κη΄ φῶτα τῆς ςελήνης. Durch derartige Zusätze werden mehrfach ältere Hymnen zu Beschwörungsformeln umgebildet. Zur Sache vgl. Beigabe II.

<sup>4)</sup> Zu Grunde liegt eine ältere Vorstellung, daß die Schicksalsgottheiten ἀπόρροιαι, Emanationen, des Hermes oder Άγαθὸς δαίμων sind. Die Emanationslehre und dieser Gebrauch von ἀπόρροια ist rein ägyptisch (vgl. z. B. Plutarch De Is. et Os. 88; 53; 58; Kópn kóchou Stobaios Ekl. p. 405, 17 ed. Wachsmuth). Hiermit hat sich eine astrologische Anschauung und Sprechweise verbunden, die den Sternen selbst ἀπόρροιαι, Einwirkungen, zuschreibt und die Gesamtheit der wirkenden Sterne zugleich in einem Gott repräsentiert. Für diesen hellenistischen Sprachgebrauch vgl. die Hermetische Schrift bei Pitra Analecta sacra et classica part. II p. 285: δια γάρ ἐπιπέμπεται πάθη τοις άνθρώποις έκ τής των άςτέρων άπορροίας. 291: όρας γάρ ώς απαντα τή των άςτέρων άπορροία αὔξεται καὶ μειοθται. Ferner Κόρη κόςμου Stob. Ekl. 386, 7 Wachsm: τῶν τε ἄλλων κατά μέρος κινουμένων ἐν οὐρανῷ μυςτηρίων (d. h. Sterne) τακταΐς χρόνων κινήςεςι και περιόδοις διά τινων κρυπτών ἀπορροιών τὰ κάτω cuγκοςμούντων και cuvauξόντων. Weiter Hippolyt über die Peraten (V 15): ώς γέγονεν ό κόςμος από της απορροίας (hier Emanation) της ανω, ούτως τὰ ἐνθάδε ἀπὸ τῆς ἀπορροίας τῶν ἀςτέρων γένεςιν ἔχειν καὶ φθορὰν λέγουςι και διοικείςθαι. Endlich Bardesanes (Merx S. 75): "ist der Mund des Sternes, der der beredte heißt, etwa beredt? Notwendigkeit treibt sein Wort und seinen Einfluß" (das syrische Wort bedeutet Emanation; es ist hier synonym mit λόγος gebraucht). Vgl. über den κλήρος Τύχης, Δαίμονος, Άνάγκης Bouché-Leclerq, L'astrologie grecque 288. Die άγαθαι άπόρροιαι erinnern an dritten Gebrauch; allerlei Segnungen und gute Gaben gelten dem Ägypter als Ausflüsse aus dem Körper der Götter (Näheres bei Ebers, Die Körperteile im Altägyptischen, Abh. d. K. bayr. Akad. XXI 146 ff., 139). Daraus erklären sich Formeln, wie bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 50 Z. 217: ἐπέτυχόν cou της απορροίας των αγαθών, κύριε, θεè θεων.

τύχη, ταφὴ ἀγαθή 1), τὸ δὲ κυριεύειτ 3) τῆς ζωῆς. (7) ὁ βαςιλεύων τῶν οὐρανῶν καὶ τῆς γῆς καὶ πάντων τῶν ἐν αὐτοῖς ἐνδιατριβόντων. 3) (8) οῦ ἡ Δικαιοςύνη οὐκ ἀποκινεῖται 4), οῦ αὶ Μοῦςαι 5) ὑμνοῦςι τὸ ἔνδοξον ὄνομα, δν δορυφοροῦςιν οἱ ὀκτὼ φύλακες, ὁ ἔχων τὴν ἄψευςτον ἀλήθειαν. (9) ὄνομά ςου καὶ πνεῦμά ςου ἐπ' ἀγαθοῖς. (10) εἰς έλθοις τὸν ἐμὸν νοῦν καὶ τὰς ἐμὰς φρένας εἰς τὸν ἄπαντα χρόνον τῆς ζωῆς μου, καὶ ποιήςαις μοι πάντα τὰ θελήματα τῆς ψυχῆς μου. (11) ςὸ γὰρ εἶ ἐγὼ καὶ ἐγὼ ςύ δ ἄν εἴπω, ἀεὶ γενέςθω. τὸ γὰρ ὄνομά ςου ἔχω ὡς φυλακτήριον ἐν καρδία τῆ ἐμῆδ),

ταφαή ἀγαθή Pap. Es ist der übliche höchste Wunsch des Ägypters, brst nfrt. Mit Unrecht tilgt Leemans und ändert Dieterich.

κυριε W und V nach Dieterich. Der Weltgott ist selbst das Leben und gibt das Leben. Nur für die Einzelfügungen hat er Geister aus sich emaniert.

<sup>3)</sup> βατιλεύων τής ἄνω και κάτω χώρας V. Das ist zunächst Oberägypten und Unterägypten; der ursprüngliche Sinn war hier, wie das Folgende zeigt: Oberwelt und Unterwelt (vgl. V. 12).

4) ἀποκλείεται V.

<sup>5)</sup> of ἄγγελοι V. Man sieht, wie die mythologischen Teile der Hymnen in dieser Zeit verblassen. Daß das Wort ἄγγελος mit δαίμων, ἀρχάγγελος mit ἀρχιδαίμων (öfter ἀρχή) beliebig wechselt und nicht auf das Jüdische beschränkt ist, darf ich als bekannt voraussetzen.

<sup>6)</sup> Der Name ist in diesen mystischen Stücken fast gleich der Person oder einer Hypostase von ihr. Aus der Fülle der Beispiele greife ich beliebig ein paar heraus: Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 33 Z. 396: ἐξορκίζω ύμας άγια δνόματα της Κύπριδος, όπως έαν κατάβητε είς τα ςπλάγχνα της δείνα. Dieterich, Jahrbücher f. Phil. Supplement XVI 801: τὰ τἔε΄ ὀνόματα (vgl. Beigabe II) του μεγάλου θεου πορευθήναι πρός τὸν δεῖνα, ebenda Z. 28: τὰ ἄγια του θεοθ δνόματα ἐπακούςατέ μου. Der innerweltliche Gott der ägyptischen Theologie wird bald bezeichnet als τὸ πνεθμα τὸ διήκον ἀπὸ οὐρανοθ ἐπὶ τῆν καὶ ἀπὸ τῆς τής εν μέςψ κύτει του κόςμου άχρι περάτων τής άβύςςου (Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 72 Z. 1117), bald als ὄνομα τὸ διήκον ἀπὸ τοῦ στερεψματος μέχρις του βάθους της γής (ebenda S. 74 Z. 1210); vgl. Parthey Pap. Berol. I 216 (Abh. d. Berl. Akad. 1865 S. 126): ἐπικαλοθμαί cou τὸ κρυπτὸν ὄνομα τὸ διῆκον (so zu lesen) ἀπό του cτερεώματος ἐπὶ τὴν τῆν. So lehrt bei Iamblich De myst. VIII 5 Bitys: τὸ τοῦ θεοῦ ὄνομα τὸ διῆκον δι' ὅλου τοῦ κόςμου. Hieraus erklärt sich natürlich, wenn bei den Phibioniten der Vollendete sagt: ἄνωθεν καταβέβηκα διά τῶν ὀνομάτων τῶν τξε΄ ἀρχόντων (Epiph. Haer. 26, 9 II p. 49 Dind.). Von hier aus muß man bei Markos das Spiel mit den Namen Jesu betrachten, die dieser in den verschiedenen Reichen "anlegt", von hier aus aber m. E. auch Epheserbrief 1, 21 erklären: èν τοῖς οὐρανοῖς ὑπεράνω πάςης ἐξουςίας καὶ ἀρχῆς καὶ δυνάμεως καὶ κυριότητος καὶ παντὸς ὀνόματος ὀνομαζομένου οὐ μόνον ἐν τῷ αίωνι τούτψ, άλλά και èν τῷ μέλλοντι. Auch im Ägyptischen wechseln nach Moret a. a. O. 33 die Bezeichnungen für Seele, Doppelgänger (ka), Abbild, Schatten Name.

(12) καὶ οὐ κατιςχύσει με ἄπασα δρὰξ¹) κινουμένη, οὖκ ἀντιτάξεταί μοι πῶν πνεῦμα, οὐ δαιμόνιον, οὐ συνάντημα οὐδὲ ἄλλο τι τῶν καθ' "Αιδου πονηρῶν διὰ τὸ σὸν ὄνομα, δ ἐν τῆ ψυχῆ ἔχω.²) (13) ἐπικαλοῦμαί  $\langle c \in , ἔλθοιc \rangle$  ἐμοὶ διὰ παντὸς ἀγαθὸς ἀγαθὸς ἐπ' ἀγαθῷ³), ἀβάσκαντος ἀβάσκαντος, ἐμοὶ διδοὺς ὑγείαν σωτηρίαν εὐπορίαν δόξαν νίκην κράτος ἐπαφροδισίαν. (14) κατάσχες τὰ ὅμματα τῶν ἀντιδικούντων ἐμοὶ πάντων καὶ πασῶν⁴), ἐμοὶ δὲ δὸς χάριν ἐπὶ πᾶσί μου τοῖς ἔργοις. $^5$ 

Die Ägyptologen<sup>6</sup>) haben längst erkannt, daß der hier mit 'Aγαθός δαίμων identifizierte Gott ursprünglich der Hermes oder Thot von Hermopolis magna ist, der Herr der acht Hundskopfaffen oder φύλακες, der Genosse der Isis-Dikaiosyne, welchen die ägyptischen Musen feiern. Auf ihn übertragen sind die üblichen Lobpreisungen des Weltgottes, die uns in späteren Kapiteln wiederbegegnen werden.7) Es findet sich kaum ein Wort, das wir nicht in ägyptischen Quellen nachweisen können; am ältesten ist die Das zeigt Kap. 64 des Totenbuches: "Hat Bitte am Schluß. einer Kenntnis von diesem Kapitel, so wird er obsiegen auf Erden und in der Unterwelt, und es wird ihm gelingen alles Tun der lebenden Menschen, denn es ist ein Schutzmittel des großen Gottes. Gefunden ward dieses Kapitel in der Stadt Chmunu (Hermopolis magna) auf einem Ziegel aus . . . . Metall, die Schrift in blauer Farbe ausgeführt, unter den Füßen des Gottes."8) Hervor-

Das Wort begegnet in dieser Literatur mehrfach, vgl. Κόρη κόςμου bei Stobaios Ekl. I 402, 22 Wachsm.: τὰς δράκας καρτερώς cφίτξας.

<sup>2)</sup> έχω και έπικαλοθμαι και έμοι Ραρ.

<sup>3)</sup> Die Wiederholung der Adjektiva entspricht dem ägyptischen Sprachgebrauch.

<sup>4)</sup> Ägyptische Formel für ἀπάντων.

<sup>5)</sup> Es folgt nach einer langen Reihe von Zauberworten ὅτι προcείλημμαι τὴν δύναμιν τοῦ ᾿Αβραὰμ Ἰcὰκ καὶ τοῦ Ἰακώβ (es ist der vermeintliche Name für den Judengott, vgl. oben S. 14 A. 1) καὶ τοῦ μεγάλου ὀνόματος ⟨τοῦ ᾿Αγαθοῦ⟩ δαίμονος; es folgen weitere mystische Namen. Der Verfasser des Gebetes war natürlich nur Diener des ᾿Αγαθὸς δαίμων, bezw. des Hermes.

<sup>6)</sup> Zuletzt Wiedemann, Orientalische Literaturzeitung 1901 S. 1381 ff.

<sup>7)</sup> Besonders viel ergeben die Hymnen bei Brugsch, Reise nach der großen Oase El Khargeh S. 27 ff.

<sup>8)</sup> In einem Paralleltext heißt es: "in eigenhändiger Schrift des Gottes" (Brugsch, Rel. u. Myth. d. alten Ägypter S. 19 ff.). — Es ist das älteste mir

zuheben habe ich vor allem, daß Vers 10 ff. durchaus ägyptisch gedacht sind. Auf einem Ostrakon der Ramessidenzeit<sup>1</sup>) betet der Schreiber zu "seinem Herrn Thot": "komme zu mir Thot, ich bin dein Diener. Gib mir mein Herz in meinen Leib. Mein Auge sieht dich, mein Finger schreibt dich".<sup>8</sup>)

bekannte Amulett oder φυλακτήριον. Ich darf hier schon darauf verweisen, daß aus diesen ägyptischen φυλακτήρια die jüdischen und aus diesen die christlichen hervorgehen, und daß selbst die Hauptformeln im Laufe der Jahrtausende getreu weitergegeben sind. So findet sich in dem Cod. Paris. 2816 (XV. Jahrh.), der eine außerordentlich interessante Sammlung christlicher Amulette aus frühbyzantinischer Zeit enthält, fol. 433r eine Apokalypse des Gregorios Thaumaturgos (Titel: Προςευχή του άγιου Γρηγορίου του θεολόγου). Ein Engel begrüßt ihn und verspricht, daß gleich Michael ihm erscheinen wird, um ihm zu offenbaren, was er wünscht. Als Michael unter Donner, Blitz und Erdbeben erschienen ist, fragt der Knecht Gottes nach den Namen der "Engel", z. B.: κύριε, δείξόν μοι τον άγγελον τής νίκης και τής χαράς· και είπέ μοι τὸ δνομα αὐτοῦ 'Αγαθοὴλ καλεῖται, γράψον τὸ ὄνομα αὐτοῦ καὶ φόρει (αὐ)τό, καὶ τὸ δικαςτήριον νικάς καὶ τοὺς ἀντιδίκους cou. Es ist der altägyptische Zauber, das "Schutzmittel des großen Gottes", und wer etwas die Bildung der jüdischen Engelnamen kennt, wird in Άγαθοήλ ohne weiteres den 'Aγαθοδαίμων erkennen. Das Vorbild unserer Schrift war jüdisch, etwa analog dem Testamente Salomons, ja vielleicht auf Salomons Namen gestellt; es ist leicht, die Spuren christlicher Überarbeitung abzustreifen. Was übrig bleibt, dürfte den Theologen interessieren. Stellen wie: και είπον· κύριε, δείξόν μοι τὸν ἄγγελον του ριγοπυρετου καὶ εἶπέν μοι τὸ ὄνομα αὐτου. Συχαὴλ καλεῖται. τράψον οὖν τὸ ὄνομα αὐτοῦ καὶ φόρει καὶ οὐ μή cou (ci Cod.) ἄψηται ἀςθένεια haben ihr Gegenstück selbst in unsern Evangelien, wo es von Jesus heißt (Luk. 4, 89): ἐπετίμητεν τῷ πυρετῷ. Wenn in demselben Evangelium von einer γυνή πνεθμα έχουςα άςθενείας die Rede ist (13, 11), so vergleicht sich hiermit sofort die weitere Formel: και είπον· κύριε, δείξον μοι τον άγγελον (τον έπι) τῶν ἀςθενούντων καὶ ὀδυνωμένων ἔχοντα τὴν ἐξουςίαν καὶ εἶπέ μοι τὸ ὄνομα αύτου [έχθρου]. Σαήλ καλείται. γράψον το δνομα αύτου έπι τής οικίας cou καὶ οὔτε ἀρθένεια οὔτε ὁδύνη εἰςελεύςεται ἐν αὐτῷ. Daß die Evangelienstellen auf die Ausgestaltung des Zaubertextes Einfluß gehabt haben könnten, scheint durch den ganzen Charakter des Traktates und die Zusammenhänge ausgeschlossen.

- Daressy, Ostraka Tafel VI 25029, nach gütiger Mitteilung von Prof. Spiegelberg.
- 2) Vgl. die Beschwörung bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 125 Z. 3205: ἐξορκίζω τε τὸν ὑπηρέτην (gemeint scheint Anubis, ὁ πάντων θεῶν ὑπηρέτης Kenyon, *Greek Papyri* I S. 101 Z. 548), ὅτι ἐγώ τε θέλω εἰςπορευθῆναι εἰς ἐμὲ καὶ δεῖξαί μοι περὶ τοῦ δεῖνα. An einzelnen Stellen findet sich mit dieser Vorstellung von dem Eintreten des Gottes in das Herz schon die Betrachtung

II. Dieselben Anschauungen, die hier walten, finden wir in einem unter dem Namen des Astrampsychos überlieferten Zaubergebet<sup>1</sup>), das freilich stärker überarbeitet ist. Ich sondere zunächst die beiden durcheinandergewirrten älteren Gebete<sup>2</sup>); die geschwätzigen Erweiterungen jüngerer Magier, welche jetzt das erste entstellen, verweise ich in die Anmerkungen:

'ελθέ μοι, κύριε 'ερμῆ, ὡς τὰ βρέφη εἰς τὰς κοιλίας τῶν γυναικῶν. (2) ἐλθέ μοι κύριε 'ερμῆ, ⟨δ⟩ ςυνάγων τὰς τροφὰς τῶν θεῶν καὶ ἀνθρώπων.") ⟨έλθέ⟩ μοι, κύριε 'ερμῆ, καὶ δός μοι χάριν τροφὴν νίκην εὐημερίαν ἐπαφροδιςίαν προςώπου εἴδος ἀλκὴν ἀ⟨πὸ⟩ πάντων καὶ παςῶν.4) (4) ⟨οἴδα τὸ⟩ ὄνομά ςου ⟨τὸ⟩ ἐν οὐρανῷ λαμφθέν $^5$ ), οἴδά ςου καὶ τὰς μορφάς $^6$ ), ⟨οΐδα τίς⟩ ἡ βοτάνη ςου $^7$ ), οἴδά ςου καὶ τὸ ξύλον.8) (5) οἴδά ςε, 'ερμῆ, τίς εἴ καὶ πόθεν εἴ καὶ τίς ἡ πόλις ςου ['ερμούπολις]. (6) οἴδά ςου καὶ τὰ βαρβαρικὰ ὀνόματα $^8$ ) καὶ τὸ ἀληθινὸν ὄνομά ςου ⟨τὸ⟩ ἐ⟨γ⟩γραμμένον τῆ ἱερᾶ ςτήλη ἐν τῷ ἀδύτψ ἐν 'ερμουπόλει, οῦ ἐςτιν ἡ γένεςίς ςου $^{10}$ ) (7) οἴδά ςε

der welterfüllenden Größe desselben Gottes so verbunden, daß wir an die mystische Theologie der XIII. (XIV.) Hermetischen Schrift erinnert werden (Wessely, ebenda S. 72 Z. 1121).

- 1) Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 55. Kenyon, Greek Pap. I p. 116.
- 2) Das zweite ist in das erste eingelegt, wie etwa im Leidener Pap. V (Leemanns II S. 27) der poetische Hymnus in das Prosagebet.
  - 3) Üblicher Preis des Thot.
- 4) Das Formelhafte des Wunsches zeigt sich hübsch in dem Briefe des Ptolemaios, des Sohnes des Glaukias (Notices et Extraits XVIII p. 282 No. 30, Planche XXIX v 12), der sich als Diener des Sarapis natürlich an diesen Gott und an Isis wendet: περὶ τούτων δίδοι coι ὁ Σάραπις καὶ ἡ Ἰςις ἐπαφροδιςίαν χάριν μορφὴν πρὸς τὸν βαςιλέα καὶ τὴν βαςίλιςςαν.
- 5) Es folgt: ουωθι ουαςθενουωθι οαμενωθ ενθομουχ. ταθτά είςιν τὰ εν ταις δ΄ γωνίαις του οὐρανου ζονόματά cou).
- 6) Es folgt: αἴ εἰςι· ἐν τῷ ἀπηλιώτη μορφὴν ἔχεις ἴβεως, ἐν τῷ λιβὶ μορφὴν ἔχεις κυνοκεφάλου, ἐν τῷ βορέα μορφὴν ἔχεις ὄφεως, ἐν δὲ τῷ νότψ μορφὴν ἔχεις λύκου.
  - 7) Es folgt: ηλολλα ετεβενθωητ.
  - 8) Es folgt: τὸ εβεννινου.
- 9) Es folgt: φαρναθας βαραχηλ χθα· ταθτά τοι τὰ βαρβαρικὰ ὀνόματα, hierauf Stücke von Gebet III, dann τὸ δὲ ἀληθινὸν ὄνομα κτλ.
- 10) Es folgt: ὄνομά cou ἀληθινὸν οςεργαριαχ νομαφι τοῦτό ἐςτίν cou τὸ ὅνομα τὸ πεντεκαιδεκαγράμματον ἔχον ἀριθμὸν γραμμάτων πρὸς τὰς ἡμέρας τῆς ἀνατολῆς τῆς ςελήνης, τὸ  $\langle \delta \dot{\epsilon} \rangle$  δεύτερον ὄνομα ἔχον ἀριθμὸν ζ΄ τῶν κυριευόντων τοῦ κόςμου τὴν ψῆφον ἔχον[τα] τξε΄ πρὸς τὰς ἡμέρας τοῦ ἐνιαυτοῦ ἀληθῶς αβραςαξ.

Έρμη καὶ τὰ ἐμέ. ἐγώ εἰμι τὰ καὶ τὰ ἐγώ. (8) ⟨ἐλθέ μοι⟩ καὶ πρᾶξόν μοι πάντα καὶ τυνρέποιτ¹) τὰν ᾿Αγαθη τύχη καὶ ᾿Αγαθφ δαίμονι.

III. Hineingearbeitet ist, wie ich erwähnte, in dies Gebet ein zweites (Z. 14 ff.), der Sprache nach jüngeres:

'Ελθέ μοι, κύριε 'Ερμῆ, πολυώνυμε, εἰδὼς τὰ κρύφιμα τὰ ὑπὸ τὸν πόλον καὶ τὴν τῆν. (2) ἐλθέ  $\langle \mu o \iota \rangle$ , κύριε ' $\epsilon \rho \mu \hat{\eta}$ , εὐ $\epsilon \rho \gamma \hat{\tau}$  της  $\tilde{w} v^{9}$ ), άγαθοποιέ της οἰκουμένης. (3) ἐπάκους όν μου καὶ χάρις όν μοι πρός πάντα τὰ κατὰ τὴν τῆν οἰκουμένην εἴδη. ἀνοίξας μοι τὰς χεῖρας πάντων **c**υνδωκό(ν)των<sup>8</sup>), ἐπανάγκαςον αὐτοὺς δοῦναί μοι ἃ ἔχουςιν ἐν ταῖς χερςίν. (4) (καθάπερ 'Ωρος) ἐὰν ἐπικαλέςατό ςε4), μέγιςτε τῶν θεῶν ἀπάντων, ἐν πάςη κρίςει ἐν παντὶ τόπῳ πρὸς θεοὺς καὶ ἀνθρώπους καὶ δαίμονας καὶ ἔνυδρα ζῷα καὶ ἐπίγεια, ἔςχεν<sup>5</sup>) τὴν χάριν τὴν νίκην<sup>6</sup>) πρὸς θεοὺς καὶ ἀνθρώπους καὶ ⟨ἐν⟩ πᾶςι τοῖς ὑπὸ τὸν κότμον ζώοις, οὕτως κάτώ, δε ἐπικαλοῦμαί εε. διὸ δός μοι χάριν $^{7}$ ) μορφὴν κάλλος. (6) ἐπάκουςόν μου, 'Ερμῆ, εὐεργέτα, φαρμάκων (εύρέτα), εὐδιάλεκτος τενοῦ. (7) ἐπάκους (μου, 'Ερμή), καθώς ἐποίης πάντα τῷ Αἰθιοπικῷ κυνοκεφάλῳ cou τῷ κυρίῳ τῶν χθονίων.8) (8) πρά $\ddot{\mathbf{u}}$ νε πάντας καὶ δός μοι ἀλκὴν μορφήν, καὶ δότως αν μοι<sup>9</sup>) χρυς ον καὶ ἄργυρον καὶ τροφήν πάςαν ἀδιάλειπτον. (9) διάςως όν με πάντοτε εἰς τὸν αἰῶνα άπὸ φαρμάκων καὶ δολίων καὶ βαςκοςύνης πάςης καὶ γλωττῶν πονηρῶν, ἀπὸ πάτης τυνοχής, ἀπὸ παντὸς μίτους θεῶν τε καὶ ἀνθρώπων. (10) δός μοι 10) χάριν καὶ νίκην καὶ πρᾶξιν καὶ εὐπορίαν. (11) ςὺ γὰρ έγω καὶ έγω cú. τὸ còν ὄνομα έμὸν καὶ τὸ έμὸν cóν έγω γάρ είμι τὸ εἴδωλόν cou.11) (12) ἐπάν τί μοι cuμβή τούτψ τῷ ἐνιαυτῷ ἡ τούτψ τῷ μηνὶ ⟨ἡ⟩ ταύτη τῆ ἡμέρα ἡ ταύτη τῆ ὥρα, τυμβήτεται τῷ μεγάλψ θεῷ τῷ ἐπεγραμμένψ ἐπὶ τῆς πρώρας τοῦ ἱεροῦ πλοίου.

<sup>1)</sup> cuvperne Pap. nach Kenyon.

<sup>2)</sup> ευεργετητον Pap. Keil. Vielleicht nur εὐεργέτα, vgl. V. 6. εὐεργέτα καὶ Plasberg.
3) So Keil. δώκω wie ςτήκω (?).
4) επικαλεςατο . . εςςη Pap.

<sup>5)</sup> και ἔςχεν Pap. 6) το νικος Pap. Vielleicht zu halten.

<sup>7)</sup> THYONY Pap.

<sup>8)</sup> xıovuv Pap. nach Kenyon. Es scheint Hpj, der Totengenius, der einen Affenkopf trägt. Er wird bisweilen mit Thot-Hermes indentifiziert, bisweilen erscheint er als sein Diener (als Anubis).

<sup>9)</sup> δοδοςαν μοι Pap. Verbessert von Plasberg. 10) δοδοςαν μοι Pap.

<sup>11)</sup> Der ägyptische ka. Er bezeichnet hier die Gleichheit und Identität. Auch das άγαλμα des Gottes wird von dessen ka belebt.

IV. In andere Vorstellungskreise führt ein Zaubergebet<sup>1</sup>):

Σὲ μόνον ἐπικαλοῦμαι τὸν μόνον ἐν κόςμψ διατάξαντα θεοῖς καὶ ἀνθρώποις, τὸν ἀλλάξαντα ἑαυτὸν μορφαῖς ἁγίαις ) καὶ ἐκ μὴ ὄντων εἶναι ποιής αντα καὶ ἐξ ὄντων μὴ εἶναι (2) Θαὺθ ἅγιος, οῦ οὐδεὶς ὑποφέρει θεῶν τὴν ἀληθινὴν ὄψιν ἰδεῖν τοῦ προςώπου. (3) ποίης όν με γενές θαι ἐν ὀνόμαςι πάντων κτιςμάτων, λύκον κύνα λέοντα πῦρ δένδρον γῦπα τεῖχος ὕδωρ ἢ δ θέλεις, ὅτι δυνατὸς εἶ.

V. Das letzte hier zu besprechende Hermes-Gebet<sup>5</sup>) erstrebt eine persönliche Offenbarung des Gottes, führt uns also zunächst zu dem Poimandres zurück:

'επικαλοῦμαί cε τὸν τὰ πάντα κτίςαντα, τὸν παντὸς μείζονα, cὲ τὸν αὐτογέννητον θεόν, τὸν πάντα ὁρῶντα καὶ πάντα ἀκούοντα καὶ μὴ ὁρώμενον. (2) cù γὰρ ἔδωκας ἡλίψ τὴν δόξαν (2) καὶ τὴν δύναμιν ἄπαςαν, ςελήνη αὔξειν καὶ ἀπολήγειν καὶ δρόμους ἔχειν τακτούς (2),

<sup>1)</sup> Leemans II S. 103, 7, Dieterich, Abraxas 189. Die einzelnen Deutungen Dieterichs suchen viel zu viel hinter einfachen Schreibfehlern.

<sup>2)</sup> Thot ändert in jeder Himmelszone seine Gestalt, vgl. oben S. 20 A. 6 und Beigabe II. Als Schöpfungsgott und Vollzieher der διακόςμητις erscheint er hier. Das Gebet, das jetzt um magische Änderung der Gestalt bittet, hat seinen Ursprung in den Todesvorstellungen, welche die ägyptische Religion überhaupt vielfach beeinflußt haben (vgl. für den Kult Moret, Annales du Musée Guimet T. XIV 219). Die Seele des Toten kann verschiedene Gestalten annehmen und muß sie in den einzelnen Hallen des Himmels annehmen, um verborgen zu bleiben. Für das Alter der Anschauung vgl. den Pyramidentext bei Erman, Zeitschr. f. äg. Sprache 1893 S. 79: "der seine Gestalt geheim macht, als wäre er Anubis; du nimmst dein Bild als Schakal" (Weiteres Beigabe II). Hieraus und aus dem Glauben an eine Wiederkehr einzelner Verstorbener ist der Irrtum der Griechen entstanden, die Ägypter glaubten an eine Seelenwanderung. Aus der Bitte um Schutz nach dem Tode ist weiter die Zauberformel für das Diesseits geworden. So wird im Pap. Berol. I 117 (Abh. d. Berl. Ak. 1865 S. 123) die Macht Gottes beschrieben: μεταμορφοί δε είς ην εάν βούλη μορφήν θ[ηρίου] πετηνού ενύδρου τετραπόδου έρπετού.

<sup>3)</sup> Leemans II 87, 24, Dieterich, Abraxas 176, 1.

<sup>4)</sup> Lauter ägyptische Formeln.

<sup>5)</sup> Das Wort δόξα gewinnt in dieser Literatur eine eigentümliche Verwendung, ebenso δοξάζω. Der Prophet, dem Gott ein Wunder zu tun gewährt, wird dadurch von Gott "verherrlicht", vgl. das interessante Gebet bei Kenyon, Greek Pap. I S. 100: κυρία Ίσις Νέμεςις ᾿Αδράστεια πολυώνυμε πολύμορφε, δόξασόν με (μοι Pap.), ώς ἐδόξασα τὸ ὄνομα τοῦ υίοῦ(ς) σου Ὠρου. Das stimmt zu dem Sprachgebrauche im Johannes-Evangelium.

<sup>6)</sup> Vgl. die Schilderung des Nechepso, oben S. 6. Vorausgesetzt wird eine der Straßburger Kosmogonie (Zwei religionsgesch. Fragen II) ähnliche Schöpfungssage,

μηδὲν ἀφαιρέσας τοῦ προγενεςτέρου ςκότους, ἀλλ' ἰςότητα αὐτῶν ἐμέριςας. (3) ςοῦ γὰρ φανέντος καὶ κόςμος ἐγένετο καὶ φῶς ἐφάνη καὶ διψκονομήθη τά πάντα διὰ ςέ· διὸ καὶ πάντα ὑποτέτακταί τοι. (4) οὖ οὐδεὶς θεῶν δύναται ἰδεῖν τὴν ἀληθινὴν μορφήν, ὁ μεταμορφούμενος εἰς πάντας ἐν ταῖς ὁράςεςιν Αἰὼν Αἰῶνος.¹) (5) ἐπικαλοῦμαί ςε, κύριε, ἵνα μοι φανἢ ἡ ἀληθινή του μορφή, ὅτι δουλεύω ὑπὸ τὸν τὸν κόςμον τῷ τῷ ἀγγέλψ καὶ τῷ τῷ φόβψ. (6) διὰ ςὲ τυνέςτηκεν ὁ πόλος καὶ ἡ γῆ. (7) ἐπικαλοῦμαί ςε, κύριε, ὡς οἱ ὑπὸ τοῦ φανέντες θεοί, ἵνα δύναμιν ἔχωςιν.²)

Schon diese wenigen Proben geben einen gewissen Eindruck von der späteren Hermes-Religion. Daß Hermes in ihr sehr oft als Noûc gefaßt wird, zeigt unter anderem ja die von Dieterich herausgegebene Kosmogonie (Abraxas S. 17, 43): ἐφάνη διὰ τῆς πικρίας τοῦ θεοῦ Νοῦς ἢ Φρένες) κατέχων καρδίαν καὶ ἐκλήθη 'Ερμής, δι' ού τὰ πάντα μεθερμήνευςται. ἔςτιν δὲ ἐπὶ τῶν φρενῶν. δι' ού οἰκονομήθη τὸ πᾶν. So ist in Gebet I 10 mit voller Beziehung gesagt: εἰςέλθοις τὸν ἐμὸν νοῦν καὶ τὰς ἐμὰς φρένας εἰς τὸν ἄπαντα χρόνον τής ζωής μου: der himmlische voûς soll in den menschlichen eintreten, sich ihm verbinden. Wie eigenartig auch in den anderen Stücken diese innige Vereinigung des göttlichen voûc mit dem Betenden betont wird, brauche ich nicht zu wiederholen.4) Auch das ist jetzt nicht bedeutungslos, daß nach Gebet V 3 mit seinem Erscheinen das Licht erscheint. Die Tätigkeit dieses Hermes ist nach der von Dieterich herausgegebenen Theogonie das όδηγεῖν der Seele.<sup>5</sup>) So leitet nach altägyptischer Vorstellung das Herz, bezw.

<sup>1)</sup> In einem Straßburger Hermeshymnus heißt der Gott κόςμος κόςμοιο.

<sup>2)</sup> Es folgt eine magische Fortsetzung.

<sup>3)</sup> In einem metrischen Stück bei Pitra, Analecta sacra et classica part. Π 294 heißt es von Hermes: νόον φέρων φρένας τε καὶ μύςτης θεῶν. Die Verbindung ist also formelhaft.

<sup>4)</sup> Die weitere Erklärung wird sich uns in Kap. VII bieten.

<sup>5)</sup> S. 18 Z. 75: καὶ ἐγένετο ψυχή· ὁ δὲ θεὸς ἔφη· "πάντα κινήςεις .. 'Ερμοῦ cε ὁδηγοῦντος", vgl. aus der Hermetischen Literatur S. 81, 12 Parthey: εἰς δὲ τὴν εὐςεβῆ ψυχὴν ὁ νοῦς ἐμβὰς ὁδηγεῖ αὐτὴν ἐπὶ τὸ τῆς γνώςεως φῶς, vgl. 106, 14; 66, 14; 40, 13; 54, 14; Pitra, Analecta sacra et classica part. II 286 und über den Wortgebrauch in den jüdisch-hellenistischen Schriften Zwei religionsgesch. Fragen S. 111 A. 1. Dasselbe Verhältnis des Hermes zu der Seele zeigt die einzige veröffentlichte arabische Hermesschrift (vgl. Fleischer, Hermes Trismegistus an die menschliche Seele 1870; Bardenhewer, Hermetis Trismegisti qui apud Arabas fertur de castigatione animae libellus 1873).

der voûc, den Menschen im praktischen Leben wie in den Fragen der Erkenntnis.<sup>1</sup>)

Als Religion des Noûc wird dies spätägyptische Heidentum in einer Hermetischen Schrift<sup>3</sup>) bezeichnet — mit vollem Recht, wenn auch der mythologische Name dieses die Welt und das Menschenherz leitenden Gottes beliebig wechselt. Auch 'Αγαθὸς δαίμων (Chnuphis) oder Horus treten für ihn ein. Die Gebete, welche sich an sie richten, stimmen mit den bisher angeführten eng überein, nur daß die Vorstellung von Chnuphis als Nil oder Himmelsozean, die schon in dem ersten Hermes-Gebete mitwirkt, sich mit den allgemeinen Vorstellungen des Licht- und Himmelsgottes verbindet. Ich hebe nur noch wenige Proben heraus, und zwar zunächst ein vollständig erhaltenes und wenig beachtetes Mysterium der Lychnomantie<sup>3</sup>), welches uns die Formen der spätägyptischen Theurgie besonders gut erkennen läßt. Wieder gibt, was hier als Zauber mitgeteilt wird, zugleich die Erklärung religiöser Anschauungen, die sich in heidnischen wie christlichen Visionen wiederfinden. 4)

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. die Stele des Intef (Louvre C. 26): It was my heart, which caused that I should do them (his services) by its guidance of my affairs (?), it being . . . . an excellent witness. I did not transgress its (des Herzens) speech, I feared to overstep its guidance. I prospered therefore exceedingly. I was distinguished by reason of that, which it caused that I should do. I was excellent through its guidance. "Lo ....., said the people, "it is an oracle of the god, which is in every body; prosperous is he, whom it hath guided to te propitious way of achievement." Mit Recht behauptet Breasted, dem ich diese Übersetzung entnehme (Zeitschr. f. äg. Spr. 1901, S. 47), daß mit Herz hier der vooc, und zwar ein fast persönlich gefaßter Nooc, gemeint ist. Ein anderes Beispiel teilt mir Prof. Spiegelberg mit. In dem Grabe des Hohenpriesters Staw zu El-Kab sagt der Maler Meri-Re, dem die Ausschmückung übertragen war, von sich: "er war kein Maler-Gehülfe (oder dergleichen). Sein Herz leitete ihn selbst. Kein Vorgesetzter gab ihm die Anleitung" (vgl. jetzt : Recueil de Travaux relatifs à la philologie et l'archéologie égyptiennes et assyriennes XXIV 187).

<sup>2)</sup> Pseudo-Apulejus Ascl. c. 25.

<sup>3)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 68 Z. 930 ff. Die Wichtigkeit der Sache rechtfertigt vielleicht die Ausführlichkeit der Excerpte. Der Hergang ist der, daß der Magier unter Gebeten so lange in das Licht starrt, bis er in ihm den Gott oder gewisse Symbole zu sehen meint.

<sup>4)</sup> Für jene genügt es auf den Poimandres selbst zu verweisen; für diese vergleiche man z. B. Pistis Sophia 372 (nach Harnack Texte und Untersuchungen VII 91): dixit Iesus suis μαθηταῖς: adpropinquate mihi, et adpropin-

VI 1: ἐπικαλοῦμαί ce τὸν θεὸν τὸν ζῶντα, πυριφεγτῆ, ἀόρατον φωτὸς γεννήτορα δός cou τὸ cθένος καὶ διέγειρόν cou τὸν δαίμονα, καὶ εἴςελθε ἐν τῷ πυρὶ τούτψ καὶ ἐνπνευμάτως αὐτὸ θείου πνεύματος καὶ δεῖξόν μοι cou τὴν ἀλκὴν καὶ ἀνοιγήτω μοι ὁ οἴκος τοῦ παντοκράτορος θεοῦ ὁ ἐν τῷ φωτὶ τούτψ, καὶ γενέςθω φῶς πλάτος βάθος μῆκος ὕψος αὐτή ¹), καὶ διαλαμψάτω ὁ ἔςωθεν, ὁ κύριος.

quarunt ei. conversus in quattuor angulos κόςμου dixit magnum nomen super eorum caput (mit der heiligen Handlung vgl. die Beschreibung bei Dieterich, Abraxas 197, 18 ff.), praedicans flavit in eorum oculos. dixit Iesus iis: adspicite, videte, quid videatis. et attollentes suos oculos viderunt magnum lumen admodum grande, quod incola terrae haud poterit exprimere. dixit adhuc iis iterum: prospicite in lumine, videte, quid videatis. dixerunt: videmus ignem et aquam et vinum et sanguinem. Der Typus läßt sich weit verfolgen, doch genügt zur Erklärung des Poimandres wohl diese Stelle.

1) Dieselbe Formel hat Dieterich (Jahrb. f. Phil. Supplem. XVI 802, Z. 17, vgl. S. 766) mit glücklichem Scharfsinn in einem kurzen Gebet um Offenbarung entdeckt: γενέτθω βάθος πλάτος μήκος αὐγή. Daß er sie damals als Entlehnung aus Ephes. 3, 17-19 faßte (κατοικήςαι τὸν Χριςτὸν διὰ τής πίςτεως èν ταῖς καρδίαις ύμῶν, ἐν ἀγάπη ἐρριζωμένοι καὶ τεθεμελιωμένοι, ἵνα ἐξιςχύςητε καταλαβέςθαι τὸν πᾶτιν τοῖς άγίοις, τί τὸ πλάτος και μήκος και ΰψος και βάθος, γνῶναί τε την ύπερβάλλουςαν της γνώςεως άγάπην του Χριςτου, ίνα πληρωθή παν τὸ πλήρωμα τοῦ θεοῦ — vgl. Valentin bei Hippol. VI 34 und Pistis Sophia p. 146), war erklärbar, da wir damals noch nicht überschauten, wie ungewöhnlich eine Benutzung neutestamentlicher Schriften in dieser Literatur wäre. Ein Mißgriff war es dennoch. Die Formel ist in unserm Papyrus noch sinnlich anschaulich. Das Licht, in welches der Prophet starrt, soll räumlich, soll zur Behausung Gottes werden und Gott in ihm erscheinen. Ähnlichen Sinn, aber ohne die ursprüngliche Beziehung auf den Lichtzauber, hat ja auch die Stelle des Epheserbriefes. Mit vollem Recht hat Soden darauf hingewiesen, daß das Objekt, dessen vier Dimensionen die Christen erfassen sollen, ein vaóc ist; freilich m. E. nicht der vaoc, auf welchen 2, 19-22 verwiesen ist (dort ist dieser vaóc die Kirche), sondern ein Tempel im Herzen, den Gott ganz erfüllt. Das wäre unverständlich, wenn wir nicht annehmen, daß die Anschauung jener Zauberformel allgemein bekannt ist, und in glücklichster Weise ergänzt der von Dieterich herangezogene Text, was zur Erklärung noch fehlte. Um ein Kommen des Gottes handelt es sich in ihm; wir werden später (Kap. VII) noch sehen, daß sich mit ihm immer die Vorstellung, daß der Gott in das Herz eintritt, verbindet. Dabei wird die Formel γενέςθω βάθος πλάτος μήκος αὐγή ebenfalls gesprochen. Tritt Christus so in die Epheser hinein, so werden sie empfinden, was jene Formel besagt, und empfinden sie die άγάπη θεού dann bewußt, so wird in ihnen das πλήρωμα του θεου vollkommen werden. Zum Vergleich hiermit bietet sich zunächst 1, 23: τἢ ἐκκληςία, ἥτις ἐςτὶν τὸ ςῶμα αὐτοῦ, τὸ πλήρωμα του τὰ πάντα ἐν πᾶςιν πληρουμένου (die Kirche ist οἶκος θέου und cŵμα θεού). Auch hier schließt der Verfasser an eine in der heidnischen

Wirkt der Zauber nicht gleich und droht das Licht zu erlöschen, so bedarf es eines stärkeren Spruches:

VI 2: δρκίζω ce, ίερὸν φῶc, ίερὰ αὐτή, πλάτος βάθος μῆκος ὕψος αὐτή, κατὰ τῶν άτίων ὀνομάτων ὧν εἴρηκα καὶ νῦν μέλλω λέγειν . . παράμεινόν μοι ἐν τῆ ἄρτι ὥρα, ἄχρις ἄν δεηθῶ τοῦ θεοῦ καὶ μάθω περὶ ὧν βούλομαι. Erst jetzt beginnt die eigentliche θεαγωτία, die sich an einen zweiten Gott wendet:

VI 3: ἐπικαλοῦμαί cε τὸν μέγιςτον θεὸν δυνάςτην 'Ωρον 'Αρποκράτην αλκιβ 'Αρςαμῶςιν ιωαι δαγεννουθ ραραχαραι αβραιωθ¹), τὸν

Theologie ausgebildete Formelsprache. In den "Οροι 'Ακκληπιοῦ (vgl. Anhang) heißt es: των πάντων γάρ τὸ πλήρωμα εν έςτι και έν ένί und έαν γάρ τις έπιχειρήςη τὸ πάντα καὶ εν δοκούν καὶ ταὐτὸν είναι τοῦ ένὸς χωρίςαι εκδεξάμενος τὴν τῶν πάντων προτηγορίαν ἐπὶ πλήθους οὐκ ἐπὶ πληρώματος .. τὸ πᾶν τοῦ ένὸς λύςας άπολέςει τὸ παν. Diese Stelle genügt zusammen mit Philo De praem. et poen. § 11 p. 418 M: γενομένη δὲ πλήρωμα ἀρετῶν ή ψυχή διὰ τριῶν τῶν ἀρίστων, φύςεως, μαθήςεως καὶ ἀςκήςεως, οὐδὲν ἐν ἐαυτή καταλιποθςα κενὸν εἰς πάροδον ἄλλων vollkommen, um die eigentümliche Entwicklung des Wortes in der heidnischen Theologie zu zeigen und die in den theologischen Kommentaren so beliebten Verweisungen auf πλήρωμα als Bemannung eines Schiffes u. dergl. überflüssig zu machen. Das Wort wird in dieser Theologie in der Regel von dem Gott gebraucht, der εν und παν ist. So heißt der als persönlicher Gott gedachte κότμος, der υίδο θεού, öfters πλήρωμα ζωής, z. B. XII (XIII) 15: δ δὲ τύμπας κόςμος ούτος, ό μέγας θεός καὶ τοῦ μείζονος εἰκών καὶ ἡνωμένος ἐκείνψ καὶ **c**ψζων (80 A **c**υ**cc**ψζων **CM**) την τάξιν καὶ βούλης τοῦ πατρός, πλήρωμά ἐςτι τής ζωής, και οὐδέν έςτιν έν τούτψ διά παντός τοῦ αίῶνος τής πατρώας ἀποκαταςτάςεως ούτε του παντός ούτε τῶν κατὰ μέρος, δ οὐχὶ ζή. νεκρὸν γὰρ οὐδὲ ἔν γέγονεν οὔτε ἔςτιν οὔτε ἔςται ἐν κόςμψ. ζῷον γὰρ ἡθέληςεν ὁ πατὴρ αὐτὸ εἶναι, ἔςτ' ἄν ςυνέςτηκε διὸ καὶ θεὸν εἶναι ἀνάγκη. πῶς ἄν οὖν δύναιτο, Ѿ τέκνον, ἐν τῷ θεῷ, ἐν τῆ τοῦ παντὸς εἰκόνι, ἐν τῷ τῆς ζωῆς πληρώματι νεκρά είναι;  $\mathbf{X}$  ( $\mathbf{X}$ ) 7: πνοή γάρ οὖςα πυκνοτάτη προτείνει τὰ ποιὰ τοῖς cώμαςι μετά ένὸς πληρώματος του τής ζωής. Näher an den Sprachgebrauch des Neuen Testaments führt uns VI (VII) 4: ό γὰρ κόςμος πλήρωμά ἐςτι τῆς κακίας, ό δὲ θεός του ἀγαθου, ἢ τὸ ἀγαθὸν του θεου, ein Satz, der IX (X) 4 mit den Worten bekämpft wird: τὴν γὰρ κακίαν ἐνθάδε δεῖν οἰκεῖν εἴπομεν ἐν τῷ ἐαυτής χωρίψ οὖςαν. χωρίον γὰρ αὐτής ἡ γὴ, οὐχ ὁ κόςμος, ὡς ἔνιοί ποτε έροθει βλασφημοθντες. Ich gestehe gern, daß ich von dem Satz ὁ θεὸς πλήρωμα του άγαθου die Evangelienstelle δτι έκ του πληρώματος αύτου πάντες ἐλάβομεν καὶ χάριν ἀντὶ χάριτος so wenig zu trennen vermag, wie von dem Satz ό θεὸς πλήρωμα της ζωής jene andere èν αὐτῷ ζωή ην καὶ ή ζωή ην τὸ φῶς τῶν ἀνθρώπων.

1) Ich habe die magischen Namen hier mitaufgeführt, einerseits, um zu zeigen, wie der Zauberer und Prophet sich mit dem angerufenen Gott identifiziert, andererseits, um die Ägyptologen auf den von ihnen nicht beachteten τὰ πάντα φωτίζοντα καὶ διαυγάζοντα τῆ ἰδία δυνάμει τὸν ςύμπαντα κότμον, θεὲ θεῶν, (4) λόγος¹) ὁ διέπων νύκτα καὶ ἡμέραν, ἡνιοχῶν καὶ κυβερνῶν οἴακα<sup>9</sup>), κατέχων δράκοντα ᾿Αγαθὸν ἱερὸν δαίμονα . . (5) δν άνατολαὶ καὶ δύςεις ύμνοῦςι άνατέλλοντα καὶ δύνοντα, εὐλόγητος έν θεοῖς πᾶςι καὶ ἀγγέλοις καὶ δαίμοςι. (6) ἐλθὲ καὶ φάνηθί μοι, θεὲ θεών, 'Ωρε 'Αρποκράτα αλκιβ 'Αρςαμώςι ιαωαι δαγεννουθ ραραχαραι αβραιαωθ. (7) εἴςελθε φάνηθί μοι, κύριε, ὅτι ἐπικαλοῦμαι ὡς ἐπικαλούνταί σε οί τρεῖς κυνοκέφαλοι<sup>5</sup>), οἵτινες τυμβολικῷ τχήματι ὀνομάζουςίν ςου τὸ ἄγιον ὄνομα .. (8) ώς κυνοκέφαλος εἴςελθε φάνηθί μοι, κύριε όνομάζω γάρ cou τὰ μέγιστα ὀνόματα. (9) ὁ ἐπὶ τῆς τοῦ κότμου κεφαλής καθήμενος καὶ κρίνων τὰ πάντα περιβεβλημένος τῷ τής άληθείας καὶ πίςτεως κύκλψ. (10) εἴςελθε φάνηθί μοι, κύριε, τψ πρό πυρός καὶ χίονος προόντι καὶ μετόντι4), ὅτι ὄνομά μοι βαϊνχωωωχ. (11) ἐγώ εἰμι ὁ πεφυκὼς ἐκ τοῦ οὐρανοῦ, ὄνομά μοι Βαλςάμης. (12) εἴςελθε φάνηθί μοι, κύριε μεγαλώνυμε, δν πάντες κατά θυμὸν έχομεν ... ὁ διαρρήςςων πέτρας καὶ κινών ὀνόματα θεών. (13) εἴςελθε φάνηθί μοι, κύριε, ό ἐν πυρὶ τὴν δύναμιν καὶ τὴν ἰςχὺν ἔχων, ὁ ἐντὸς τῶν ἐπτὰ πόλων καθήμενος 5), (14) ὁ ἔχων ἐπὶ τῆς κεφαλῆς στέφανον χρύσεον, έν δὲ τῆ χειρὶ έαυτοῦ ράβδον μεμνοινην ), δι' ἡς ἀποςτέλλεις τοὺς θεούς. (15) εἴςελθε, κύριε, καὶ ἀποκρίθητί μοι διὰ τῆς ἱερᾶς ςου φωνής, ἵνα ἀκούςω τηλαυγώς καὶ ἀψεύςτως περὶ τοῦ δεῖνα πράγματος. Es folgt nach dieser »θεολογία«, wenn der Gott zu erscheinen zögert. eine neue Verstärkung:

Gott 'Αρcαμῶςις, offenbar eine Erscheinungsform des Horus, hinzuweisen. Der Name begegnet oft, vgl. Pap. Berol. II 124, Dieterich, Jahrbb. f. Phil. Suppl. XVI S. 799, Z. 18, Abraxas 201, 21, Wessely, Denkschr. 1888, S. 83, Z. 1556; S. 147, Z. 276. Ein Schöpfungsgott capoûcic (? caμοῦςις?) wird uns später begegnen.

<sup>1)</sup> λόγος ist nicht ganz sicher.

<sup>2)</sup> Horus wird häufig als Steuermann der Sonnenbarke dargestellt.

<sup>3)</sup> Die Dreizahl ist befremdlich; gemeint könnten Thot und seine beiden göttlichen Begleiter sein, über die in Kap. IV zu sprechen ist.

<sup>4)</sup> Der Magier ist ein göttliches Wesen, was vor den Elementen war und sein wird. Nach dem Buch der Jubiläen (II 2) schuf Gott am ersten Tage vor allem die "Engel" der Elemente, des Schnees u. s. w. Der folgende Vers scheint den Sonnengott als den vom Himmel gestiegenen ersten Menschen zu betrachten, der uns in Kap. III beschäftigen wird.

<sup>5)</sup> Es ist der innerweltliche Gott, το πνεθμα το διήκον άπο ούρανοθ μέχρι τής, der δημιουργός νοθς des Poimandres.

<sup>6)</sup> Der Stab kommt eigentlich dem Hermes zu, vgl. Zwei religionsgesch. Fragen S. 53 A.

VI 16: ἐπιτάςςει τοι ὁ μέγας ζῶν θεὸς ὁ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αὶώνων, ὁ τυντείων ὁ βροντάζων, ὁ πᾶταν ψυχὴν καὶ τένετιν κτίτας. εἴςελθε φάνηθί μοι, κύριε, ίλαρὸς εὐμενὴς πραΰς ἐπίδοξος ἀμήνιτος, ὅτι ce èφορκίζω κατά τοῦ κυρίου. — Kommt der Gott, so wird er begrüßt: (17) κύριε, χαιρε, θεὲ θεῶν, εὐεργέτα, \*Ωρε 'Αρποκράτα αλκιβ Αρταμώτι ιαωαι δαγεννουθ ραραχαραι αβραϊαωθ. χαιρέτωτάν του αί δόξαι (fast gleich δυνάμεις) είς αἰῶνα, κύριε. Er wird nach der Offenbarung entlassen: (18) εὐχαριστῶ σοι, κύριε, βαινχωωωχ ὁ ὢν Βαλσάμης. χώρει, κύριε, εἰς ἰδίους οὐρανούς, εἰς τὰ ἴδια βαςιλεῖα, εἰς ἴδιον δρόμημα, **cuντηρήcαc** με ύτιῆ ἀ**cιν**ῆ ἀνειδωλόπληκτον ἄπληγον ἀθάμβητον, ἐπακούων μοι ἐπὶ τὸν τῆς ζωῆς μου χρόνον. Der göttliche Lichtglanz wird entlassen (19): χώρει, ίερὰ αὐτή, χώρει καλὸν καὶ ίερὸν φῶς τοῦ ὑψίςτου θεοῦ. Endlich wird das Amulett, das φυλακτήριον, angegeben, welches der Magier auf der Brust tragen muß; denn der Gott pflegt diejenigen, die es nicht haben, gen Himmel zu erheben und zur Erde niederstürzen zu lassen. 1) Es lautet hier (20): ἐγώ είμι 'Ωρος αλκιβ 'Αρςαμώςις ιαωαι δαγεννουθ ραραχαραι αβραιαωθ, υίδο "Ισιδος και 'Οςίρεως 'Οςορνώφρεως.") διαφύλαξόν με ύγιη άσινη άνειδωλόπληκτον άθάμβητον έπὶ τὸν τῆς ζωῆς μου χρόνον.

Das in seltener Vollständigkeit erhaltene μυστήριον lehrt ohne weiteres die Anschauungen der Worte des I. Gebetes τὸ γὰρ ὄνομά σου ἔχω ὡς φυλακτήριον ἐν καρδία τἢ ἐμἢ und der Formel ἐγώ εἰμι cù καὶ cù ἐγώ durch ihre Widerspiegelung in der Magie verstehen und zeigt wieder, wie Hermes mit ᾿Αγαθὸς δαίμων verbunden werden konnte. Auch an letzteren richten sich Gebete, deren Gegenstand und Sprache ähnlich ist, so z. B. ebenda S. 84 (Z. 1598 ff.):

VII 1: ἐπικαλοῦμαί τε τὸν μέτιττον θεόν, ⟨τὸν⟩ ἀέναον κύριον κοτμοκράτορα, τὸν ἐπὶ τὸν κότμον καὶ ὑπὸ τὸν κότμον, ἄλκιμον θαλαςτοκράτορα, (2) ὀρθρινὸν ἐπιλάμποντα, ἀπὸ τοῦ ἀπηλιώτου ἀνατέλλοντα τῷ τύμπαντι κότμψ ⟨καὶ⟩ ὁύνοντα τῷ λιβί. (3) δεῦρό μοι ὁ ἀνατέλλων ἐκ τῶν τεςτάρων ἀνέμων, ὁ ἱλαρὸς ᾿Αγαθὸς δαίμων, ῷ

<sup>1)</sup> Wessely ebenda S. 107 Z. 2507ff. (vgl. Pap. Berol. I 119; Abh. d. Berl. Akad. 1865 S. 123). Man denkt unwillkürlich an das Ende Simons des Magiers, dessen Roman ja ganz auf diesen Zaubervorstellungen beruht.

<sup>2)</sup> Er tritt oft für Chnubis, bezw. 'Αγαθός δαίμων ein und umgekehrt dieser für ihn. Ein Beispiel aus junger Zeit bietet der erste Berliner Zauberpapyrus (26): ἡκέ μοι ἀγαθὲ γεωργέ, 'Αγαθός δαίμων 'Αρπόκρατες [Χνοθ]φι . . . . . ἡκέ μοι ὁ ἄγιος 'Ωρί.. (= Horus) [ὁ ἀνακ]είμενος ἐν τῷ βορείῳ, ὁ ἐπκυλινδούμενος [τὰ τοθ Νε]ίλου ῥεύματα καὶ ἐπιμιγνύων τῆ θαλάττη.

οὐρανὸς ἐγένετο κωμαςτήριον. (4) ἐπικαλοῦμαί ςου τὰ ἱερὰ καὶ μεγάλα καὶ κρυπτὰ ὀνόματα, οίς χαίρεις ἀκούων. (5) ἀνέθαλεν ἡ τῆ ςοῦ ἐπιλάμψαντος, καὶ ἐκαρποφόρηςεν τὰ φυτὰ ςοῦ γελάςαντος, ἐζψογόνηςε τὰ ζῷα coῦ ἐπιτρέψαντος. (6) δὸς δόξαν καὶ τιμὴν καὶ χάριν καὶ τύχην καὶ δύναμιν. (7) ἐπικαλοῦμαί  $c \in τ$ ον μέγαν ἐν οὐραν $\hat{u}^{s}$ ) . . . δ λαμπρός ήλιος αὐγάζων καθ' όλην τὴν οἰκουμένην. (8) τὰ εἶ δ Αἰτύπτου ἔχων $^4$ ) καὶ τὴν τελευτὴν τῆς ὅλης οἰκουμένης. (9)  $\langle$  cù εί δ εν τῷ ، Ωκεανῷ ὀχεύων, εὐ εί δ καθ, ἡμέραν καταφανής γινόμενος.  $^{5}$ ) (10)  $\delta$  επὶ τοῦ κόςμου καὶ ὑπ $\delta$  τον κόςμον, ἄλκιμε θαλαςςοκράτωρ, εἰτάκουτόν μου τής φωνής ἐν τή τήμερον ἡμέρα, ἐν τή νυκτὶ ταύτη, ἐν ταῖς ἁγίαις ὥραις ταύταις καὶ τελεςθήτω διὰ τοῦ φυλακτηρίου τούτου<sup>7</sup>) τὸ δεῖνα πρᾶγμα, ἐφ' δ αὐτὸ τελῶ. (11) ναί, κύριε Κμήφ<sup>8</sup>), δρκίζω την καὶ οὐρανὸν καὶ φῶς καὶ ςκότος καὶ τὸν πάντα κτίταντα θεόν μέγαν Σαροῦτιν<sup>9</sup>), τοὶ τὸ παρεττότ 10) 'Αγαθὸν δαιμόνιον πάντα μοι τελέςαι διὰ τῆς χρείας ταύτης τοῦ δακτυλίου τούτου.

Wie hier neben Kmeph, der sich uns als 'Αγαθὸς δαίμων noch besser herausstellen wird, noch ein niederes 'Αγαθὸν δαιμόνιον steht, so steht noch ein anderer δαίμων in einem ähnlichen Gebet an den 'Αγαθὸς δαίμων neben diesem (ebenda S. 124, Z. 3165).

VIII 1: δός μοι πάςαν χάριν, πάςαν πράξιν, μετὰ coῦ τάρ ἐςτιν

<sup>1)</sup> Hiernach ῷ ἐπιτελοθμαι cήμερον τῷδε τῷ δεῖνα λίθῳ ἡ φυλακτηρίῳ τελουμένψ πρὸς τὸν δεῖνα. Mit den Gebetsworten selbst ist zu vergleichen die "gnostische" Gemme bei Drexler Mythol. Beiträge I 65 A.: δός μοι χάριν νίκην, ὅτι εἴρηκά ςου τὸ κρυπτὸν καὶ ΑΛΙΧΥΦΝΟΝ ὄνομα.

<sup>2)</sup> Zauberformeln haben den Zusammenhang gesprengt.

<sup>8)</sup> τούτων Ραρ.

<sup>4)</sup> Den ersten Nomos Oberägyptens, das "Vorderland", dessen μητρόπολις, Elephantine, der Sitz des ᾿Αγαθὸς δαίμων, ist.

<sup>5)</sup> Es folgt eine lange Einzelausführung der Gestalten des Sonnengottes in jeder einzelnen Stunde, die sich schon dadurch, daß die Einleitung και δύνων ἐν τῷ βορολιβα (so) τοῦ οὐρανοῦ ἀνατέλλων ἐν τῷ νοταπηλιώτη Wiederholung von Vers 2 ist, als Einlage zu verraten scheint. Vgl. Beigabe II.

<sup>6)</sup> ἐπί Ραρ. 7) Ραρ. διὰ τοῦ λίθου τούτου του διὰ τοῦ φυλ. τούτου.

<sup>8)</sup> Derselbe Gott wird im Papyrus V von Leiden (VI 10 bei Dieterich, Jahrb. f. Phil. Supplem. XVI 804) als δ τής φύσεως ήγεμων σατράπα (σατραπερ Pap.?) Κμήφ, ή γένετις του οὐρανίου [κόςμου] begrüßt. In demselben Gebet begegnen die Worte <ψ οὐρανὸς ἐγένετο κωμαςτήριον.

<sup>9)</sup> Σαμοθείν? Vgl. oben S. 26 A 1.

<sup>10)</sup> cε το παραστως Pap.

δ άγαθοφόρος ἄγγελος παρεςτώς τῆ Τύχη. διδ δὸς πόρον πράξιν τούτψ τῷ οἴκψ, (2) ναὶ κυριεύων ἐλπίδος πλουτοδότα αἰών, ἱερὲ ᾿Αγαθὲ δαῖμον τέλει πάςας χάριτας καὶ τὰς cὰς ἐνθέας φήμας.

Hermes, Horus und 'Αγαθός δαίμων erscheinen im wesentlichen in derselben Rolle, nämlich als Schöpfungsgötter in der erwähnten Doppelnatur, sowie als Vertreter des Noûc und demzufolge einerseits als Offenbarungsgötter, andrerseits als die Herren alles Erfolges im praktischen Leben; sie werden untereinander gleichgesetzt oder zusammengestellt; die Auffassung bleibt immer im wesentlichen dieselbe, und selbst die Formeln übertragen sich von einem zum andern. Die ägyptische Religion läßt sich nicht als Ganzes darstellen; nur für bestimmte Orte und bestimmte Lebenskreise können wir ab und an Anfänge eines Systems erkennen; aber gewisse Grundtypen kehren überall wieder, wenn auch die göttlichen Personen wechseln.

IX. Das eben angeführte Gebet gehört einer interessanten kleinen Gruppe an, in der es sich darum handelt, Glück und Gelingen einem bestimmten Ort zu sichern, indem man ein Kultbild in ihm verbirgt. 1) Ein solches πρακτικόν wird uns z. B. ebenda S. 103, Z. 2359 ff. beschrieben; es ist ein Bild des Hermes mit κηρύκιον und μαρcίππιον. Ganz ähnlich ist ein zweites καταπρακτικόν καὶ κατακλητικόν ἐργαστηρίου ἢ οἰκίας ἢ ὅπου ἐὰν αὐτὸ ἱδρύσης (S. 104, Z. 2373). Die

<sup>1)</sup> Über diese Art von Amuletten geben die Inschriften über die Bibliothek des Horus-Tempels zu Edfu den besten Aufschluß (Bergmann, Hieroglyphische Inschriften S. 47 ff.). Eine ganze Anzahl Zauberbücher werden hier aufgeführt, welche "Schutz (oder Segnung, oder Wohlfahrt) der Stadt, des Hauses, des Sitzes, der Ruhestätte" benannt sind. Wieder gibt die oben erwähnte aus dem Jüdischen übernommene Apokalypse des Gregorios θαυματουργός die Parallelen, indem sie den Engel des Hauses und den Engel der Ruhestätte nennt. Von ersterem heißt es: καὶ εἶπον κύριε, δεῖξόν μοι τὸν ἄγγελον τοῦ οἴκου. καὶ εἶπέ μοι τὸ ὄνομα αὐτοῦ· ᾿Αφεμεὴλ καλεῖται · cτῆςον οὖν cταυρὸν είς τὸν οἶκόν του καὶ γράψον τὸ ὄνομα αὐτοῦ, καὶ αὐτός τοι ἀποδιώξει πᾶν πονηρόν και ἀκάθαρτον πνεθμα. Der Name soll offenbar auf das Kreuz, ursprünglich wohl auf eine Darstellung des Engels (vgl. unten S. 31), geschrieben und so im Hause verborgen werden. Der Engel des Bettes sendet den Schlaf und hütet den Schlafenden. Daß auch ein ἄγγελος τῶν βοῶν καὶ τῶν προβάτων και των αιγιδίων erscheint und für deren Gedeihen Sorge trägt, erwähne ich, weil Bergmann auf Grund reicheren Materials mit den ägyptischen Formeln den Segen vergleicht, "welchen speziell die katholische Kirche bei den verschiedenartigsten Anlässen lebenden Wesen und leblosen Dingen (so Fahnen, Brücken etc.) spendet, und der zu gleicher Zeit eine Art Exorcismus involvirt".

Wirkung ist ἔχων αὐτὸ πλουτήσεις, ἐπιτεύξει τοῦτο γὰρ ἐποίησεν Ἑρμῆς Ἰσιὸι πλαζομένη, καὶ ἔστιν μὲν θαυμαστόν, καλεῖται δὲ ἐπαιτητάριον, die Vorschrift πλάσον ἄνθρωπον ἔχοντα τὴν δεξιὰν χεῖρα ἐπαιτοῦσαν καὶ εἰς τὴν εὐώνυμον πήραν καὶ βακτηρίαν. ἔστω δὲ περὶ τὴν βακτηρίαν δράκων εἰλιγμένος, καὶ αὐτὸς ἐν περιζώματι καὶ ἐπὶ πόλον ἐστὼς¹) ἔχοντα εἰλιγμένον δράκοντα ὡς ἡ Ἰσις. Es folgen genaue Vorschriften über die Umhüllung und über die mystischen Inschriften auf den einzelnen Gliedern des Wachsbildes. Hervorzuheben ist nur, daß auf die Schlange der geheime Name des ᾿Αγαθὸς δαίμων geschrieben wird. Das Gebet bei der Übernahme des Heiligtumes lautet: λαμβάνω σε παρὰ βουκόλον τὸν ἔχοντα τὴν ἔπαυλιν πρὸς λίβα λαμβάνω σε τῆ χαρὰ καὶ τῷ ὀρφόντη (εὐφρόνη?). δός μοι οὖν χάριν ἐργασίαν εἰς ταύτην μου τὴν πρᾶξιν, φέρε μοι ἀργύρια, χρυσόν, ἡματισμόν, πλοῦτον πολύολβον ἐπ᾽ ἀγαθῷ.

Daß die Bittfigur nicht ein wesenloses Symbol ist, schließe ich daraus, daß sie auf der Weltkugel steht wie Isis, deren Darstellung auf der Weltkugel, um die sich eine Schlange ringelt, den Theologen vielleicht interessant ist.<sup>3</sup>) Ob die Gestalt den 'Αγαθός δαίμων darstellt oder mit 'Αγαθός δαίμων verbunden ist, und welchen Namen wir ihr dann geben sollen, ist unsicher; Vertreter des Noûc ist der Gott jedenfalls. Er trägt die Kleidung der Armen, den Ranzen und Hirtenstab, und soll offenbar ein Abbild jenes im Westen wohnenden βουκόλος, der in dem Gebet genannt wird, sein.<sup>8</sup>) Der Unterschied dieser Beschreibung und der im Hirten des Hermas begegnenden ist nicht eben groß; die Hauptsache bleibt, daß in hellenistischer Zeit dieser leitende und offenbarende Gott tatsächlich auch als Hirt dargestellt wurde.<sup>4</sup>)—

<sup>1)</sup> Dem entspricht in dem Berliner Gebet an den Άγαθὸς δαίμων (Parthey Abhandl. d. Berl. Akad. 1865 S. 125) Z. 201: ὁ ἐπὶ τοῦ ἐπταμερ[ίο]υ στατείς (so).

<sup>2)</sup> Der Typus ist nicht ägyptisch, er lehnt sich etwas an die hellenistischen Darstellungen der Τύχη an. Für das männliche Bild kann neben Asklepios, der im Ägyptischen ja auch Offenbarungsgott ist, die alexandrinische Darstellung des Καιρός von Einfluß gewesen sein.

<sup>3)</sup> Daß der christliche Typus des guten Hirten hiermit in irgend einer Weise zusammenhängt, ist sicher; die Einzelheiten entziehen sich meinem Urteil. Daß er bisweilen auch die rechte Hand wie ein Bittender vorstreckt, sehe ich aus Vopel, Die altchristlichen Goldgläser (Fickers Archäolog. Studien zum christl. Altertum und Mittelalter Heft V S. 71 zu No. 175, 6).

<sup>4)</sup> Daß dabei griechische Vorstellungen von Hermes oder von Apollon (Horus) mit einwirken können, ist selbstverständlich. Aber die Betrachtung

Jetzt ist in der heidnischen Poimandres-Schrift alles erklärt, sowohl daß der Noûc als Menschenhirt erscheint, wie daß er sich in Licht verwandelt (vgl. Gebet V 3: coû γὰρ φανέντος φῶς ἐφάνη) und daß der Prophet in diesem Licht das Werden des κόςμος schaut. Wir müssen annehmen, daß der Christ die Beschreibung des Hirten einem ursprünglich vollständigeren heidnischen Text entnahm, und verstehen unter dieser Voraussetzung leicht auch die Einzelheiten seines Berichtes, die Versicherung ἀπεςτάλην, ἵνα μετὰ ςοῦ οἰκήςω τὰς λοιπὰς ήμέρας τής ζωής cou (vgl. Gebet I 10), wie die Antwort γινώςκω, ψ παρεδόθην (vgl. Gebet II 7), endlich die ganze Fiktion jenes Boten des neuen Sinnes, der ja nur der ins Christliche übertragene Noûc ist. Da es sich ferner nicht um die beliebige, typische Einführung einer Vision, sondern um die wesenhafte Grundfiktion des Poimandres handelt, müssen wir folgern, daß im Hirten des Hermas eine ältere und ausführlichere Fassung des Poimandres benutzt ist. Ich darf, ehe ich weitergehe, vielleicht auf eine weitere Entlehnung aufmerksam machen.

des Sonnengottes als Hirten kehrt bei den verschiedensten Völkern wieder und ist auch dem ägyptischen nicht fremd. In dem Buche von den unterweltlichen Dingen erscheinen in einer bildlichen Darstellung die Vertreter der vier Menschenrassen, die Horus wie ein Hirt zu überwachen scheint. werden die Worte in den Mund gelegt: Also Horus zu den Herden des Sonnengottes, die in der unteren Hemisphäre weilen: "das schwarze (Ägypten) und das rote Land war das beste für euch, ihr Herden des Sonnengottes ...... Ihr, die Träne meines Auges unter eurem Namen Romet (Menschen, Ägypter); ihr, denen ich eure Größe geschaffen habe unter eurem Namen Aamu (Asiaten), welchen die Göttin Sochit als Beschützerin ihrer Seelen geworden ist; ihr, für welche ich mich selbst befleckt habe zu meinem Behagen wegen der Menge, die aus mir zum Vorschein kam, unter eurem Namen Nahsu (Neger), welchen der Gott Horus als Beschützer ihrer Seelen geworden ist; ihr, für welche ich mein Auge gesucht habe, unter eurem Namen Thamhu (Libyer), welchen Sochit als Beschützerin ihrer Seelen geworden ist". (Brugsch, Rel. u. Myth. d. alten Äg. 757). Das ist wichtig, weil uns Christus im dritten Kapitel als Hirt der sieben ursprünglichen Volksstämme begegnen wird. Daß der Sonnengott als Hirt seine Hürde im Westen hat, ist natürlich. So läßt sich hiermit vielleicht ein Volkslied aus der V. Dynastie verbinden, an das mich Prof. Spiegelberg erinnerte. In einem Grabe zu Sakkara spricht ein Hirt zu seiner Herde (Erman, Ägypten 515): "euer Hirt ist im Westen bei den Fischen; er spricht mit dem Wels, er (begrüßt sich) mit dem (Hecht) des Westens; euer Hirt ist im Westen". Freilich müßte der Maler den ursprünglichen mythologischen Kern bereits mißverstanden haben, da er die Darstellung mit Genrebildern verbindet.

Nach Abschluß des von der fünften Vision bis zum achten Gleichnis reichenden Buches macht der christliche Verfasser einen Nachtrag zu den Visionen, das neunte Gleichnis. Der ἄγγελος τῆς μετανοίας führt ihn nach Arkadien auf einen Berg, ihm ein neues Gesicht zu zeigen. Das Führen auf einen Berg ist die übliche Form der christlichen Offenbarungsliteratur<sup>1</sup>), die Wahl gerade Arkadiens aber mehr als befremdlich, da ja der Verfasser in Rom lebt und sonst bei Rom oder bei Cumae seine Visionen sieht. Nun bezeugt der Eingang des XIII. bezw. XIV. Kapitels des Poimandres, daß auch in der Hermetischen Literatur derartige Situationsschilderungen vorkamen; eine Unterhaltung beim Niederstieg von einem Berge war in einem Γενικός λόγος berichtet; ob ihr eine Vision vorausging, ist nicht zu sagen. Daß Hermes auch in seiner Heimat Arkadien erscheint, kann nicht befremden. Berufen sich doch z. B. die Naassener auf das Kultbild von Kyllene, und haben doch "christliche" Gemeinden im zweiten Jahrhundert Christus unter dem Symbol des Phallus, also entsprechend jenem Kultbild verehrt.<sup>8</sup>) Aus Arkadien war gerade der ägyptische Hermes nach griechischer Auffassung gekommen4); es ist durchaus möglich, daß sie in solchem Einzelzuge die Hermetische Literatur beeinflußte.

Wie weit diese heidnischen Vorstellungen die Theologie des christlichen Autors beeinflußt haben, d. h. wie weit die Erscheinung

Reitsenstein, Poimandres.

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. die Petros-Apokalypse, das Evangelium der Eva, die Höllenfahrt der Maria u. s. w.

<sup>2)</sup> So kam Zahn zu der unglücklichen Vermutung, es sei elc 'Apıklav zu schreiben. Nicht nur wir, auch die römischen Leser hätten dann wohl gefragt, wie sich die folgende allgemeine Schilderung mit der allen bekannten Örtlichkeit in Einklang bringen lasse, und über die Torheit des Propheten gestaunt. Die Versuche, Hermas zum gebornen Arkader zu machen oder ihn in Rom ein Reisehandbuch über Arkadien studieren zu lassen, kenne ich nur aus Berichten. Harnack, der an der Lösung der Frage verzweifelt, weist zugleich auf Bursians Worte: "Je ärmer die Geschichte, desto reicher war der Sagenschatz des arkadischen Landes, welcher die Vorzeit desselben mit einem besonderen Schimmer von Heiligkeit und Götterverwandtschaft umgab" - für den Verfasser einer Hermetischen Schrift sicher, für den römischen Christen Hermas wohl weniger.

<sup>3)</sup> Vgl. Minucius 9, 4; Zwei religionsgesch. Fragen S. 96 A. 2.

<sup>4)</sup> Vgl. Cicero De nat. deor. III 56. Über die bis in den Anfang des zweiten Jahrhunderts zurückreichende Quelle vgl. W. Michaelis, De origine indicis deorum cognominum, Berlin 1898.

des Hirten ihm Gegenstand des Glaubens oder nur literarische Fiktion gewesen ist, wage ich zunächst nicht zu entscheiden; die Schrift steht für uns zu isoliert, um festzustellen, ob das Zurücktreten Christi und die Unklarheit in der Auffassung desselben etwa dadurch zu erklären ist, daß sein heidnisches Gegenbild noch mit übernommen ist. Daß die ganze Fiktion dieser fortlaufenden Offenbarungen und Visionen dieser Annahme günstig wäre, wird sich uns besonders bei der Besprechung des δαίμων πάρεδρος im VII. Abschnitt zeigen. Die spätägyptische Religion trägt einen im wesentlichen ekstatischen Charakter, und schon in dieser Einleitung sei es gestattet, ein Geschichtchen der unverdienten Vergessenheit zu entreißen, welches in seiner Schlichtheit und Tendenzlosigkeit den Stempel der Wahrheit an sich trägt.1) Es findet sich in den Apophthegmata patrum bei Cotelerius (Ecclesiae graecae monumenta I 582) und lautet: είπεν ὁ ἀββᾶς 'Ολύμπιος, ὅτι κατέβη ποτὲ ἱερεὺς τῶν 'Ελλήνων (der Heiden) εἰς Σκῆτιν καὶ ἢλθεν εἰς τὸ κελλίον μου καὶ έκοιμήθη. καὶ θεαςάμενος τὴν διαγωγὴν τῶν μοναχῶν λέγει μοι οὕτως διάγοντες οὐδὲν θεωρεῖτε παρὰ τῷ θεῷ ὑμῶν; καὶ λέγω αὐτῷ: οὐχί· καὶ λέτει μοι ὁ ἱερεύς· τέως ἡμῶν ἱερουργούντων τῷ θεῷ ἡμῶν οὐδὲν κρύπτει ἀφ' ἡμῶν, ἀλλὰ ἀποκαλύπτει ἡμῖν τὰ μυστήρια αὐτοῦ. καὶ ὑμεῖς τοςούτους κόπους ποιοῦντες ἀγρυπνίας ἡςυχίας ἀςκήςεις λέγεις ὅτι οὐδὲν θεωροῦμεν; πάντως οὖν, εἰ οὐδὲν θεωρεῖτε, λογι**cμούς πονηρούς ἔχετε εἰς τὰς καρδίας ὑμῶν τοὺς χωρίζοντας ὑμᾶς** ἀπὸ τοῦ θεοῦ ὑμῶν καὶ διὰ τοῦτο οὐκ ἀποκαλύπτεται ὑμῖν τὰ μυςτήρια αὐτοῦ. καὶ ἀπῆλθον καὶ ἀνήγγειλα τοῖς γέρουςι τὰ ῥήματα τοῦ ἱερέως καὶ ἐθαύμαςαν καὶ εἶπαν ὅτι οὕτως ἔςτιν οἱ γὰρ ἀκάθαρτοι λογιςμοί χωρίζουςι τὸν θεὸν ἀπὸ τοῦ ἀνθρώπου. Ich gestehe gern, daß mir kaum ein anderes Geschichtchen die Konkurrenz, welche das Christentum wenigstens in Ägypten durchzumachen hatte und von der es natürlich auch beeinflußt wurde?), besser ins Licht zu stellen scheint. Es wäre bei der schnellen und weiten Verbreitung des ägyptischen Mystizimus durchaus möglich, daß der Verfasser des Hirten die Lehre vom Menschenhirten in Rom kennen

<sup>1)</sup> Eine weitere Gewähr scheint mir die Schilderung eines fast gemütlichen Verkehrs zwischen Christ und Heide zu bieten.

<sup>2)</sup> Man vergleiche z. B. die ägyptischen Wundererzählungen mit den Vorschriften der Zauberpapyri, oder die ägyptisch-christlichen Visionen mit ihren ägyptisch-jüdischen Gegenbildern.

gelernt hat und von ihr beeinflußt später zum Christentum übergetreten ist.<sup>1</sup>)

Aber auch wenn wir nur an eine rein literarische Einwirkung denken, ergibt sich uns ein eigentümliches, der Beachtung wohl wertes Bild. Der christliche Autor benutzt für die Einkleidung seiner Lehrschrift ebenso unbefangen heidnische Vorlagen wie später der Verfasser des christlichen Clemens-Romanes oder die Erfinder apokrypher πράξεις eines Apostels. Das widerspricht allerdings den Vorstellungen, die sich z. B. Zahn von diesem "Manne aus dem Volke" machte, bei dem literarische Einflüsse unmöglich seien und der eben seiner geringen Bildung halber seine Visionen natürlich wirklich so geschaut haben müsse. Ich will um die tendenziöse Übertreibung, die in der Bezeichnung "Mann aus dem Volke" liegt, nicht rechten; das ganze Argument ist hier genau so verfehlt wie in jener anderen Frage, in deren Behandlung es traditionell geworden scheint. Aus der geringeren Bildung des Schreibers folgt die volle Unabhängigkeit von literarischen Vorbildern nicht, sondern zunächst nur, daß wir die Vorbilder in den niederen Schichten der Literatur suchen und in der Regel ihnen gegenüber eine größere Unselbständigkeit voraussetzen müssen.<sup>9</sup>) Die Zusammenhänge der frühchristlichen Literatur mit der hellenistischen Kleinliteratur ließen sich schon jetzt in vielen Stücken nachweisen. -

Der Poimandres berichtet die Erweckung des Propheten, welcher die Gemeinde gegründet hat, und die Hauptlehren, auf welche sie gegründet ist. Ist er in Ägypten entstanden, wie ich in den nächsten beiden Kapiteln näher zu erweisen hoffe, so mußte immerhin eine gewisse Zeit vergehen, ehe er durch Mitglieder dieser Gemeinde oder durch literarische Verbreitung in Rom bekannt werden konnte, und die ganze Art dieser Literatur mußte jedenfalls schon Macht gewonnen haben. Diese Erwägung bestätigt die allgemeinen Angaben über die

<sup>1)</sup> Daß derartige Entwicklungen in dieser Zeit vorkamen, zeigt ja die oben (S. 33 A. 3) erwähnte Gemeinde, die Christus unter dem Symbol des Phallus verehrte. Minucius wird ihre Schilderung bei Fronto gefunden haben.

<sup>2)</sup> Der unlängst von Cotteril und Taylor (Journal of Philology XXVII und XXVIII) unternommene Versuch, Kebes als Hauptquelle des Hermas nachzuweisen, ist in dieser Form freilich gescheitert. Aber die  $\pi$ ivakec finden sich, wie wir sehen werden, auch in der hellenistischen populären Theologie. Es ist an sich nicht unmöglich, daß auch derartige Tagesliteratur auf die ausgearbeiteten Visionen mit einwirkte.

Hermetische Literatur und verlangt, daß die Urform des Poimandres vor den Beginn des zweiten Jahrhunderts n. Chr. fällt. Wie weit sie darüber hinaufreicht, ist noch nicht zu sagen; aber nach christlichen Gedanken in dieser Schrift zu suchen ist von vornherein aussichtslos.

## Π.

Ist die oben entwickelte Ansicht von dem Verhältnis des Poimandres zu dem Hirten des Hermas richtig, so muß die heidnische Schrift auch in ihrem Hauptteil Spuren der Überarbeitung zeigen. Ich muß daher versuchen, durch eine Analyse das theologische System in ihr klarzustellen. Den im Anhang gegebenen Text setze ich voraus.

Der Prophet schaut die Weltschöpfung; er sieht als der Noûc sich in sein göttliches Wesen zurückverwandelt, zunächst eine unendliche Fülle von Licht.¹) Danach senkt sich, ohne daß wir erfahren woher, Finsternis nieder³), und in ihr bildet sich ein feuchter Urstoff (φύσις τις ὑγρά); Rauch steigt von ihm auf und ein wunderlicher, unaussprechlicher Schall, der zum unartikulierten Rufe wird. Aus dem Lichte aber erschallt ein ἄγιος λόγος³), der zu dem Ur-

<sup>1).</sup> Vgl. Gebet V 8: co0 γάρ φανέντος . . . . φῶς ἐφάνη. Daß diesem Lichte keinerlei göttliches Wesen vorausliegen kann, ist damit nicht gesagt, wenn der Leser es auch zunächst annehmen muß. Als πλήρωμα φωτός stellt sich die Welt übrigens auch in der seligen Schau XI (XII) 6 dem Propheten dar: θέαςαι δὲ δι' ἐμοῦ τὸν κόςμον ὑποκείμενον τῆ τῆ δψει τό τε κάλλος αὐτοῦ ἀκριβῶς κατανόηςον, ςῶμα μὲν ἀκήρατον καὶ οῦ παλαιότερον οὐδὲν ἔςται ἡ μᾶλλον ἀκμαιότερον, διὰ παντός δὲ ἀκμαῖον καὶ νέον (καὶ μᾶλλον ἀκμαιότερον nach νέον ΑCM). ἱδὲ καὶ τοὺς ὑποκειμένους ἔπτὰ κόςμους κεκοςμημένους τάξει αἰωνίψ καὶ ζρόμψ διαφόρψ τὸν αἰῶνα ἀναπληροῦντας, φωτός δὲ πάντα πλήρη, πῦρ δὲ οὐδαμοῦ ἡ γὰρ φιλία καὶ ἡ ςύγκραςις τῶν ἐναντίων καὶ τῶν ἀνομοίων φῶς γέγονε καταλαμπόμενον ὑπὸ τῆς τοῦ θεοῦ ἐνεργείας. Auch hier bildet das Feuer den Gegensatz zu dem Licht.

<sup>2)</sup> Nur daß das Licht vor der Finsternis "erschienen" ist, wird später ausdrücklich betont. Der Dualismus von Gott und Materie bleibt, wie in vielen Theosophien der Zeit, unerklärt.

<sup>3)</sup> Dieser Zusammenhang ist allerdings erst durch Konjektur gewonnen, aber durch eine, wie ich meine, unbedingt nötige Konjektur. Die Überlieferung και καπνόν ἀποδιδοθεάν ως ἀπό πυρός και τινα ήχον ἀποτελοθεάν ἀνεκλάλητον γοώδη. εἶτα βοὴ ἐξ αὐτῆς ἀςυνάρθρως ἐξεπέμπετο ως εἰκάςαι φωνὴν φωτός.

stoffe niedersteigt. Sogleich ordnen sich in ihm die Elemente; das Feuer springt nach oben; ihm folgt die Luft und nimmt den zweiten Platz ein, zwischen dem Feuer einerseits, Erde und Wasser andrerseits, so daß sie wie aufgehängt erscheint (die übliche ägyptische Vorstellung). Erde und Wasser bleiben vermischt, so daß das Wasser die Erde bedeckt, und der λόγος bleibt zunächst in ihnen und bewirkt die Bewegung.

Von dem letzten Zug und der eigentümlichen Erwähnung der βοὴ τῆς φύςεως abgesehen, entspricht alles der Straßburger Kosmogonie. Es folgt eine Erklärung des Poimandres, er, der Gott des Propheten, sei das Licht und der Logos sei der Sohn Gottes.

Damit reißt der Zusammenhang plötzlich ab; es folgt: τί οὖν; φημί. — οὕτω γνῶθι τὸ ἐν co ὶ βλέπον καὶ ἀκοῦον λόγος κυρίου, ὁ δὲ νοῦς πατὴρ θεός. οὐ γὰρ διῖςτανται ἀπ' ἀλλήλων ἕνωςις γὰρ τούτων ἐςτὶν ἡ ζωή. Aber vom Menschen kann noch gar nicht die Rede sein¹);

èκ δè φωτός . . . . λόγος άγιος ἐπέβη τῆ φύςει ist offenbar verdorben. Entgegengesetzt sind θεός und φύςις, φῶς und ςκότος, ἐξεπέμπετο und ἐπέβη τή φύσει, endlich ήχος ανεκλάλητος γοώδης und λόγος άγιος. Daß der λόγος für die stoische Auffassung nur die artikulierte Rede, der sermo ist, habe ich in den Zwei religionsgesch. Fragen S. 80 ff. erwiesen, falls es eines Beweises überhaupt bedürfen sollte. So ist bekanntlich auch in der hellenistischen Religionsphilosophie Hermes der Gott, welcher die verschiedenen Sprachen und Dialekte geschieden hat (für die altägyptische Auffassung vgl. z. B. den Hymnus des Hr-m-hb, im Brit. Mus. 551; qui linguam uniuscuiusque terrae distinguit, Breasted, De hymnis in Solem sub rege Amenophide IV. conceptis p. 50). Die βοή ἀςύναρθρος kann dem λόγος nur entgegengesetzt sein, also ist sie nicht φωνή φωτός, sondern nach der Analogie die φωνή πυρός (oder φύςεως?). Natürlich ist auch sie persönlich gefaßt wie der λόγος, der ja gleich ausdrücklich als υίὸς θεοῦ bezeichnet wird, und wie die οὐρανοῦ βοή, welche den Nechepso leitet (vgl. oben S. 5). Die Kürze der Darstellung in diesem Teile des Poimandres schließt alle zwecklosen Ausmalungen aus. Dem göttlichen, aus dem Lichte stammenden λόγος steht eine dem Dunkel entsproßte βοή, dem Gottessohn ein Damon (vgl. unten § 24 τῷ δαίμονι) entgegen, ohne daß wir zunächst Näheres über ihn hören. Ich verweise zur Erklärung schon jetzt auf Plutarch De Is. et Οε. 46: νομίζουςι γάρ οἱ μὲν θεοὺς εἶναι δύο καθάπερ ἀντιτέχνους, τὸν μὲν άγαθών, τὸν δὲ φαύλων δημιουργόν. οἱ δὲ τὸν μὲν ἀμείνονα θεόν, τὸν δ' ἔτερον δαίμονα καλοθείν..... και προσαπεφαίνετο (Ζωροάστρης) τον μέν έοικέναι φωτί μάλιςτα τῶν αἰςθητῶν, τὸν δ' ἔμπαλιν ςκότει καὶ ἀγνοία.

<sup>1)</sup> Der λόγος kehrt sogar noch vor der Erschaffung der ζφα άλογα zum Himmel zurück; er kann also gar nicht ohne weiteres im Menschen wirken. Sind ferner die ζφα άλογα ohne ihn entstanden, so kann er gar nicht die Vorbedingung des Lebens sein.

der λόγος war früher, entsprechend der βοή, das Wort; jetzt ist er der λόγος ἐνδιάθετος im Menschen.¹) Er kann sich von dem νοῦς gar nicht trennen und ist mit ihm zusammen das Leben, während in dem Hauptteil später der νοῦς allein das Leben ist. Und wunderlich genug folgt nun eine zweite Vision, welche die erste wiederholt, sich aber mit ihr in keiner Weise verbinden läßt. Der Prophet schaut in dem Nοῦς, der ihm gegenübersteht, das ἀρχέτυπον είδος der Welt. Das Licht, das ja den Bestand des Nοῦς ausmacht, breitet sich aus in unzähligen Kräften zu einer Art κόςμος ἀπεριόριστος²); die gewaltigste dieser Kräfte preßt das am meisten nach außen strebende Element, das Feuer wie in einer Hohlkugel zusammen; so erhält es, gebändigt, festen Bestand, und der κόςμος ist fertig.³)

Freilich nur in der Idee. Nach ihr (ἰδοῦςα τὸν καλὸν κόςμον)

<sup>1)</sup> Freilich nicht ganz in der stoischen Bedeutung; er ist hier wie öfters fast gleich ψυχή, vgl. XI (XII) 14: καὶ πάλιν, εἰ πάντα ζῷά ἐςτι καὶ τὰ ἐν οὐρανῷ καὶ τὰ ἐν τῆ τῆ, μία δὲ κατὰ πάντων ζωή ὑπὸ τοῦ θεοῦ τίνεται καὶ αὕτη ἐςτὶν θεός, ὑπὸ τοῦ θεοῦ ἄρα τίνεται πάντα. Ζωή δὲ ἐςτιν ἔνωςις νοῦ καὶ ψυχής.

<sup>2)</sup> Vgl. Philo De conf. linguarum § 34 p. 431 M: εῖς τον ὁ θεὸς ἀμυθήτους περὶ αὐτὸν ἔχει δυνάμεις . . . . . δι' αὖ τούτων τῶν δυνάμεων ἐπάγη ὁ ἀςώματος καὶ νοητὸς κόςμος, τὸ τοῦ φαινομένου τοῦδε ἀρχέτυπον, ἱδέαις ἀοράτοις ςυςταθείς, ὤςπερ οὖτος ςώμαςιν ὁρατοῖς. καταπλαγέντες οὖν τινὲς τὴν ἐκατέρου τοῦ κόςμου φύςιν . . . δλους ἐξεθείωςαν . . . ὧν τὴν ἐπίνοιαν κατιδών Μωυςῆς φηςι κτλ. Gemeint sind die Ägypter, vgl. unten S. 40 ff.

<sup>3)</sup> Die Parallele bietet (allerdings in Beziehung auf die sichtbare Welt) das Lehrbuch des M. Messalla (Konsul 53 v. Chr.) bei Macrobius Sat. I 9, 14: qui de Iano ita incipit: qui cuncta fingit eademque regit, aquae terraeque vim ac naturam gravem atque pronam in profundum dilabentem, ignis atque animae levem in immensum sublime fugientem copulavit circumdato caelo. quae vis caeli maxima duas vis dispares colliquit. Es ist durchaus möglich, daß Messallas Quelle mehr theologischer als philosophischer Natur war und die δύναμις μεγίςτη (= ὁ περιέχων z. B. in der Κόρη κόςμου Stobaios Ekl. I p. 387, 6 Wachsm.) mehr persönlich als sachlich faßte (vgl. Wendland, Christentum und Hellenismus, Neue Jahrbb. f. Phil. u. Päd. VIII S. 8 A.). Janus nahm er als den περιέχων, da sein Wesen dem Römer in keinem griechischen Gegenbilde ausgedrückt und dadurch verständlich erhalten war; vgl. Ovids charakteristische Äußerung: quem tamen esse deum te dicam, Iane biformis? nam tibi par nullum Graecia numen habet. So entsteht römische Theologie! Die Form des Fragmentes weist auf einem Katechismus. Das ist befremdlich. Die katechetische Form ist zwar bei allen öpor naheliegend und in dem grammatischen und rhetorischen Unterricht seit Ciceros Zeit zu belegen (vgl. z. B. die Partitiones oratoriae); aber sie setzt stets einen geordneten Unterricht voraus.

hat die Βουλή θεοῦ die sichtbare Welt gebildet (ἐμιμήσατο), oder vielmehr ist selbst zu ihr geworden (κοςμοποιηθεῖςα), da alle Werdungen in ihrem Wesen liegen.¹) Eine weibliche Allgottheit steht hier neben dem höchsten Gott. Schon dies zeigt, daß die unmittelbar folgenden Worte δ δὲ Νοῦς ὁ θεὸς ἀρρενόθηλυς ὤν nicht mehr zu dieser Theologie gehören; sie schließen in der Tat lückenlos an den Hauptteil. —

Doch bevor ich zu diesem zurückkehre, müssen wir die nunmehr ausgesonderte Einlage näher ins Auge fassen. Sie bietet die zweite Fassung orientalisch-mystischer Schöpfungssagen. In einer zwar etwas anders gewendeten, aber doch noch ähnlichen griechischen Überarbeitung bot sie die Quelle Plutarchs De Is. et Osir. 53—54: ἡ γὰρ Ἰςίς ἐςτι μὲν τὸ τῆς φύσεως θῆλυ καὶ δεκτικὸν ἀπάςης γενέσεως. καθὸ τιθήνη καὶ πανδεχὴς ὑπὸ τοῦ Πλάτωνος, ὑπὸ δὲ τῶν πολλῶν μυριώνυμος κέκληται, διὰ τὸ πάςας ὑπὸ τοῦ λόγου τρεπομένη μορφὰς δέχεςθαι καὶ ἰδέας.....καὶ παρέχουςα γεννὰν ἐκείνψ (τῷ ἀγαθῷ) καὶ καταςπείρειν εἰς ἑαυτὴν ἀπορροὰς καὶ ὁμοιότητας, αῖς

<sup>1)</sup> Das Wort βουλή (im Singular) kommt, wenn mir nichts entgangen ist, in den Hermetischen Schriften und Fragmenten nur noch in dem ebenfalls zur Poimandres-Literatur gehörigen Kap. XIII (XIV nach meiner Zählung) und in dem λόγος "Ιςιδος πρός 'Ωρον vor, Stobaios Ekl. I 49 p. 467, 1 Wachsmuth: ἀπογεγονότων ήδη ψυχών μέν Ότιρις, ὁ πατήρ του (βατιλεύς έςτι), τωμάτων δέ ό έκάςτου ἔθνους ήγεμών (der Planet, welcher das einzelne Volk regiert, vgl. unten Kap. III) βουλής δέ ό πατήρ πάντων και καθηγητής, ό τριςμέγιςτος Έρμης. Hier scheint βουλή die geistige Kraft, die φρόνητις oder coφία. Ähnlich ist der Wortgebrauch, vielleicht mit stärkerer Betonung des Begriffes 'Willen' (für den Ägypter bedeutet das Herz den Willen wie den Verstand, und Thot oder Isis sind die Herren des Herzens), in XIII (XIV) 20: καὶ δ ζητῶ, βουλή τή cή άναπέπαυμαι. Aber in dem gewaltigen Wort XIII (XIV) 19: ch βουλή ἀπό coû, ἐπὶ cè τὸ πῶν ist die Bedeutung eine andere; die βουλή entspricht dem πῶν; dies selbst ist, wie es von Gott ausgeht, βουλή, wie es zu Gott zurückkehrt, παν. Zu vergleichen ist die Aufschrift des Zauberringes bei Berthelot Alchimistes grecs, Introduction 133: εν τὸ πὰν (die fast als Gottesbezeichnung übliche Grundformel dieser Literatur) και δι' αὐτοῦ τὸ πᾶν και εἰς αὐτὸ τὸ πᾶν και εί μή έχοι τὸ πᾶν, οὐδέν έςτι τὸ πᾶν. Die Erklärung des verschiedenen Gebrauches bietet der Isisglaube; Isis ist wie coφία und βούλητις auch φύτις und yévecic (vgl. Zwei religionsgesch. Fragen 105 ff.). Ich darf beiläufig bemerken, daß die gewaltige Grundformel des ägyptisch-griechischen Mystizismus bei Paulus fast wörtlich erscheint (Röm. 11, 36): ἐξ αὐτοῦ καὶ δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν τὰ πάντα. Daß Paulus sie aus der hellenistischen Theologie übernommen hat, nicht diese aus ihm, wird hoffentlich der Fortgang der Untersuchung lehren.

χαίρει καὶ γέγηθε κυϊςκομένη καὶ ὑποπιμπλαμένη τῶν γενέςεων. εἰκὼν γάρ ἐςτιν οὐςίας ἐν ὕλη ἡ γένεςις καὶ μίμημα τοῦ ὄντος τὸ γιγνόμενον. δθεν ούκ ἀπὸ τρόπου μυθολογοῦςι τὴν 'Οςίριδος ψυχὴν ἀίδιον είναι καὶ ἄφθαρτον, τὸ δὲ cῶμα πολλάκις διαςπᾶν καὶ ἀφανίζειν τὸν Τυφώνα τὴν δ' Ίςιν πλανωμένην καὶ ζητεῖν καὶ ςυναρμόττειν πάλιν. τὸ γὰρ ὂν καὶ νοητὸν καὶ ἀγαθὸν φθορᾶς καὶ μεταβολῆς κρεῖττόν έςτιν, ας δ' άπ' αὐτοῦ τὸ αἰςθητὸν καὶ ςωματικόν εἰκόνας ἐκμάττεται καὶ λόγους καὶ εἴδη καὶ δμοιότητας ἀναλαμβάνει, καθάπερ ἐν κηρῷ **c**φραγίδες οὐκ ἀεὶ διαμένουςιν, ἀλλὰ καταλαμβάνει τὸ ἄτακτον αὐτὰς καὶ ταραχῶδες ἐνταῦθα τῆς ἄνω χώρας ἀπεληλαμένον καὶ μαχόμενον πρός τὸν 'Ωρον, δν ή Ίςις εἰκόνα τοῦ νοητοῦ κόςμου αίςθητὸν ὄντα γεννά. διὸ καὶ δίκην φεύγειν λέγεται νοθείας ὑπὸ Τυφώνος ώς ούκ ὢν καθαρός ούδ' είλικρινής οίος δ πατήρ, λόγος αὐτὸς καθ' έαυτὸν ἀμιγής καὶ ἀπαθής, ἀλλὰ νενοθευμένος τῆ ὕλη διὰ τὸ ςωματικόν.1) περιγίγνεται δὲ καὶ νικα τοῦ **Έρμοῦ, τουτέςτι τοῦ λόγου, μαρτυροῦντος καὶ δεικνύοντος, ὅτι πρὸς** τὸ νοητὸν ἡ φύεις μεταςχηματιζομένη τὸν κόςμον ἀποδίδωςιν. ἡ μὲν γὰρ ἔτι τῶν θεῶν ἐν γαςτρὶ τῆς 'Ρέας ὄντων ἐξ Ἰςιδος καὶ 'Οςίριδος γενομένη γένετις 'Απόλλωνος') αινίττεται τὸ πριν ἐκφανή γενέςθαι τόνδε τὸν κόςμον καὶ ςυντελεςθήναι τῶ λόγω τὴν ὕλην τὴν φύςιν έλεγχομένην ἐφ' αύτης ἀτελή την πρώτην γένεςιν ἐξενεγκεῖν. διὸ καί φαςι τὸν θεὸν ἐκεῖνον ἀνάπηρον ὑπὸ ςκότψ γενέςθαι, καὶ πρεςβύτερον <sup>τ</sup>Ωρον καλοῦςιν<sup>8</sup>)· οὐ γὰρ ἢν κόςμος, ἀλλ' εἰδωλόν τι καὶ κόςμου φάνταςμα μέλλοντος.

<sup>1)</sup> Wenigstens eine Parallelstelle aus der Hermetischen Literatur sei es gestattet anzuführen, X (XI) 10: καλὸς ὁ κόςμος (ὁ καλὸς κ. MAC), οὐκ ἔςτι δὲ ἀγαθός: ὑλικὸς γὰρ καὶ εὐπάθητος, καὶ πρῶτος μὲν τῶν παθητῶν, δεύτερος δὲ τῶν ὄντων, καὶ αὐτοδεἡς: καὶ αὐτὸς μὲν ⟨οὐδέ⟩ποτε γενόμενος, ἀεὶ δὲ ἄν, ῶν δὲ ἐν γενέςει καὶ γινόμενος ἀεί, γένεςις τῶν ποιῶν καὶ τῶν ποςῶν: κινητὸς γάρ: πᾶςα γὰρ ὑλικὴ κίνηςις γένεςις ἐςτιν. ἡ δὲ νοητὴ ςτάςις κινεῖ τὴν ὑλικὴν κίνηςιν ....... ὥςτε τὸ πᾶν ἔκ τε ὑλικοῦ καὶ νοητοῦ ςυνέςτηκε. καὶ ὁ μὲν κόςμος πρῶτον (πρῶτος ΜΑC), ὁ δὲ ἄνθρωπος δεύτερον ζῷον μετὰ τὸν κόςμον, πρῶτον δὲ τῶν θνητῶν .. οὐκέτι δὲ μόνον οὐκ ἀγαθός, ἀλλὰ καὶ κακὸς ὡς θνητός. ὁ μὲν γὰρ κόςμος οὐκ ἀγαθὸς ὡς κινητός, οὐ κακὸς δὲ ὡς ἀθάνατος, ὁ δὲ ἄνθρωπος καὶ ὡς κινητὸς ⟨οὐκ ἀγαθὸς⟩ καὶ ὡς θνητὸς κακός. Der κόςμος ist dabei in diesem Dialoge wie in IX (X) und XI (XII) beständig als persönliche Gottheit, als νίὸς θεοῦ gefaßt; nach seinem Bilde ist der Mensch geschaffen.

<sup>2)</sup> Besser "Ωρου. Kurz vorher ist (Kap. 52) eine Schrift Γενέθλια "Ωρου zitiert.

<sup>3)</sup> Haroëris, Horus der Große, und Harpokrates, Horus der Junge, stehen sich im Ägyptischen gegenüber.

Ich habe aus den wunderlichen und keineswegs einheitlichen Deutungsversuchen etwas mehr herausgehoben, um mit ihnen Philon vergleichen zu können, der bekanntlich<sup>1</sup>) sagt: τὸν γοῦν τόδε τὸ πᾶν ἐργασάμενον δημιουργὸν ὁμοῦ καὶ πατέρα εἶναι τοῦ γεγονότος εὐθὺς ἐν δίκη φήςομεν, μητέρα δὲ τὴν τοῦ πεποιηκότος ἐπιστήμην<sup>1</sup> ἡ ευνὼν ὁ θεὸς οὐχ ὡς ἄνθρωπος<sup>8</sup>) ἔςπειρε γένεςιν, ἡ δὲ παραδεξαμένη τὰ τοῦ θεοῦ ςπέρματα τελεςφόροις ὼδῖςι τὸν μόνον καὶ ἀγαπητὸν αἰςθητὸν υἱὸν ἀπεκύηςε τόνδε τὸν κόςμον.<sup>8</sup>)

Diese Anschauung kann Philon nicht aus den unmittelbar folgenden biblischen Lobpreisungen der coφία gewonnen haben (Prov. 8, 22); vielmehr soll die allgemein verbreitete Lehre in den jüdischen heiligen Schriften wiedergefunden und aus ihnen gerechtfertigt werden. Allgemein verbreitet aber kann sie nur in Ägypten sein, wo die Welt von jeher als göttliche Person aufgefaßt ist und Sonne und Mond allgemein die Augen des Horus heißen. Ja selbst den πρεςβύτερος 'Ωρος scheint Philon zu kennen, wenn er von einem älteren und jüngeren Sohne Gottes spricht<sup>4</sup>): ὁ μὲν γὰρ κόςμος οὖτος νεώτερος υίὸς θεοῦ ἄτε αἰςθητὸς ὧν. τὸν γὰρ πρεςβύτερον — νοητὸς δ' ἐκεῖνος — πρεςβείων ἀξιώςας παρ' ἑαυτῷ καταμένειν διενοήθη (vgl. oben S. 38 A. 2).

Die Quelle Plutarchs identifiziert den λόγος und den κόςμος; so ist es nicht wunderbar, daß Philon auch seinem göttlichen Λόγος denselben Ursprung gibt (De profugis 20 p. 562 M): λέγομεν γὰρ τὸν ἀρχιερέα οὐκ ἄνθρωπον ἀλλὰ λόγον θεῖον εἶναι πάντων οὐχ ἐκουςίων μόνον, ἀλλὰ καὶ ἀκουςίων ἀδικημάτων ἀμέτοχον. οὕτε γὰρ ἐπὶ πατρί, τῷ νῷ, οὕτε ἐπὶ μητρί, τῷ αἰςθήςει, φηςὶν αὐτὸν Μωυςῆς δύνα-σθαι μιαίνεςθαι (Lev. 21, 11). διότι οἶμαι γονέων ἀφθάρτων καὶ καθαρωτάτων ἔλαχεν, πατρὸς μὲν θεοῦ, δς καὶ τῶν ςυμπάντων ἐςτὶ πατήρ, μητρὸς δὲ coφίας, δι' ἡς τὰ ὅλα ἡλθεν εἰς γένεςιν. Θewiß ist der λόγος hier anders als bei Plutarch gefaßt; der Begriff des λόγος als νίὸς θεοῦ ist ja für Philon gegeben und läßt sich nach Laune

<sup>1)</sup> De ebrietate § 30 p. 176, 3 Wendland.

<sup>2)</sup> Die Worte οὐχ τος ἄνθρωπος sind vielleicht wegen des Folgenden und der später zu besprechenden Parallelstellen zu tilgen.

<sup>3)</sup> Vgl. auch De monarch. I 6 und II 6.

<sup>4)</sup> Quod deus sit immutabilis § 31 p. 63, 6 Wendland.

<sup>5)</sup> Noûc und αισθητις sind die Quellen des menschlichen λόγος, vgl. De somm. 688 M; die Quellen des göttlichen λόγος sind θεός und coφία.

bald zu diesem bald zu jenem Interpretationsspiel verwenden.<sup>1</sup>) Die Möglichkeit, beide Stellen zu vereinigen und zu erklären, bietet Plutarch.

Ich messe den zuerst angeführten Stellen eine große religionsgeschichtliche Bedeutung bei. Weder aus dem Judentum allein noch aus dem Judentum und Griechentum ist Philos Lehre zu erklären; die in ihrem fast unverhüllten Anthropomorphismus doppelt auffällige Ansicht von der Entstehung der Welt kann nicht zufällig so genau bei Plutarch wiederkehren. Philon zeigt die ungemeine Verbreitung und Kraft einer hellenisierten ägyptischen Theologie, bzw. Philosophie; sie ist für ihn das Gegebene, sie muß mit den jüdischen Anschauungen in Übereinstimmung gebracht werden. Daß das sich gerade an Einzelzügen der Logos-Lehre erweisen läßt, ist mir besonders wichtig. )

Denkt man an diese ägyptische Theorie und vergleicht man die Behauptung unserer Schrift, der κότμος sei entstanden èκ Βουλῆς θεοῦ, ἥτις λαβοῦςα τὸν λόγον κτλ., so wird man diese Worte unbefangen nur auf eine Empfängnis des Gottes Λόγος oder Κότμος bezeichnen können; die Ausführung entspricht dann genau den Angaben Plutarchs und Philos (παραδεξαμένη τὰ τοῦ θεοῦ ςπέρματα); der Λόγος ist das ςπέρμα θεοῦ. In der Tat gibt es ja eine der

<sup>1)</sup> Hierdurch gewinnt auch die bekannte Stelle *De somn.* I 638 M eine größere Bedeutung, als ihr Zeller (Philos. der Griechen III 2 IV. Aufl. S. 287 A. 2) einräumen will. Sie bezeugt wirklich, daß schon vor Philon alexandrinische Juden den ägyptischen Gott Logos übernommen haben; daß er dem άcκητής begegnet, ist ebenfalls ägyptisch empfunden. Für das Fortleben der Logos-Lehre in diesem Kreise vgl. Origenes *Contra Celsum* II 31.

<sup>2)</sup> Nicht von Philon beeinflußt und doch mit ihm oft wunderbar im Einklang ist bekanntlich die spätjüdische Mystik, die Kabbala, und besonders ihre Hauptschrift, der Zohar. So hebe ich nach Karppe, Étude sur les origines et la nature du Zohar (Paris 1901) einen Einzelzug heraus, ohne die von ihm aus begreiflicher Scheu gewählte wunderliche Sprachmischung zu verwischen (p. 428): le En-sof (Gott) fait jaillir ex membro suo semen quod continet totam rerum et hominum familiam; semen mundi va se déposer in matrix mundi. So entstehen, genau wie im Text des Poimandres, einerseits die στοιχεῖα, andrerseits die ψυχαί, bezw. die ψυχή: le Roi (Gott) et la Reine (die oberste δύναμια) symbolisent le grand mariage du monde idéal avec le monde réel, ils sont le grand couple central; l'amour qui les unit est la condition indispensable de la subsistance du monde. Le premier et le plus beau fruit de cet amour est l'âme humaine (429).

älteren Theologie nicht einmal unbekannte heidnische Tradition von der Empfängnis des Gottes Aóyoc; sie findet sich bei Plutarch De Is. et Os. 74 in jener Rechtfertigung des Tierdienstes, die nach Wellmanns trefflichen Ausführungen (Hermes XXXI 235 ff.) aus Apion stammt: τὴν μὲν τὰρ ταλῆν ἔτι πολλοὶ νομίζουςι καὶ λέγουςι κατά τὸ οὖς ὀχευομένην τῷ δὲ ςτόματι τίκτουςαν εἴκαςμα τῆς τοῦ λόγου γενέςεως είναι. Der Zusammenhang läßt nicht erkennen, ob diese πολλοί Ägypter oder Griechen sind; es kommt für diese Zeit auch nichts mehr darauf an. Die ältere Ansicht lehrt uns Aristoteles Περί ζώων γενέςεως 6 kennen; man hatte behauptet, das Wiesel gebäre seine Jungen durch das Maul, weil man es öfters die Jungen im Maul tragen sah. Die Heiligkeit des Tieres konnte hiermit nicht begründet werden, die Behauptung κατά τὸ οὖς ὀχευομένην auf Beobachtung des Tieres nicht zurückgehen. Gerade sie kehrt nun wieder und zwar in ägyptischen Quellen bei der Empfängnis des Gottes Aóyoc durch Maria.1) Es scheint mir sicher, daß schon Apion und seine Gewährsmänner an die Empfängnis des Gottes Λόγος dachten. Als cπέρμα θεοῦ ist er in einer anderen Hermetischen Schrift, die Cyrill (Contra Iul. I p. 552 Migne) anführt, gedacht: δ γάρ Λόγος αὐτοῦ προελθών (nämlich aus Gottes Munde) παντέλειος ὢν καὶ τόνιμος καὶ δημιουρτός, ἐν τονίμη Φύςει πεςὼν ἐπὶ τονίμω ύδατι έγκυον τὸ ύδωρ ἐποίηςεν. Mit Apion hängt ferner auf das engste ein Abschnitt stoischer Theologie zusammen, welchen Johannes Lydus (De mens. IV p. 129 Wünsch) erhalten hat: eici d' of paciv Διός καὶ Μαίας τὸν 'Ερμῆν εἶναι ἀλληγορικῶς υἱόν νοῦν μὲν εἶναι τὸν Δία, Μαῖαν δὲ τὴν φρόνητιν, παῖδα δὲ ἐξ ἀμφοῖν Ἑρμῆν λόγον (λόγιον Cod.) αἰνιττόμενοι. Es folgt die übliche stoische Deutung der Darstellungen des jugendlichen, beflügelten, viereckigen Gottes als λόγος, dann die Besprechung der heiligen Tiere, des κέρκωψ

<sup>1)</sup> Zwei religionsgesch. Fragen S. 120. Ich vermag nicht zu verfolgen, durch welche Mittelquellen die Angaben Apions ins Mittelalter und in die Renaissancezeit übergegangen sind. Der Physiologus, an den man zunächst denkt, hat sie töricht entstellt (Lauchert S. 253). Aber das Wiesel ist, wie mir mein Freund J. Strzygowski nachwies, noch spät Symbol der Keuschheit und selbst auf dem Bilde von Lorenzo Lotto Il trionfo della Castità (Rom, Galleria Rospigliosi) darum am Halse der Castitas dargestellt. Zu dem Nachweis, daß in jüngerer Zeit einzelne Züge von Isis auf Maria übertragen sind, den ich a. a. O. versuchte, hat seither Boll in seiner Sphaera S. 417 und 428 hübsche Ergänzungen aus der astrologischen Literatur gegeben.

und des Ibis, welche nach Älian (Περὶ ζψων X 29) auf Apion zurückgeht.¹)

Daß Isis in der hellenistischen Zeit allgemein als Φρόνηςις oder Σοφία θεοῦ oder als Πρόγοια aufgefaßt wird, und daß sie zu gleicher Zeit die göttliche Φύςις und Γένεςις ist, von der die γεννητικαὶ άρχαί ausgehen, habe ich in den Zwei religionsgeschichtlichen Fragen auszuführen versucht.2) Die weite Verbreitung dieser hellenistischen Isis-Theologie darf nicht befremden. hunderten zogen ja ihre Missionare, die Isis-Priester, durch alle Eine Einwirkung dieser Vorstellungen auch auf Palästina ist a priori nicht zu bestreiten. Die Münzen von Byblos zeigen uns schon in der Ptolemäerzeit Verbindungen der Isis-Symbole mit Darstellungen des phönizischen Kronos, oder den Astartetempel abwechselnd mit dem Zeichen der Isis8); phönizische Weihgeschenke an Isis sind in Ägypten zu Tage getreten. Auf den syrischen Münzen erscheint seit Antiochos VII. Sidetes das Abzeichen der Isis oft; sie ist also in den staatlichen Kult übernommen; nach Antiochia wird sie feierlich aus Ägypten überführt. Mit dem Kult wanderte natürlich die Lehre. Nun ist es sehr bezeichnend, daß

<sup>1)</sup> Näher an die Anschauungen unseres Textes führt die bei Lydus unmittelbar vorausgehende Ansicht des Aquilinus (p. 128, 12 Wünsch): ἡ Μαΐα ἀντι τῆς εἰς τοὐμφανὲς προόδου ἐςτί, κυρίως (κυρίου Cod.) μὲν τοῦ λόγου τοῦ διὰ πάντων πεφυκότος διατακτικοῦ τῶν ὄντων διὸ δὴ καὶ 'Ερμοῦ μητέρα φαςί· τοιαύτη γὰρ (δὲ Cod.) ἡ νοητὴ ὅλη ⟨διὰ⟩ τὸ κατακοςμεῖν τὴν εἰς τὸ ἐμφανὲς πρόοδον καὶ γένεςιν ἀπεργάζεςθαι τῶν ὄντων· ἐκ γὰρ ὅλης καὶ εἴδους τὰ ὄντα. Von Hermes wird gesagt, daß er κυρίως μὲν ὁ λόγος ist; notwendig war im Original angegeben, daß er in erweitertem Sinne der κόςμος sei, der durch den λόγος aus der ὅλη wird. Wir sehen, wie in jüngeren ägyptischen Quellen Hermes zum Sohne der Isis werden konnte.

<sup>2)</sup> Eine wichtige Stelle fehlt freilich dort, Tertullian Adv. Valent. 21: interim tenendum Sophiam cognominari et terram et matrem, quasi matrem terram. (Vgl. Irenaeus I 5, 3: ταύτην δὲ τὴν μητέρα καὶ Ὁγδοάδα καλοθεί καὶ Σοφίαν καὶ Γῆν). Es sind die bekannten Beiworte der Isis; sie ist die Sophia der Valentinianer. Aus der Auffassung der Isis als Erde erklärt sich eine zweite Stelle des Zohar (Karppe 431): quand la Genèse dit "la terre dont l'homme fut pris" (8, 19), le texte entend que Dieu, pour créer le corps de l'homme, s'unit à la terre comme à une épouse. Eine stärker gnostische Umbildung desselben Gedankens wird uns im Haupttexte des Poimandres wieder begegnen. Einen Beleg aus der astrologischen Literatur bringt Fr. Boll, Sphaera S. 212, 4.

<sup>3)</sup> Vgl. Drexler bei Roscher, Myth. Lexikon unter Isis.

diejenige jüdisch-hellenistische Schrift, in welcher die Σοφία θεοῦ die meisten persönlichen Züge angenommen hat, die Weisheit Salomons, zugleich eine in Gott vorausliegende Welt der Ideen kennt.¹) Freilich ist die Verbindung beider Vorstellungen aufgegeben; sie widersprach dem jüdischen Glauben noch zu hart; aber einzelnes ließ sich übernehmen und hat auf jüdische wie christliche Theologen weiter gewirkt.²)

Doch zurück zu jener Einlage im Poimandres, deren Inhalt sich uns als hellenistische Theosophie etwa des letzten Jahrhunderts vor Christus oder des ersten nach Christus erwiesen hat. Der λόγος θεοῦ erscheint in ihr als der göttliche Same, den die Βουλή θεοῦ in sich zur sichtbaren Welt ausgestaltet, oder durch den sie zur sichtbaren Welt wird. Das ist denkbar nur, wenn der κόςμος aus



<sup>1)</sup> Charakteristisch scheint mir auch, was die πάντων τεχνίτις coφία eigentlich lehrt (VII 17 ff.): γνώςις των δντων - είδέναι ςύςταςιν κόςμου καί ένέργειαν ςτοιχείων, άρχὴν καὶ τέλος καὶ μεςότητα χρόνων, τροπῶν άλλαγὰς και μεταβολάς καιρών, ἐνιαυτών κύκλους και ἀςτέρων θέςεις, φύςεις ζψων και θυμούς θηρίων, πνευμάτων βίας και διαλογιςμούς ανθρώπων, διαφοράς φυτών και δυνάμεις διζών όςα τέ έςτι κρυπτά και έμφανή. Die allbekannten Parallelstellen aus dem Isiskult und Hermetischen Schriften darf ich bei seite lassen, muß aber als besonders charakteristisch noch die Worte θυμούς θηρίων hervorheben, die sich m. E. nicht aus I. Könige 4, 29 erklären. Wir werden später sehen, daß der ägyptische Seher, wenn er sich zu Gott erhebt, sich selbst in allen Tieren fühlt (vgl. in der XI. bezw. XII. Schrift: πάντα δυνάμενον νοήςαι, πάςαν μέν τέχνην, πάςαν δὲ ἐπιςτήμην, παντός ζψου ήθος). Lehrreich ist die Beschreibung des Erlangens solches Wissens in den Stories of the High Priests of Memphis, Griffith p. 20 und 25: he read from it a formula of writing; The enchanted heaven, earth, the underworld, the mountains and the seas; he became aware of all that the birds of the heaven, the fishes [of] the deap and the beast of the mountains spake of (in der ersten Fassung: thou wilt discover all that the birds of heaven and the creeping things shall say). He read another formula of writing; he saw [Ra shining forth in heaven with all his divine cycle and the moon rising and the stars in their forms. Man muß sich nur einmal die Frage vorlegen, welcher Begriff der Weisheit denn den zahlreichen Legenden von Salomon zu Grunde liegt, die schon Josephus (Ant. VIII 2, 5) voraussetzt, um zu empfinden, woher die jüdische Schilderung stammt.

<sup>2)</sup> Die allmähliche Ausbildung dieser Lehre von der coma im Judentum widerspricht dem natürlich nicht und kann den Gedanken nimmermehr als original-jüdisch erweisen. Viele Jahrhunderte wirkt der ägyptische und später der ägyptisch-griechische Mystizismus auf Palästina ein; immer stärker wird sein Einfluß, bis er in einem letzten Ansturm selbst den jüdischen Monotheismus überwindet.

Gott, oder vielmehr, wenn er Gott ist. Nur so ist auch der Eingang zu verstehen: was in dem Menschen hört und sieht, ist der λόγος θεοῦ; er ist untrennbar mit dem Gott selbst, dem νοῦς, verbunden; ihre Vereinigung ist das Leben, und die ganze Welt ist belebt. Hinzu tritt als dritte Persönlichkeit der Triade die Βουλη θεοῦ, die nur deshalb zugleich φύςις und γένεςις sein kann, weil Gott eben selbst die Welt ist.

Die Erwähnung des Gottes Aóyoc hat die Einlage eines Stückes einer heidnischen Logos-Lehre veranlaßt, welche aus einem ganz pantheistischen Empfinden stammt. Dagegen steht in dem Hauptteil die Materie als aus der Finsternis stammend im Gegensatz zu Gott. Dieselben Gegensätze einer pantheistischen und einer dualistischen Weltanschauung, und zwar einer dualistischen Weltanschauung nach Art der persischen, finden wir in den gnostischen Systemen wie in den weiteren Hermetischen Schriften.<sup>1</sup>) —

In seinem Hauptbericht fährt der Prophet fort (§ 9): der mannweibliche Noûc gebar weiter aus sich den δημιουργόc Noûc, den Gott der Luft und des Feuers, die sich ja aus der φύcιc bereits ausgesondert hatten. Dieser Demiurg erschafft die sieben Sphärengeister, welche mit ihren Himmelskreisen die Erde (und das Wasser) umgeben; ihre gemeinsame Wirksamkeit ist die είμαρμένη. Ganz ähnlich schafft Hermes in der Straßburger Kosmogonie zunächst die sieben Planetensphären und die in ihnen wirkenden sieben Geister. Sowie nun die oberen beiden Elemente beseelt sind, springt aus den unteren beiden der Logos in sie zurück und vereinigt sich mit dem δημιουργόc Noûc, dem er als Sohn des höchsten Noûc ja wesensgleich ist. Erde und Wasser bleiben zunächst ohne Gott, die reine Materie. Die beiden miteinander zu einer Person verwachsenen

<sup>1)</sup> Am schärfsten prägt sich dieser Dualismus im VI. (nach meiner Zählung VII.) Kapitel aus, dessen Sprache besonders oft an das Johannes-Evangelium erinnert. Im direkten Gegensatz dazu steht die hochgestimmte pantheistische Mystik der Traktate V (VI) und XI (XII). Vermittlungsversuche bieten X (XI). und IX (X). Aus dem sechsten Kapitel genügt es den einen schon früher besprochenen Satz herauszuheben (p. 51, 13 P.): ὁ γὰρ κόςμος πλήρωμά ἐςτι τῆς κακίας, ὁ δὲ θεὸς τοῦ ἀγαθοῦ. Auf ihn nimmt Kap. IX mit den Worten χωρίον γὰρ αὐτῆς (τῆς κακίας) ἡ γῆ, οὐχ ὁ κόςμος, ὡς ἔνιοί ποτε ἐροῦςι βλαςφημοῦντες Bezug (vgl. oben S. 26 A.). Eine Änderung der Grundlehren hat in der Asklepios-Theologie stattgefunden; eine Polemik gegen das Christentum liegt natürlich nicht vor.

Gottheiten aber bewirken nun den steten Umschwung der Sphären, wie dies in der christlichen Literatur bisweilen Christus, in der heidnischen öfters Hermes tut.

Unverständlich bleibt hier zunächst, wozu der δημιουργός Νοῦς überhaupt eingeführt ist; der Logos konnte ja sofort zu den beiden oberen Elementen hinaufsteigen. Daß der Autor ihn erst eine Weile Erde und Wasser bewegen läßt, bezweckt scheinbar nichts anderes als die Möglichkeit, unmittelbar vor der Erschaffung der ἄλογα ζῷα in einem frostigen Wortspiel zu erwähnen, daß der Logos die Erde verläßt. Ein mythologischer Anhalt für diese Erfindung wird sich uns im folgenden Kapitel bieten; aber es wird gut sein, schon hier festzustellen, daß die Erde, wenn der Logos weiter in ihr geblieben wäre, nach der ursprünglichen Anschauung offenbar ohne weiteres Zŵa λογικά, Menschen, hervorgebracht hätte. Die sieben Planetengeister sind natürlich die ἄρχοντες oder ἄρχοντες κοςμοποιοί oder κοςμοκράτορες der gnostischen, bezw. spätjüdischen Literatur. Sie sind als Untergebene des δημιουργός Noûc, bezw. jenes göttlichen Doppelwesens, das aus ihm entsteht, gedacht und beeinflussen, wie in allen astrologischen Systemen, später die Seelen der Menschen bei der Geburt.

In der folgenden Schilderung der Entstehung der ἄλογα ζῷα sind zwei Fassungen durcheinander gewirrt. Die Erzeugung der Vögel kann ursprünglich nicht der Luft zugeschrieben sein, die ja von dem Λόγος und Noûc mitbeherrscht wird; nur um die beiden κατωφερῆ στοιχεῖα konnte es sich zunächst handeln. Wahrscheinlich sollten sie sich erst nach der Erschaffung der ἄλογα trennen; die in Ägypten allgemein angenommene Entstehung der Tiere aus dem Nilschlamm, der Menschen aus der Erde bald nach ihrer Überflutung wurde so passend motiviert.¹)

<sup>1)</sup> Die Verwirrung ist schon äußerlich kenntlich; stärker gräzisiert ist natürlich die Anschauung, nach der jedes Element die ihm eigentümlichen Lebewesen schafft. Etwas anders gewendet ist die Schöpfungslehre des III. (IV.) Kapitels: καὶ ὤφθη ὁ οὐρανὸς ἐν κύκλοις ἐπτά, καὶ θεοὶ ἐν ταῖς ἄςτρων ἰδέαις (ταῖς ἐν ἄςτρων ἰδ. ΜΑC) ὁπτανόμενοι cùν τοῖς αὐτῶν κημείοις ἄπαςι·καὶ διηρθρώθη 〈ἡ φύςις〉 cùν τοῖς ἐν αὐτῆ θεοῖς·καὶ περιειλίχθη τὸ περικύκλιον ὀρομήματι, πνεύματι θείψ ὀχούμενον. ἀνῆκε δὲ ἔκαςτος θεὸς διὰ τῆς ἰδίας δυνάμεως τὸ προςταχθὲν αὐτῷ·καὶ ἐγένετο θηρία τετράποδα καὶ ἐρπετὰ καὶ ἔνυδρα καὶ πτηνὰ κτλ. Hier läßt, wie es scheint, infolge des Umschwungs jeder Sternengott bestimmte Wesen aus der Erde hervorgehen (vgl. Beigabe II). — Sprachlich stimmt mit dem Poimandres auffällig das Κήρυγμα Πέτρου (Preuschen,

Nunmehr gebiert der Noûc aus sich als sein Lieblingskind den (πρῶτος) ἄνθρωπος nach dem eigenen Bilde, also ebenfalls zweigeschlechtlich.¹) Dieser löst sich, um auch selbst schöpferisch tätig zu werden, von dem Vater los und tritt in die Sphäre des Demiurgen (νοῦς und λόγος). Auch hier sind zwei Fassungen durcheinander gewirrt.²) Nach der einen scheint es, daß der Noῦς seinem Sohne das Regiment alles bisher Erschaffenen überträgt; so tritt er im Auftrag des Vaters in die δημιουργική εφαῖρα und, um die volle ἐξουςία³) zu gewinnen, beobachtet er hier die Schöpfung des Bruders.

- 1) Auf den ἄνθρωπος ist hier übertragen, was ursprünglich wohl von dem Λόγος, oder dem zweiten Gott überhaupt gesagt war. Die Worte ώς ίδιου τόκου passen nicht auf einen Gott, der schon zwei Söhne emaniert hat. Richtig verwendet finden sie sich in dem λόγος τέλειος an Asklepios (Lactanz IV 6, 4): ὁ κύριος καὶ τῶν πάντων ποιητής, ὃν θεὸν καλεῖν νενομίκαμεν, ἐπεὶ τὸν δεύτερον ἐποίηςε θεὸν ὁρατὸν καὶ αἰςθητόν αἰςθητὸν δέ φημι οὐ διὰ τὸ αἰςθάνεςθαι αὐτόν περὶ γὰρ τούτου πότερον αἰςθάνεται ⟨ῆ μή, εἰςαθθις ῥηθήςεται⟩, ἀλλὰ ὅτι εἰς αἴςθηςιν ὑποπέμπει καὶ εἰς ὅραςιν ἐπεὶ οῦν τοθτον ἐποίηςε πρῶτον καὶ μόνον καὶ ἔνα, καλὸς δὲ αὐτῷ ἐφάνη καὶ πληρέςτατος πάντων τῶν ἀγαθῶν, ἡγάςθη τε καὶ πάνυ ἐφίληςεν ὡς ἴδιον τόκον (vgl. Plato Tim. 37 d). Eine Benutzung des λόγος τέλειος folgt daraus natūrlich nicht.
- 2) Der Widerspruch liegt ja in den Sätzen και κατανοήτας δὲ τὴν τοῦ δημιουργοῦ κτίςιν ἐν τῷ πατρί und γενόμενος ἐν τῷ δημιουργικῆ cφαίρα ..... κατενόητε τοῦ ἀδελφοῦ τὰ δημιουργήματα klar zu Tage; aber eine völlige Sonderung beider Fassungen scheint hier unmöglich.
- 3) Sehr eigentümlich ist in unserm Dialog der Gebrauch von ἐξουσία. Heißt es hier zunächst wohl Macht (καὶ είπέν τε τθένειν, ὅτον αὐτὸς τθένει in den Papyri), so mischt sich doch fühlbar schon hier der Begriff des Wissens ein, der in dem Schluß καθώς παρέδωκας αὐτῷ τὴν πᾶςαν ἐξουσίαν durchaus überwiegt (vgl. § 26: ὡς πάντα παραλαβών). Einen ähnlichen Gebrauch finde ich in der Bemerkung des Markos nach der ersten Predigt Jesu (1, 22): καὶ ἐξεπλής τοντο ἐπὶ τῆ διδαχῆ αὐτοῦ· ἢν γὰρ διδάς κων αὐτοὺς ὡς ἐξουσίαν ἔχων καὶ οὐχ ὡς οἱ γραμματεῖς (nach dem Heilwunder mit den Worten διδαχὴ καινὴ κατ' ἐξουσίαν wieder aufgenommen; von Matthäus 7, 28 hinter die Bergpredigt gestellt). Wrede (Das Messiasgeheimnis in den Evangelien S. 78 ff.) sucht mit Volkmar den eigentümlichen Wortgebrauch, der den meisten Interpreten offenbar kein Bedenken erregt, zu erklären: 'wie einer, dem eine übernatürliche, göttliche oder dämonische Kraft (ein δαίμων) innewohnt'. Aber der hierfür bestenfalls neutrale Ausdruck ἐξουσία paßt schwerlich, wo wir πνεθμα οder πνεθμα θεῖον erwarteten. Das ἐξουσίαν ἔχειν ist charakteristisch für den

Antilegomena Fr. 8 p. 52) überein: καὶ ἃ ἔδωκεν αὐτοῖς εἰς βρῶςιν ὁ θεὸς πετεινὰ τοῦ ἀέρος καὶ τῆς θαλάςςης τὰ νηκτὰ καὶ τῆς γῆς τὰ ἐρπετὰ καὶ τὰ θηρία cùν κτήνεςι τετραπόδοις τοῦ ἀγροῦ. Die Sprache dieser Petrus-Predigt erinnert überhaupt beständig an die Hermetischen Schriften.

Nach der andern schaut er die Schöpfung des Demiurgen in dem Vater, wünscht ebenfalls zu schaffen und erhält hierzu die Erlaubnis. Da hier jene Präexistenz einer Welt der Ideen in Gott vorausgesetzt wird, möchte ich diese Fassung für nachträglich eingefügt halten. Zu der ersten Fassung wird es dann gehören, daß bei dem Eintritt des Gottmenschen in das Reich der είμαρμένη die sieben Planetengeister ihn liebgewinnen und jeder ihm einen Teil seines Wesens überträgt.

Mit keiner der beiden Vorstellungen will sich der Schluß ἡβουλήθη .... τὸ κράτος τοῦ ἐπικειμένου ἐπὶ τοῦ πυρὸς καταπονῆςαι¹) ganz vertragen. Der Demiurg erscheint hier als der Gegner des Gottmenschen und ist doch Sohn desselben Vaters, λόγος und νοῦς. Es nützt auch nichts die Worte nicht auf den Demiurg, sondern auf den Dämon, die βοὴ πυρός, zu beziehen. Immer stärker tritt im Folgenden die Anschauung zu Tage, daß die Geister der Sphärenkreise und naturgemäß auch ihr Leiter und Herr auf seiten der Materie, Gott aber gegenüber stehen. Der Demiurg und sein Machtgebiet treten in die Rolle des Dämon ein; sieht man näher zu, so ist die ganze Einführung des (πρῶτος) ἄνθρωπος neben Λόγος und Nοῦς nur so zu begreifen.\*)

Reitzenstein, Poimandres.

Propheten, der mit der unmittelbaren Anschauung der Gottheit überirdische Kraft verbindet, ohne daß immer dabei an den δαίμων πάρεδρος gedacht wird; solche Propheten hat Israel nicht mehr, sondern nur γραμματεῖς. Dieser Sprachgebrauch kann sich nur in Kreisen entwickelt haben, in denen das geheime Wissen von der Gottheit übernatürliche Kraft verleiht. In der Tat gehen, wie Prof. Spiegelberg mir nachwies, die Begriffe 'Wissen' und 'Können' im Ägyptischen besonders eng ineinander über, und die Zauberer sind "Leute, welche Dinge wissen". Für den hellenistischen Gebrauch verweise ich noch auf Dieterich, Jahrbücher für Phil. Supplem. XVI S. 802 Z. 7.

<sup>1)</sup> Selbst wenn man diese Konjektur Candalles, die mir wegen κράτος nötig scheint, nicht annimmt und die Überlieferung κατανοήςαι verteidigt, wird hieran wenig geändert. Wer Namen und Macht eines Gottes kennt, beherrscht ihn nach ägyptischer Vorstellung.

<sup>2)</sup> Die Vorstellung von dem Demiurgen als dem bösen Gott ist uns ja aus dem Gnosticismus bekannt. Wie hier der Gottmensch hindurch schlüpft durch das Reich der είμαρμένη (διὰ τῆς ἀρμονίας παρέκυψεν § 14), so steigt sein Spiegelbild, der Christus (ὁ υἰὸς τοῦ ἀνθρώπου), verborgen vor den Sphärengeistern zur Erde nieder (Pistis Sophia p. 12, Ascensio Iesaiae 11, 24 und 10, 11). Der θεὸς τοῦ πυρὸς καὶ πνεύματος steht also parallel dem ἄρχων τῆς ἐξουςίας τοῦ ἀέρος im Epheserbrief (2, 2: ἐν αῖς ποτε περιεπατήςατε κατὰ τὸν αἰῶνα τοῦ κόςμου τούτου, κατὰ τὸν ἄρχοντα τῆς ἐξουςίας τοῦ ἀέρος, τοῦ πνεύματος τοῦ

Der Gottmensch zerreißt den Sphärenkreis und beugt sich zu Erde und Wasser nieder. Auf jene fällt sein Schatten, in diesem spiegelt sich sein Bild; dies Bild entflammt ihre Liebe, und ihm selbst gefällt dies Spiegelbild göttlicher Schönheit so, daß er darin Wohnung nehmen möchte1); aber kaum ist er herniedergestiegen, so umschlingt ihn die púcic in brünstiger Liebe. So wird er, der Macht über alles hat, in den Kreis der είμαρμένη gezogen, wird ἐναρμόνιος δοῦλος, und da er das Wesen der sieben Planetengeister und zugleich des Demiurgen in sich trägt, gebiert die pocic entsprechend jenen sieben Geistern sieben zweigeschlechtliche Menschen. Das zur Erschaffung der Körper nötige befruchtende und empfangende Element stammt aus Wasser und Erde; aus Feuer und Luft, dem Wesen des Demiurgen, die Wärme und der Odem, aus Leben und Licht, dem Wesen des Noûc und daher auch des (πρῶτος) ἄνθρωπος, die Seele und der Geist. Ich werde auf die wunderliche Erfindung der Siebenzahl der ersten körperlichen Menschen noch später ausführlich eingehen müssen. Sie für zwecklos zu halten verbietet die auch hier offenbar wohldurchdachte und berechnete Fügung des Mythus.

Zur Fortsetzung verwendet der Theosoph die platonische und herakliteische Lehre von den Weltperioden.<sup>3</sup>) Nach Ablauf einer solchen löst der Wille Gottes alle die doppelgeschlechtlichen Wesen auf; sie werden zu Mann und Weib, und Gott<sup>3</sup>) spricht in einem heiligen

νῦν ἐνεργοῦντος ἐν τοῖς υἱοῖς τῆς ἀπειθείας, vgl. Everling, Die paulinische Angelologie 105 ff.).

<sup>1)</sup> Wie nach ägyptischer Anschauung der Ka des Gottes in dem irdischen Götterbild. Auffällig ist die Personifizierung der φύτις, der Materie; sie tritt dem ἄνθρωπος hier ähnlich wie die Βουλή dem Νοῦς, bezw. Λόγος gegenüber; daß es in anderen Fassungen die Archonten sind, die den ἄνθρωπος bewegen in das γηϊνὸν πλάςμα einzutreten, werden wir im nächsten Kapitel sehen.

<sup>2)</sup> Die Größe einer solchen war in den Γενικοί λόγοι des Hermes und in den ägyptische Lehren bietenden βίβλοι Κυρανίδες auf 25 Sothisperioden angegeben (Fr. Boll, Sphaera 369). So dürfen wir zum Verständnis des Poimandres die aus Hermetischen Schriften geschöpfte Lehre der Harraniter heranziehen: die Allnatur bringt in jedem von den bewohnten Klimaten am Anfang von 36525 Jahren (25 Sothisperioden) ein Paar von jeder Art von Tiergeschlecht, Männchen und Weibchen, von Menschen u. a. hervor. (Chwolsohn, Die Sabier II 443). In den Anfang dieser endlosen Folge von Weltperioden versetzt der Poimandres die Periode der doppelgeschlechtlichen Wesen.

<sup>3)</sup> Wer hier "der Gott" ist, wird nicht gesagt; daß der Nooc von sich

Wort: αὐξάνεςθε ἐν αὐξήςει καὶ πληθύνεςθε ἐν πλήθει πάντα τὰ κτίςματα καὶ δημιουργήματα καὶ ἀναγνωριςάτω ὁ ἔννους ἄνθρωπος ἑαυτὸν ὄντα ἀθάνατον καὶ τὸν αἴτιον τοῦ θανάτου ἔρωτα καὶ πάντα τὰ ὄντα.¹) Auf dieses Wort bewirkt die Πρόνοια die μίξεις und γενέςεις, und zwar durch den Einfluß der Sphärenmächte, also der είμαρμένη. Wer die richtige Erkenntnis seines Ursprungs gewinnt, wird selig; wer seinen Leib lieb hat, erntet aus der ἄγνοια den Tod.

Im Leben des Menschen wirken zwei Mächte, der Noûc, der von jetzt an durchaus Diener "des Gottes" ist, und der τιμωρὸς δαίμων. Der Noûc gesellt sich dem Frommen als Wächter und Hüter; er offenbart ihm alles und führt ihn zu dem richtigen und erlösenden Lobpreis "des Gottes".\*) Der Dämon treibt den Sünder zu immer größerer Sünde, damit er immer mehr Qual ernte.

Zuletzt lernt der Prophet noch, wie sich der Aufstieg der Seele zu Gott vollzieht. Wieder sind zwei Fassungen durcheinander gewirrt, die wir mit geringer Mühe sondern können. Die eine, mehr metaphysische, lehrt: der materielle Leib verbleibt der Materie, sich dort aufzulösen und zu verändern; das ἡθος, die individuellen, und also bösen Charaktereigenschaften, bleibt "dem Dämon"; die αἰσθή-

selbst berichtet ὁ δὲ θεὸς εὐθὺς εἶπεν ἀγίψ λόγψ, war von vornherein undenkbar und ist durch den Wortlaut der Überlieferung des Folgenden (φηςὶ γὰρ ὁ θεός) widerlegt. Ein Urgott, der dem Noûc vorausliegt, muß hier eingreifen. Die Anschauung erläutert sich wieder aus dem von Lactanz *Inst.* VII 18, 4 zitierten λόγος τέλειος: bei dem Eintritt der neuen Weltperiode greift der letzte und ursprünglichste Gott, ὁ κύριος καὶ πατὴρ καὶ θεὸς καὶ τοῦ πρώτου καὶ ἐνὸς θεοῦ δημιουργός ein (zu ihm wird dort die βούλητις, τουτέςτι τὸ ἀγαθόν in Beziehung gesetzt). Das bleibt freilich in unserem Traktat jetzt unklar.

<sup>1)</sup> Es sind Worte einer älteren heiligen Schrift; das zeigen die weiteren Zitate, § 21: ὁ ἔννους ἄνθρωπος ἀναγνωρις ἀτω ἐαυτὸν ⟨ὅντα ἀθάνατον⟩ und ὁ νοής ας ἐαυτὸν εἰς αὐτὸν χωρεῖ, sowie ferner das umschreibende Zitat in Kap. III (IV) 3 bei Parthey 82, 11: εἰς τὸ αὐξάνες θαι ἐν αὐξής ει και πληθύνες θαι ἐν πλήθει. Damif ergibt sich gegenüber dem vorigen Bericht eine leichte Inkonsequenz, da Gott hier offenbar auch zu den ἄλογα spricht (vgl. § 19: καὶ ἐπληθύνθη κατὰ γένος τὰ πάντα). Anlaß war wohl die schon von Psellos bemerkte Benutzung des mosaischen Schöpfungsberichtes: αὐξάνες θε καὶ πληθύνες θε καὶ πληρώς ατε τὰ ὅδατα ἐν ταῖς θαλάς ςαις καὶ τὰ πετεινὰ πληθυνές θως αν ἐπὶ τῆς τῆς. — Auch in dem späteren Judentum finden sich Sagen, daß die μίξεις der Tiere erst nach der μίξεις des ersten Menschenpaares begannen (vgl. Bereschit-Rabba, übersetzt von Wünsche S. 99).

<sup>2)</sup> Aus dieser Auffassung ist die im ersten (S. 12 ff.) Kapitel besprochene

ceic gehen in ihrem Ursprung, in den ἐνέργειαι¹), auf; auch die beiden niederen Seelenteile, θυμός und ἐπιθυμία, gehen in die ἄλογος φύςις über. So bleibt nur der νοῦς und vielleicht entsprechend dem ὑλικὸν ςῶμα ein νοητὸν oder ἀθάνατον ςῶμα.²) Diese geben bei ihrem Aufstieg in der ersten Sphäre, also der des Mondes, die αὐξητικὴ καὶ μειωτικὴ ἐνέργεια auf; in den weiteren Sphären müßten sie offenbar andere Kräfte oder Eigenschaften verlieren.²)

Ganz im Widerspruch hierzu werden aber im folgenden die Laster aufgezählt, welche die Seele bei dem Aufstieg vom zweiten bis zum siebenten Sphärenkreis verliert, und die sie doch, wenn

Einleitung geflossen, vgl. hier: παραγίνομαι ..... τοῖς εὐτεβοῦςι ..... καὶ εὐθὺς τὰ πάντα γνωρίζουςι (die γνώςις bringt die Erlösung).

- Wohl den ἐνέργειαι der Elemente. In der im folgenden Abschnitt zu betrachtenden Londoner Inschrift scheinen die αἰσθήσεις das Werk des Götterkreises, der äußeren Umhüllung des Allgotts.
- 2) Vgl. hierfür Kap. XIII (XIV). Daß ihm die αὐξητική και μειωτική ἐνέργεια freilich im Grunde nicht zukommt, zeigt XIII (XIV) § 5. So muß die Möglichkeit betont werden, daß die Schilderung des Aufstiegs in der ersten Sphäre doch zu der zweiten Fassung gehört, aber in ihr schon zwei verschiedene ältere Lehren zusammengearbeitet waren.
- 3) Es ist allerdings schwer zu denken, daß der Autor noch sechs finden Aber die Zahlenspielerei hat in diesen mystischen Phantasien zu mancherlei Wunderlichkeiten geführt. Eine eigenartige Parallele zu dieser wunderlichen Verbindung zweier verschiedener Vorstellungen bietet in den Testamenten der XII Patriarchen Ruben Kap. 2. Mit jedem der sieben Planeten ist ein guter Geist und ein πνεθμα πλάνης verbunden. Die sieben guten Geister sind das πνεθμα ζωής (der Geist des vegetativen Lebens, entsprechend der δύναμις μειωτική και αὐξητική), πνεθμα όράςεως, ἀκοής, ὀςφρήςεως, λαλιάς, γεύτεως, endlich das πνεθμα εποράς και συνουσίας. Die Einwirkung der stoischen Lehre von den Seelenteilen erkennt man ohne weiteres. Sehr schlecht entsprechen ihnen die sieben πνεύματα της πλάνης, nämlich πορνείας, ἀπληςτίας, μάχης, άρεςκείας και μαγγανείας, ύπερηφανίας, ψεύδους, άδικίας. Auch diese Vorstellung wird ursprünglich auf zwei verschiedene Vorstellungen vom Niederstieg, bezw. Aufstieg der Seele zurückgehen. - Eine ähnliche Hebdomade bildet bei den Barbelognostikern αὐθαδία, κακία, ζήλος, φθόνος, ἐριννύς, ἐπιθυμία zusammen mit dem προάρχων. Im Testamentum Salomonis erscheinen in der einen Fassung (Fabricius, Codex pseudepigraphus I 1047) πνεύματα έπτὰ cuvδεδεμένα εθμορφα τω είδει; es sind τὰ λεγόμενα στοιχεία, οί κοσμοκράτορες του κότμου τούτου, ἀπάτη, ἔρις, κλώθων (= μάχη), ζάλη, πλάνη, δύναμις (Gewalt), κακία. In der anderen Fassung (Fürst, Orient, Jahrgang 1844, Literaturblatt 667 und 713) sind es nicht die Planeten, sondern die Plejaden, sieben schöne Weiber. Jeder steht ein Engel gegenüber, der ihre Tätigkeit lähmen kann (καταργείν, vgl. I Kor. 2, 6; die Ausdrücke sind z. T. sehr alt).

ήθος, θυμός und ἐπιθυμία schon abgelegt sind, gar nicht mehr haben kann. Ein anderer Typus wirkt hier ein: von den Planeten stammen die Laster und Fehler in uns. Die Erläuterung bietet Servius zur Aeneis VI 714: docent autem philosophi, anima descendens quid per singulos circulos perdat. unde etiam mathematici fingunt, quod singulorum numinum potestatibus corpus et anima nostra conexa sunt ea ratione, quia cum descendunt animae, trahunt secum torporem Saturni, Martis iracundiam (vgl. τὸ θράςος τὸ ἀνόςιον), libidinem Veneris (vgl. τὴν ἐπιθυμητικὴν ἀπάτην), Mercurii lucri cupiditatem (vgl. τὰς ἀφορμὰς τὰς κακὰς τοῦ πλούτου), Iovis regni desiderium (vgl. τὴν ἀρχοντικὴν προθυμίαν). quae res faciunt perturbationem animabus, ne possint uti vigore suo et viribus propriis (vgl. γυμνωθείς ἀπὸ τῶν τῆς ἁρμονίας ένεργημάτων ... τὴν ἰδίαν φύριν ἔχων). Mit Recht macht Maaß 1), dem ich das Zitat verdanke, darauf aufmerksam, daß Servius in der Einleitung dieses Buches ausdrücklich auf die Übereinstimmung Vergils mit den ägyptischen Theologen hingewiesen hat.3)

So kehrt die Seele zunächst in die 'Ογδοάς zurück und preist dort mit den übrigen Seelen, die über ihr Kommen jubeln, Gott; sie hört weiter sich bildend jenseits der 'Ογδοάς die δυνάμεις θεοῦ Gott preisen und darf endlich aufsteigen und selbst zur δύναμις θεοῦ, d. h. zum Teil Gottes, werden.

Das eigentümliche Zwischenreich der 'Ογδοάc darf vielleicht noch einen Augenblick die Betrachtung auf sich lenken. Ganz ähnlich erscheint es bei den Valentinianern, deren System ja besonders viel ägyptische Elemente enthält, vgl. Clemens Alexandrinus in den

<sup>1)</sup> Die Tagesgötter in Rom und den Provinzen S. 33.

<sup>2)</sup> Daß der Vergil-Erklärer Sonne und Mond nicht durch Zufall ausließ, zeigt die von Prof. Spiegelberg, Orientalistische Literaturzeitung 1902 Col. 6—9 herausgegebene demotische (aus einem griechischen Text übersetzte) Sternentafel, die nur fünf "lebendige Sterne" kennt. Ähnlich finden wir in der zweiten Periode des Parsismus (Sassanidenzeit) die fünf Planeten als böse Geister und Geschöpfe Arimans; ihre Gegner sind mit den Zodiakalgestirnen Sonne und Mond (Anz Ursprung des Gnostizismus, Texte u. Unters. XV 4, 83, 4). Dem entsprechen in dem IV. Buch der Pistis Sophia die fünf Planeten Kronos, Ares, Hermes, Bubastis-Aphrodite, Zeus (p. 360. 366 ff.). Eine ägyptische Lehre von nur fünf Planeten kennt Sextus Empiricus Adv. Astrol. 31, eine babylonische Diodor II 30, 3. Auf welche Zeit in dem sehr alten Cod. Laurentianus X 28 fol. 98—94 die beiden Tafeln μήνες Αίγυπτων τῶν πέντε ἀςτέρων und ἡμέραι Αίγύπται τῶν πέντε ἀςτέρων zurückgehen, weiß ich leider nicht zu sagen.

sogenannten Excerpta ex Theodoto 80: δν γεννῷ ἡ μήτηρ, εἰς θάνατον ἄγεται καὶ εἰς κόςμον, δν δὲ ἀναγεννῷ Χριςτός, εἰς ζωὴν μετατίθεται (καὶ) εἰς ὑγδοάδα.¹) Christus entrückt ja, nach ihrer Lehre, die Seinen durch die Taufe und Wiedergeburt dem Reich und der Macht der εἰμαρμένη. So ist die ὑγδοάς für Valentinus das himmlische Jerusalem³); und doch wird sie an derselben Stelle zugleich als coφία und γῆ (also Isis), als ἄγιον πνεῦμα und schlechthin als κύριος, jedenfalls also als göttliche Person bezeichnet. Auch dies hat Valentinus einfach aus dem Heidentum übernommen, vgl. den Leydener Papyrus W S. 139, 45 Leem.: ἐπιγνοὺς γὰρ τῆς βίβλου τὴν δύναμιν κρύψεις, ὧ τέκνον. ἐναπόκειται γὰρ αὐτῆ τὸ κύριον ὄνομα, ὅ ἐςτιν ὑγδοὰς ὄνομα, ὁ τὰ πάντα ἐπιτάςςων καὶ διοικῶν δ) τούτψ γὰρ ὑπετάγηςαν ἄγγελοι, ἀρχάγγελοι, δαίμονες, δαιμόνιςςαι καὶ πάντα τὰ ὑπὸ τὴν κτίςιν, und 141, 5: ἐπάναγκες δὲ χρήςη τῷ μεγάλψ ὀνόματι, ὅ ἐςτιν ὑγδοὰς ὄνομα, ὁ τὰ πάντα διοικῶν τὰ κατὰ τὴν φύςιν.

Die Erklärung gibt eine Inschrift von Dêr-el-Bahari aus der Zeit der XXII. Dynastie, die Maspero<sup>4</sup>) soeben herausgegeben und trefflich erläutert hat. Der Verstorbene, der zum großen Urgott geworden ist, sagt von sich: je suis un qui devient deux, je suis deux qui devient quatre, je suis quatre qui devient huit, je suis un après celui-là. Aus dem Urgott gehen zunächst Schu und Tefnowet hervor, er wird zwei; durch sie werden weiter die vier männlichen Urgötter; sie verdoppeln sich, indem zu jedem sein weibliches Gegenbild hinzutritt. Mit dem Urgott bilden die heiligen Acht dann die Enneade; aber die Acht sind auch als der Leib des Urgottes<sup>5</sup>) dieser selbst.<sup>6</sup>) Es ist der zweite Typus ägyptischer Götterlehren, in dem immer

Vgl. 63: περὶ δὲ τὴν cuντέλειαν ἀναχωροθει καὶ αῦται (αἱ ψυχαὶ) εἰς 'Ογδοάδα. So kann in Kap. XIII (XIV) § 15 von Poimandres, der über den Aufstieg der Seele Vorschriften gibt, vielleicht gesagt werden 'Ογδοάδα θεςπίζει.
 Irenaeus I 5, 3.

<sup>3)</sup> Über die Gleichsetzung des Namens und der Person des Gottes vgl. oben S. 17. Die Änderungen Dieterichs (Abraxas S. 194) sind überflüssig.

<sup>4)</sup> Recueil des travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie égyptiennes et assyriennes XXIII 196.

<sup>5)</sup> Vgl. unten die Inschrift von London S. 68 ff.

<sup>6)</sup> Vgl. z. B. den von Brugsch, Reise nach der großen Oase El-Khargeh S. 36 mitgeteilten Text von Gizeh: die Acht sind im tiefen Gewässer des Meeres; sie sind der Sonnengott Ré, welcher in seiner eigenen Gestalt dasitzt als greiser Mann.

Gott und Göttin zu einer Syzygie verbunden erscheinen. Faßte man den Gott als κόςμος, so mußten diese vier Götterpaare, die ihn ausmachen, zu den Elementen werden; schied man Gott und Welt, so mochten sie den νοητὸς κόςμος bilden; zerlegte man sein Wesen in die verschiedenen psychologischen oder moralischen Eigenschaften, so mußten sich auf Grund jener Syzygien-Theorie wieder andere griechische Begriffe substituieren, wie dies jedem Kenner der gnostischen Literatur bekannt ist. —

Der Noûc mahnt nunmehr den Propheten, den Würdigen den Weg des Heiles zu zeigen, damit Gott durch ihn das Menschengeschlecht errette, und auf Grund seiner Offenbarung und in seiner Kraft beginnt der Prophet κηρύςςειν τοῖς ἀνθρώποις τὸ τῆς εὐςεβείας καὶ γνώςεως κάλλος.¹) Wie hier das Wort κηρύςςειν an den altchristlichen Gebrauch erinnert³), so erinnert auch die Predigt selbst ungemein an die christliche Bekehrungspredigt. Auf Einzelheiten werde ich später zurückkommen.

Ein Wort der Erklärung bedarf weiter in der Beschreibung des Aufstieges der Seele noch der Satz: καὶ ὁμοιωθεὶς τοῖς συνοῦςιν ἀκούει καὶ τῶν ὁυνάμεων ὑπὲρ τὴν ᾿Ογδοαδικὴν φύςιν οὐςῶν, φωνἢ τινι ἰδία (so D, ἡδεία MBC) ὑμνουςῶν τὸν θεόν. Ich habe zugleich zu rechtfertigen, daß ich die Lesung des jungen codex Vindobonensis in den Text aufgenommen habe.

Altägyptische Anschauung ist es, daß die niederen Götter dem oberen lobsingen, so die acht φύλακες oder κυνοκέφαλοι dem Sonnengott, so die 'Ογδοάς dem Atum, die Musen dem Hermes in dem oben (S. 17) angeführten Gebet und so fort. Eine Steigerung scheinen diese Vorstellungen erhalten zu haben, als der beginnende Synkretismus Wert darauf legte, Gott πάςη φωνή καὶ πάςη διαλέκτψ anzurufen<sup>5</sup>); mystische Formeln aus verschiedenen Sprachen treten ein,

<sup>1)</sup> Offenbar sind εὐτέβεια und γνώτις identisch, vgl. die IX. (X.) Schrift § 4 (Lactanz II 15,6): ἡ γὰρ εὐτέβεια γνώτίς ἐττι τοῦ θεοῦ. Patricius und Parthey haben die Grundanschauungen dieser Schriften nicht erkannt.

<sup>2)</sup> Vgl. v. Dobschütz in den Texten und Untersuchungen XI 1, 16.

<sup>3)</sup> Dieterich Abraxas S. 4. Die Belegstellen für das Folgende ebenda S. 176. 198. 199. 201. 202. 203. Eine besondere Rolle spielen dabei natürlich die "ursprünglichen" Sprachen. Ist Phrygisch die älteste Sprache, so ist es selbst für den Ägypter nicht überflüssig seinen Gott Фричист zu preisen. Für den Griechen tritt die Überzeugung von dem Alter dieser Sprachen und der Weisheit der "Barbaren" hinzu. Es gibt wenig Sätze, welche die Hellenisierung

und den Katalog der Sprachen mehren besondere Aufzählungen der Schriftarten<sup>1</sup>); die Deutung der z. T. frei erfundenen Buchstabenkomplexe ist oft beigefügt. Verschiedenen Dialekt sprechen heißt verschiedene Namen Gottes nennen. So haben die männlichen und weiblichen Götter, Erde und Himmel, jeder der vier Winde eine eigene φωνή, die der Gottbegnadete kennt. Diese Anschauung überträgt das Judentum auf die Engelwelt; jede ihrer Scharen preist Gott in einer anderen Sprache. So wird in den Papyri eine ᾿Αρχαγγελικὴ βίβλος des Moses angeführt<sup>2</sup>); sie gibt eine wunderliche Buchstabenverbindung als Namen Gottes.<sup>3</sup>) Die Reste aus diesem Buch, die ich in handschriftlich überlieferten, ursprünglich jüdischen Zaubern fand, bestätigen das Bild, das die Papyri geben<sup>4</sup>); das Buch enthielt εὐλογίαι der Erzengel, verständlichen Text mit mystischen Namensformen, in denen ja die geheime Kraft waltet, gemischt.

Dieselbe Anschauung übernahm aber auch das Christentum. Wieder sei es gestattet, statt vieler Belege nur einen einzigen herauszugreifen. In den von Vassiliev<sup>5</sup>) herausgegebenen Quaestiones sancti Bartholomaei apostoli beginnt die Jungfrau Maria ihre Offenbarungen mit ähnlichen mystischen Worten (S. 12): ἐλφουὲ ζαρεθρὰ u. s. w. ὅ ἐςτιν τῆ Ἑλληνίδι γλώςςη ὁ θεὸς ὁ ὑπερμεγέθης u. s. w. Im Kult sind diese mystischen Worte und ihre Deutung natürlich getrennt, im Zaubertext und in den theologischen Texten niederer Art verbinden sie sich; wo ein Werk höhere literarische Ansprüche

dieser ägyptischen Gebete besser illustrieren als die Versicherung des Magiers (oben S. 20 Gebet II 6): οἰδά cou καὶ τὰ βαρβαρικὰ ὀνόματα, wenn auch der wahre, der himmlische Name dazu in Gegensatz gestellt ist. Der Zweck dieser εὐλογίαι in fremder Sprache ist natürlich weit eher, nicht verstanden, als von Fremden verstanden zu werden. Wenn der angebliche Cyprian (Conf. c. 17) in der Kirche die Sänger nach jedem Vers ein ihm unverständliches hebräisches Epiphonem singen hört, so glaubt er Engel zu hören.

<sup>1)</sup> Die Sonne spricht άβραϊστί und ἱερογλυφιστί, der πρῶτος ἄγγελος ὁρνεογλυφιστί, andere ἱερατιστί; aber daneben hat auch der heilige Sperber die Sperbersprache und ruft ἱερακιστί, der κυνοκέφαλος κυνοκεφαλιστί u. s. w. Die einführenden Formeln sind ἰδία διαλέκτψ ἀςπάζεταί σε oder ἰδία φωνή ἀςπάζεταί σε (ebenda S. 6, 7 und 6, 13).

<sup>2)</sup> Dieterich, Abraxas 202, 31ff.

<sup>3)</sup> Den Sinn zeigt trefflich der Zusatz ψc δè èν τψ Νόμψ διαλύεται ἀβραϊστί: ᾿Αβραάμ Ἰτάκ Ἰακώβ (Π Mos. 3, 6, vgl. oben S. 14 A. 1).

<sup>4)</sup> Beigabe III. 5) Anecdota graeco-bysantina I 10 ff.

macht, kann nach antikem Stilgesetz nur die Deutung mit dem Zusatz, in welcher Sprache die Rede geschah, geboten werden.

Zwischen Christentum und Judentum steht das sogenannte Testament des Hiob, welches uns in zwei Fassungen in einem Parisinus und einem Vaticanus erhalten ist.1) Ich gebe den Wunderbericht nach eigener Kollation. Die drei Töchter Hiobs empfangen vor dem Tode des Vaters je einen Gürtel als φυλακτήριον. Die erste legt ihren Gürtel an: καὶ παραχρήμα ἔξω γέγονε τής έαυτής ςαρκός, καθώς είπεν ό πατήρ αὐτής, καὶ ἀνέλαβεν ἄλλην καρδίαν ώς μηκέτι φρονείν τὰ τῆς γῆς, ἀπεφθέγξατο (δὲ) τοὺς ἀγγελικοὺς ὕμνους ἐν άγγελική φωνή καὶ υμνον άνέμελπε τῷ θεῷ κατὰ τὴν άγγελικὴν ύμνολογίαν.3) Von der zweiten heißt es: καὶ ἔςχε τὴν καρδίαν άλλοιωθεῖταν ώς μηκέτι ἐνθυμηθῆναι<sup>8</sup>) τὰ κοςμικά. καὶ τὸ μὲν **с**τόμα αὐτῆς ἀνέλα $βε^4$ ) τὴν διάλεκτον τῶν ἀρχόντων $^5$ ), ἐδοξολόγηςε δὲ τοῦ ύψηλοῦ τόπου τὸ ποίημα (die Schöpfung des Himmels), von der dritten: καὶ ἔτχε τὸ 6) ττόμα ἀποφθεγγόμενον ἐν τῆ διαλέκτψ τῶν ἐν ύψει, ἐπειδὴ<sup>τ</sup>) καὶ αὐτῆς ἡ καρδία ἠλλοιοῦτο ἀφιςταμένη ἀπὸ τῶν κοςμικών. λελάληκε δέ<sup>8</sup>) έν τή διαλέκτω τών Χερουβίμ δοξολογούςα τὸν δεςπότην τῶν ἀρετῶν ἐνδειξαμένη τὴν δόξαν αὐτῶν. Von allen dreien heißt es dann: ήδόν τε καὶ ἔψαλλον καὶ ηὐλόγηςαν καὶ ἐδοξολόγης τον θεόν, έκάςτη εν τη έξαιρέτω διαλέκτω. Als Inhalt ihrer Lieder wird τὰ μεγαλεῖα τοῦ θεοῦ genannt. Den Text läßt der Geist Gottes auf ihren Gewändern erscheinen<sup>9</sup>); er scheint in eigenen Büchern überliefert gewesen zu sein.

Das Alter derartiger Vorstellungen beweist Paulus, der in seiner Warnung vor der Überschätzung des Zungenredens (I Kor. 13, 1)

<sup>1)</sup> Nach dem Parisinus (P) herausgegeben von James in Robinsons *Texts* and Studies V 1; den früher von Mai benutzten Vaticanus (M) hat Conybeare (Jewish Quarterly Review 1901 S. 111) wieder ans Licht gezogen.

<sup>2)</sup> So M. Eine verkürzte Fassung in P lautet: και εὐθέως ἀνέλαβεν ἄλλην καρδίαν, μηκέτι τὰ τῆς γῆς φρονεῖν, ἀπεφθέγξατο ὸὲ τῆ ἀγγελικῆ διαλέκτψ ὕμνον ἀναπέμψαςα τῷ θεῷ κατὰ τὴν ἀγγελικὴν ὑμνολογίαν.

<sup>3)</sup> èv $\theta$ υμεῖτ $\theta$ αι P. 4) ἔλαβε M. 5) τῶν ἀρχῶν P, vielleicht besser.

<sup>6)</sup> το fehlt M. 7) έπει P. 8) γάρ P.

<sup>9)</sup> Das erinnert an ägyptische Wundergeschichten, vgl. z. B. Damaskios bei Photios (Bibl. 242 p. 843 a 26 Bekker): ούτω ζώντι μέν cuνην ἀεί τι θεοειδές, ἀποθανόντι δὲ ἐπειδη τὰ νομιζόμενα τοῖς ἱερεθςιν ὁ ᾿Αςκληπιάδης ἀποδιδόναι παρεκκευάζετο τά τε άλλα καὶ τὰς ᾿Οςιριάδας ἐπὶ τῷ ϲώματι περιβολάς, αὐτίκα φωτὶ κατελάμπετο πανταχή τῶν ςινδόνων ἀπόρρητα διαγράμματα καὶ περὶ αὐτὰ καθεωράτο φαςμάτων είδη θεοπρεπῶν.

bekanntlich, nachdem er von den γένη γλωςςῶν, den Graden und Arten dieser mystischen Sprache geredet hat, sagt: ἐὰν ταῖς γλώςςαις τῶν ἀνθρώπων λαλῶ καὶ τῶν ἀγγέλων, ἀγάπην δὲ μὴ ἔχω, γέγονα χαλκὸς ἠχῶν ἢ κύμβαλον ἀλαλάζον.¹)

Wer das χάριςμα der Glossolalie in jenen Beschreibungen wiedererkennt<sup>2</sup>) — und ich zweifle nicht, daß in der Deutung ihres Wesens Harnack das Richtige erkannt hat —, wird freilich zugeben müssen, daß diese "Wirkungen des Geistes" dem Christentum nicht eigentümlich sind, sondern der mystischen Ekstase des Hellenismus angehören. Es ist sehr charakteristisch, daß Paulus die Gefahr, welche in der Übernahme dieser Kultform lag, so klar erkannte, ohne doch zu wagen, sie ganz zu beseitigen. Daß auch die Hermetischen Gemeinden diese Art Gott zu preisen kannten, geht aus dem Poimandres hervor. Daß das Lied dieser δυνάμεις in Kap. XIII (XIV) gleich in "griechischer Übersetzung" mitgeteilt wird, liegt in dem literarischen Charakter des Stückes.

Der Predigt folgt die Gründung der Gemeinde und die Einführung eines bestimmten Gebetes zum Preise Gottes, das täglich von jedem Anhänger gesprochen werden muß und vielleicht mit dem gewaltigen Hymnus identisch ist, mit welchem der Prophet seinen ganzen Bericht beschließt: "Heilig ist der Gott<sup>3</sup>), δε γνωεθήναι βούλεται καὶ γινώεκεται τοῖε ἰδίοιε." Ihm gilt die Bitte des Frommen, μὴ εφαλήναι τῆε γνώεεωε. Es ist wohl überflüssig, daß ich ausdrücklich hinzufüge, daß wir hier eine heidnisch-gnostische Schrift vor

<sup>1)</sup> Vgl. Everling, Die paulinische Angelologie und Dämonologie S. 38 ff., der freilich die hellenistischen Anschauungen nicht mit berücksichtigt. Was Paulus von dem διερμηνεύειν sagt, läßt sich am besten aus Dieterich, Abraxas S. 5 ff. belegen. Zu dem κύμβαλον ἀλαλάζον vgl. die Charakteristik Apions als κύμβαλον τοῦ κόςμου; die Instrumente des orgiastischen Kults sind natürlich mit Absicht gewählt.

<sup>2)</sup> So — allerdings mit anderer Begründung and anderen Beispielen — Harnack, Texte und Untersuchungen VII 2, 87. Die dagegen erhobenen Einwendungen glaube ich zu kennen, ohne doch von ihnen überzeugt zu sein. Harnack selbst scheint, wenn ich die Worte seines neuesten Buches (Mission und Ausbreitung des Christentums S. 249 Nr. 5) richtig deute, allerdings seinen Gegnern nachgegeben zu haben.

<sup>3)</sup> Darauf, daß  $\alpha$ vioc  $\alpha$  neunmal wiederholt wird, machte Casaubonus mit Recht aufmerksam.

<sup>4)</sup> Vgl. Kap. X (XI) 15: οὐ τὰρ ἀτνοεῖ τὸν ἄνθρωπον ὁ θεός, ἀλλὰ καὶ πάνυ τνωρίζει καὶ θέλει τνωρίζεσθαι.

uns haben.¹) Gerade darum wäre es von höchster Bedeutung, wenn wir einen bestimmten Teil für jene frühe Zeit, auf welche die Einleitung uns wies, mit Sicherheit in Anspruch nehmen könnten. Allein die Analyse hat nicht erfüllt, was wir von ihr erhofften. Wohl hat sie große Interpolationen und doppelte Rezensionen desselben Gedankens gezeigt, und meine erste Behauptung, der uns vorliegende Text des Poimandres sei nur die Überarbeitung einer älteren Fassung, ist durch sie zwingend erwiesen. Aber unmöglich war es bisher, einen einheitlich gedachten Kern, ein System des Poimandres herauszulösen. Wir müssen die Methode der Untersuchung ändern, um uns von anderer Seite ein Verständnis des Stückes zu erschließen.

## III.

Woher stammen jene eigenartigen Vorstellungen, welche uns in dem Hauptteil des Poimandres begegnen? Die früher übliche Herleitung aus dem jüngeren Neuplatonismus ist zeitlich unmöglich, ihr Ursprung aus der Philosophie unwahrscheinlich. Daß eine Reihe von Vorstellungen sich uns als ägyptisch erwiesen, wird bei dem Ursprung dieser Schriften niemanden befremdet haben; aber daneben wies uns die Idee des Kampfes zweier göttlichen Wesen und Prinzipien auf Persien, und auch jüdische Einflüsse sind nicht zu bestreiten. Allein all solche Einzelbeobachtungen haben im Grunde hier wie sonst wenig Wert; nicht woher diese Vorstellungen in letzter Linie stammen, sondern in welcher Weise sie sich verbanden, wie die Lehre erwuchs, gilt es vor allem zu untersuchen. Daß wir so weit vordringen können, danken wir der glänzenden Entdeckung eines jungen amerikanischen Ägyptologen, J. H. Breasted, der eine seltsamerweise nicht einmal vollkommen unbekannte ägyptische Inschrift des Britischen Museums zum erstenmal richtig gelesen und feinsinnig interpretiert hat. Auf seinen Aufsatz<sup>2</sup>) machte mich mein

<sup>1)</sup> Den Zusammenhang mit dem Gnostizismus erkannte auch Zeller, der ihn freilich mit Unrecht auf die beiden Poimandres-Schriften I und XIII (XIV) beschränken wollte; er geht stärker oder schwächer durch das ganze Corpus.

<sup>2)</sup> Zeitschr. f. ag. Sprache 1901 S. 39 ff. Breasteds Übersetzung war Prof. Spiegelberg so gütig, für mich noch einmal durchzusehen und in ein paar

Freund und Kollege, Prof. Spiegelberg, zu einer Zeit aufmerksam, als ich Alter und Hauptinhalt des Poimandres schon in der oben ausgeführten Art für mich bestimmt hatte. So war es leicht, die nahen Beziehungen zwischen der Inschrift und dem griechischen Text zu erkennen.

Der Stein zeigt die Schrift etwa des VIII. Jahrhunderts v. Chr., aber er gibt seinen Inhalt als Wiederholung eines älteren und auf schlechteres Material geschriebenen Textes aus dem Tempel des Ptah zu Memphis.1) Den Hauptinhalt bildet die Osiris-Legende. In sie ist eine Lehre vom Gotte Ptah eingelegt, der, ursprünglich ein Gott der Handwerker und daher dem griechischen Hephaistos gleichgesetzt, sehr früh schon mit den alten Himmels- und Lichtgöttern verbunden und darum als Spender alles Lebens gefaßt war. Auch in unserm Text wird er zunächst in echt ägyptischer Weise mit dem Urgott Atum in Verbindung gebracht. Atum emaniert aus sich acht Gottheiten (den Götterkreis, die 'Ογδοάς). Jede von ihnen ist Ptah mit einem andern Beiwort; an die vierte, genannt "Ptah der Große", knüpft sich ein theologisches System, in welchem die vorausstehende Einkleidung zwar nicht vollkommen ignoriert wird, aber doch nur schwach mit einwirkt. Doch bevor ich zu seiner Erklärung übergehe, sei es gestattet, ein Gebet an Ptah aus der Zeit Ramses' III.

Einzelheiten zu berichtigen. Nachdem dieser Teil des Buches abgeschlossen war, erschien Masperos Aufsatz: Sur la toute-puissance de la parole (Recueil de travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie égyptiennes et assyriennes XXIV 168). Er gab mir zu meiner Freude in der Grundauffassung und Kritik Breasteds nur volle Bestätigung. Einzelheiten der Übersetzung sind hierauf nochmals von Prof. Spiegelberg durchgeprüft. Die Abweichungen von Maspero beruhen in letzter Linie darauf, daß er dem Dogma von der Schöpfung durch das Wort, das er so glücklich in der ägyptischen Religion entdeckt und so glänzend zur Darstellung gebracht hat, eine m. E. für unsere Inschrift allsugroße Bedeutung beimißt.

<sup>1)</sup> Ganz ähnlich bezeichnet sich z. B. das zweite Loblied des Königs Darius in dem Tempel der Oase zu El Khargeh (Brugsch, Reise nach der großen Oase E. K. S. 48) als "die geheimnisvollen Sprüche des Amon, welche sich auf den Tafeln vom Holze des Maulbeerbaumes befinden", d. h. als alter λόγος απόκρυφος des Gottes. Daß es sich bei der Inschrift von London nicht um literarische Fiktion, sondern um eine wirkliche Tatsache handelt, glaubt Breasted aus den sprachlichen Formen schließen zu dürfen; er setzt das Original etwa acht Jahrhunderte vor die Wiederholung. Die Frage ist für unsere Zwecke unwichtig.

aus dem Papyrus Harris I 44, 3 ff. nach einer Übersetzung Prof. Spiegelbergs anzuführen, um den Vorstellungskreis, in den wir eintreten, anschaulich zu machen:

Heil dir! Du bist groß, du bist alt, Tatenen¹), Vater der Götter, alter Gott von Anbeginne an, der die Menschen gebaut, der die Götter gemacht hat, der mit dem Schaffen begann als der erste Schöpfer (?), der schuf für (?) alle, die nach ihm kamen, der den Himmel gemacht hat, wie sein Herz<sup>2</sup>) (ihn) schuf, der ihn aufhängte, als Gott Schu<sup>3</sup>) sich erhob, der die Erde gegründet hat aus eigener Kraft, der kreiste in dem Urgewässer des großen Grünen4), der die Unterwelt schuf, welche die Leichen zur Ruhe bringt (?), der den Ré kommen läßt, um sie zu beglücken, als Fürst der Ewigkeit, Herr der Ewigkeit, Herr des Lebens<sup>5</sup>), der die Kehle mit Luft anfüllt, der den Odem in jede Nase gibt, der alle Wesen mit seinen Gaben belebt.

<sup>1)</sup> Beiname des Ptah.

<sup>2)</sup> Das Herz ist nach ägyptischer Auffassung der Sitz des Verstandes und des Willens, wird also für beide gebraucht; vgl. Ebers, Die Körperteile im Altägyptischen, Abh. d. K. bayer. Akad. 1897 S. 98 ff. und die oben S. 23, 24 angeführten Stellen; die beste Übersetung ist tatsächlich die älteste, φρένες. Ähnlich ist die Zunge zugleich die Stimme oder Rede, das Wort. Für die griechischen Übersetzungen genügt es auf den von Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1898 S. 13 mitgeteilten Hermeshymnus zu verweisen (λόγων ἀρχηγέτα γλώςςης). So heißt er in dem jungen orphischen Hymnus zugleich λόγου θνητοῖςι προφῆτα und γλώςςης δεινὸν ὅπλον τὸ εεβάςμιον ἀνθρώποιςιν. Da ich früher die Abhandlung von Ebers übersehen hatte, sei beiläufig bemerkt, daß auch er schon (a. a. O. 153), wie Brugsch und Breasted (Zeitschr. f. äg. Sp. 1901 S. 49), darauf hingewiesen hat, daß die christliche Logoslehre aus Ägypten stammt (vgl. auch Dümichen, Gesch. d. alt. Äg. 220).

δήρ.
 Des Himmelsozeans.

<sup>5)</sup> Also Osiris.

Lebensdauer, Schicksal und Fügung<sup>1</sup>) sind ihm untertan; man lebt von dem, was aus seinem Munde hervorgeht.<sup>2</sup>) Der allen Göttern Zufriedenheit schafft<sup>3</sup>) in seiner Gestalt als altes Urgewässer (?). Herr der Ewigkeit, dem die Ewigkeit untertan ist, Lebensodem für alle Wesen.

In ähnlichen Hymnen waren andere Götter, vor allem Thot und Horus gepriesen. Hieraus ist das theologische System der Inschrift von London zu verstehen. Ich teile ihren Text der Übersichtlichkeit halber in Paragraphen. In der Aufzählung der acht Erscheinungsformen des Ptah heißt es zunächst an vierter Stelle:

- Z. 52. Ptah der Große ist das Herz und die Zunge des Götterkreises<sup>4</sup>)......
- § 1 Z. 53. (Zwei Götter)<sup>5</sup>) sind der eine als Herz, der andere als Zunge Abbild<sup>6</sup>) des Atum. Sehr groß (?) ist Ptah, wenn er ...... ihre Ka sind also in diesem Herzen und in dieser Zunge;
  - Z. 54. als Horus in ihm (Atum) als Ptah entstand und als Thot in ihm als Ptah entstand, wurde die Macht von Herz und Zunge durch (ihn). (Es ist Atum), der sein Wesen (?) hervorbringt aus jedem Leib, aus jedem Mund aller Götter.")

So oder ähnlich zu übersetzen; für griechisches Verständnis wurde er damit zum Herren der είμαρμένη.

Der Gott ist ζωή und als Lichtgott zugleich φῶc. Daß er auch als Noûc gefaßt ist, wird sich uns später zeigen.

<sup>3)</sup> Denkbar wäre auch: der alle Götter in sich vereinigt in seiner Gestalt als großes Urgewässer.

<sup>4)</sup> Ähnlich ist auch Isis für Apion (?) bei Plutarch De Is. et Os. 68 καρδία und γλώττα (vgl. Wellmann, Hermes XXXI 226 A. 5). Dasselbe wird in ägyptischen Texten oft von Thot gesagt (Zwei religionsgesch. Fragen S. 72 ff.). Die Erklärung wird sich uns später bieten. Es folgten in der Inschrift die Aufzählungen der vier letzten Formen des Ptah.

<sup>5)</sup> Gemeint sind, wie das Folgende zeigt, Horus und Thot.

<sup>6)</sup> Maspero: en émission d' Atoumou. Sie sollen als jüngere Götter, als Teile gekennzeichnet werden.

<sup>7)</sup> Er schafft in den andern Göttern und durch sie; auf die beiden Arten göttlicher Zeugung (Schöpfung) durch die Emission des Samens und das Wort wird Bezug genommen.

Alle Menschen, alles Vieh, alle Reptilien leben, indem (er)<sup>1</sup>) irgend etwas, das er will<sup>2</sup>), denkt und ausspricht. —

- Z. 55. Sein Götterkreis<sup>5</sup>) ist vor ihm; er ist Zähne, Lippen, Gefäße, Hände. Atum (ist in seinem?) Götterkreis, Atum ist in seinen Gefäßen, in seinen Fingern, während der Götterkreis Zähne und Lippen in diesem Munde ist, der den Namen jedes Dinges ausgesprochen hat<sup>4</sup>), und aus dem Schu und Tefnowet hervorgingen.<sup>5</sup>)
  - Z. 56. Damals bildete der Götterkreis das Sehen des Auges, das Hören der Ohren, das Riechen der Nase, damit sie aufsteigen lassen den Wunsch des Herzens. Denn dieses ist es, welches jede Vollendung (?) hervorbringt, die Zunge aber ist es, welche wiederholt, was das Herz wünscht. —
- 3 Er (Ptah)<sup>6</sup>) gibt Entstehen allen Göttern, Atum und seinem Götterkreis, da jedes Gotteswort (Hieroglyphe) entsteht durch den Wunsch des Herzens und den Befehl der Zunge.
  - Z. 57. Er macht die Ka ...... er macht alle Nahrung<sup>7</sup>) und alle Opfergaben mit diesem Wort; er macht, was geliebt und was gehaßt wird. Er gibt Leben dem

<sup>1)</sup> Auf Grund dessen, daß er u. s. w.

<sup>2)</sup> Als Wesen des Gottes bezeichnet auch die X. (XI.) Hermetische Schrift (§ 2) und später die alexandrinische Theologie das θέλειν. Das Wollen vollzieht sich durch vo0c und λόγος, also durch Ptah (vgl. Z. 56).

<sup>3)</sup> Die 'Oγδοάc (also Ptah?); ihr Verhältnis zu dem Hauptgott wird allgemein geschildert; sie gibt die Werkzeuge für das Schaffen durch das Wort oder durch die Emission des Samens. Die zweite, mehr archaistische Vorstellung widerspricht eigentlich dem System und wird bald fallen gelassen.

<sup>4)</sup> Also nach ägyptischer Vorstellung das Ding geschaffen hat.

<sup>5)</sup> Das erste Götterpaar in den Kosmogonien, welche Göttersyzygien kennen. Auch dies ist Rest der älteren Vorstellung; der Mythus von ihnen schließt ursprünglich an die Emission des göttlichen Samens.

<sup>6)</sup> Das männliche Pronomen im ägyptischen Text könnte sich zunächst auf Herz oder Zunge beziehen. Für ersteres trat Breasted, für letzteres ursprünglich Spiegelberg und jetzt Maspero ein. Aber Z. 57 paßt nur auf Ptah; selbst der Schluß von 56 kann nur ein Wesen preisen, das beides, voüc und λόγος, ist. Hierzu lenkt schon der Anfang von Z. 56 über; der übrige Götterkreis ist diesem Wesen nur dienstbar, wie die αlcθήςεις nur dem voüc und λόγος dienen.

So oder ähnlich zu übersetzen; vgl. oben S. 20 Gebet II 2: ὁ cuνάγων τὰς τροφάς τῶν θεῶν καὶ ἀνθρώπων.

Frommen<sup>1</sup>), Tod dem Frevler. Er macht jedes Bauwerk und jedes Handwerk. Das Schaffen der Arme, das Gehen der Füße,

- Z. 58. das Bewegen aller Glieder vollzieht sich nach seinem Befehl<sup>2</sup>) wegen des Wunsches des Herzens, welcher von der Zunge kommt und die Gesamtheit aller Dinge tut. So entsteht die Lehre<sup>3</sup>): Atum hat die Götter zu Ptah Tatenen werden lassen, sobald die Götter entstanden sind. Alle Dinge gingen von ihm hervor sowohl Opfer und Nahrung<sup>4</sup>) als Götteropfer und alle schönen Dinge. —
- Z. 59. Er<sup>5</sup>) ist Thot, der weise, dessen Kraft größer ist als die der (anderen) Götter. Er (Thot) vereinigte sich mit Ptah, nachdem er alle Dinge und alle Gottesworte (Hieroglyphen) hervorgebracht hatte, damals als er die Götter gebildet hatte, die Städte gemacht hatte, die Gaue (νομοί) besiedelt hatte, die Götter in ihre Heiligtümer gestellt hatte,
  - Z. 60. als er ihre Opfer festgesetzt<sup>6</sup>) hatte, ihre Heiligtümer gegründet und Statuen ihrer Leiber gemacht hatte zu ihrer Zufriedenheit.<sup>7</sup>) —

<sup>1)</sup> So oder ähnlich zu übersetzen.

<sup>2)</sup> Wörtlich: Ausstoßen des Wortes.

<sup>3)</sup> Wörtlich: es entstand das Sagen. Wenn Maspero hieraus (er übersetzt zunächst est devenu le dire) macht: le verbe une fois produit, Toumou fait les dieux devenir Ptah Totounen, so übersieht er, daß von einer Entstehung des Wortes nichts gesagt ist. Der theologische Satz, daß der Götterkreis im Grunde Ptah ist, wird belegt; alles Schaffen und alles Wirken geschieht durch Ptah. Da nun beides sonst auf den Götterkreis mit zurückgeführt wird, so muß er Ptah sein: Atum macht die Götter zu Ptah.

<sup>4)</sup> So oder ähnlich zu übersetzen. Da dasselbe öfters von Thot gesagt wird, ist der Gedankenübergang zu der nun folgenden Lehre von Thot leicht.

<sup>5)</sup> Auch hier setzt Maspero elle (la langue) ein, was mir schon dadurch widerlegt scheint, daß er nun schreiben muß: elle se joint à Ptah. Diese Vorstellung ist unerträglich. Auf einen Schöpfungsmythus, wie ihn die Straßburger Kosmogonie gibt, weist das Folgende zwingend. Er kann nur auf Thot gestellt sein. Das zeigt selbst die später zu besprechende Nachbildung in dem Moses-Roman des Artapanos.

<sup>6)</sup> So oder ähnlich zu übersetzen.

<sup>7)</sup> Zur Sache vgl. Griffith, Stories of the High Priests of Memphis p. 58 das Gebet an Thot: Thou art he that made magic in writing, thou art he that hanged up the heaven, that etablished the earth, the underworld, that placeth the

**§** 5 Wenn die Götter in ihren Leib eintreten, so ist er (Ptah) in jedem Holz, in jedem Edelstein, in jedem Kupfer (?). Alle Dinge gedeihen1) in seinem Gefolge (??), wenn sie dort werden. Ihm opfern alle Götter und ihre  $Ka^2$ ), indem sie sich vereinigen und verbinden als (?) Herr der beiden Länder.3)

So ist der Gott von Memphis die Gottheit oder "der Gott" von ganz Ägypten. Das theologische System ist geschlossen, die Inschrift kehrt zu dem Osiris-Mythus zurück. —

Daß Breasted den Gedanken-Inhalt in begreiflicher Entdeckerfreude etwas zu groß dargestellt hat, wird ihm niemand verargen. Was neu ist - wenigstens in dieser Form -, ist wohl nur der Versuch, drei verschiedene Göttermythen in einem System zu vereinigen, den Hermopolitanischen Mythus von Thot als Weltschöpfer, der ja dabei mehrfach als Teil eines Allgottes erscheint4), die Lehre der Ptahpriester von Memphis, nach welcher Ptah als Urgott sich selbst und alle Götter und Menschen baut und die Welt schafft<sup>5</sup>), endlich die Heliopolitanische Theologie, in der Atum als erster einer Enneade von Göttern seine acht Genossen in sich vereinigt und Urgott und Urgrund aller Dinge ist. Der Verfasser benutzt dabei sehr früh auftretende Vorstellungen, einerseits, daß die Vielheit der Götter nur Glieder eines einzigen ist, andrerseits, daß ein schärfer umrissener, gewissermaßen speziellerer Gott gleich einem andern allgemeineren Gott in einer bestimmten Eigenschaft ist. So ist Atum in der Tat der Urgott, aber der Götterkreis, sein Leib (sein πλήρωμα), besteht aus acht verschiedenen Formen des Ptah; Atum hat sie aus

gods with the . . . . Ein ähnlicher Mythus von Horus stand offenbar nicht zur Verfügung. So geht der Autor gleich zu dem Gesamtresultat über: durch diese Vereinigung mit Thot ist Ptah auch beteiligt an allen irdischen Göttern (Götterbildern). Er ist der Gesamtgott.

<sup>1)</sup> D. h. wachsen. Maspero: tout prospère sur ces terrains, où ces dieux se sont produits.

<sup>2)</sup> Vgl. in dem Gebet an Thot bei Dieterich, Jahrbücher für Phil. Supplem. ΧΥΙ S. 800 Z. 12: Θώθ, δν πᾶς θεὸς προςκυνεί.

<sup>3)</sup> Beiname des Ptah. Vergleiche oben im Pap. Harris: "der allen Göttern Zufriedenheit schafft (sie in sich vereinigt) in seiner Gestalt als ehrwürdiges Urgewässer".

<sup>4)</sup> Vgl. Zwei religionsgesch. Fragen S. 53 ff. und 73 ff.

<sup>5)</sup> Vgl. das Gebet des Papyrus Harris oben S. 61.

sich heraus hervorgehen lassen; auch er ist ja der, "der sich sich selbst schafft"; aber ebensogut hat auch Ptah Atum und sich selbst erbaut; er ist dessen Leib.¹) Der wichtigste Teil dieses allgemeinen Ptah-Wesens oder Weltgottes ist Ptah der Große, der Herz und Zunge ist, jenes als Horus, dieses als Thot. Er ist als Zunge, als Wort, niedergestiegen, die διακόςμητις zu vollbringen; aber das Wort ist nur der aus der Person herausgetretene, gewissermaßen emanierte Gedanke. Thot und Horus sind unlöslich in Ptah verbunden.²) Die Vereinigung beider in der Osiris-Sage hat den Anlaß zur Einlage dieser ganzen Theologie gegeben. Daß dabei Thot der einzige Gott ist, an den eine speziellere Sage schon schloß, und daß er, bezw. die Zunge, besonders hervortritt, so daß man das Ganze wohl noch als Lehre von der Schöpfung durch das Wort bezeichnen kann, empfindet der Leser von selbst.

Für den Griechen, der solche Lehre etwa hörte, mußte sich von selbst folgende Abfolge von göttlichen Wesen bilden: θεός (in allgemeinster Bedeutung und völlig zurücktretend) — δημιουργός oder δημιουργός Νοῦς³) — endlich Nοῦς und Λόγος. Das trifft in der Hauptsache wunderbar mit der Grundvorstellung im Poimandres zusammen; ja diese Übereinstimmung wird noch stärker, wenn wir erwägen, daß, wenn Thot nach der διακόςμηςις sich wieder mit Ptah vereinigt, er diese Ordnung von ihm getrennt, also von ihm entsendet oder emaniert, vollzogen haben muß. Der Verfasser hat die Anschauung, daß das Wort nur der heraustretende Gedanke ist und beide unlöslich zusammengehören, scharf zum Ausdruck gebracht. Hierdurch erklärt sich jene in der griechischen Schrift uns früher unerklärbare Angabe, daß der Λόγος nach Vollziehung der διακόςμηςις zu dem δημιουργός Νοῦς zurückkehrt und mit ihm zusammen ein einziges Wesen ausmacht: ἐπήδηςεν εὐθὺς ἐκ τῶν κατωφερῶν ςτοιχείων ὁ τοῦ θεοῦ

Dies scheint mir besonders aus § 3 Z. 57, verglichen mit dem Anfang, hervorzugehen.

<sup>2)</sup> Auch die anderen Götter vereinigen sich dank ihrer Tätigkeit in Ptah-Atum, denn Herz und Zunge regieren alles; ihnen dienen die αἰσθήσεις, durch sie handeln die Glieder. Hieraus erklärt sich die Behauptung der Hermetischen Schriften, daß die Vereinigung von νοῦς und λόγος das Leben ist.

<sup>3)</sup> Diese Bezeichnung für Ptah, den Gott alles Handwerks und aller Künste, der zugleich Weltschöpfer ist, hatte sich schon Brugsch ohne alle theologischen Erwägungen geboten. Sie war für den hellenistischen Hörer die einzig mögliche.

Λόγος εἰς τὸ καθαρὸν τῆς φύςεως δημιούργημα (zu dem Feuerkreis, dem eigentlichen Sitz des Ptah, der ja auch Gott des Lichtes und Feuers ist) καὶ ἡνώθη τῷ δημιουργῷ Νῷ ὁμοούςιος γὰρ ἦν. Die Begründung, die an sich viel zu schwach wäre und ebenso für eine Vereinigung von θεός und Νοῦς, Νοῦς und δημιουργὸς Νοῦς, Ἄνθρωπος und λόγος, Ἄνθρωπος und δημιουργὸς Νοῦς und so fort verwendet werden könnte, wird erst klar, wenn wir wissen, daß gerade diese beiden in der ägyptischen Theologie ein einziges göttliches Wesen ausmachen.

Auf ägyptische Quellen mußten wir bei dieser Schrift zuerst raten; hier finden wir eine Übereinstimmung, die sich aus einem Spiel des Zufalls gar nicht erklären läßt. Eine Lehre, welche der Theologie dieser Inschrift im wesentlichen entspricht, ist die erste Hauptquelle des Poimandres. Es ist interessant zu beobachten, wie die ägyptische Fassung noch die zu Grunde liegenden Mythen und die Art ihrer Verbindung erkennen läßt, während die hellenistische überall philosophisch geprägte Begriffe einsetzt. Noch interessanter ist mir freilich dabei, daß ein System, welches auf den ersten Blick neuplatonisch erscheinen mußte, sich kurzweg als ägyptisch herausstellt. Der Erwähnung endlich ist es wert, daß wie Casaubonus, Ménard, Keller<sup>1</sup>) u. a. auch Zeller gerade aus den angeführten Worten schließen wollte, der Poimandres sei jung und von christlicher Theologie beeinflußt. Das ist gewiß an sich begreiflich, zeigt aber, wie vorsichtig man in der Annahme derartiger Einflüsse und den Versuchen, einen aus dem Zusammenhang gerissenen Gedanken auf eine bestimmte Quelle zurückzuführen, sein sollte.

Nehmen wir die allgemein verbreitete ägyptische Vorstellung hinzu, daß die Seele des Menschen nach dem Tode gereinigt zu Atum zurückkehrt, um als Gott mit den Göttern ewig zu leben<sup>3</sup>),

<sup>1)</sup> Hellenismus und Christentum S. 249 A.

<sup>2)</sup> So schon in den ältesten Teilen des Totenbuches, vgl. Erman, Ägypten S. 479 ff., der dem wundervollen Text freilich wohl nicht voll gerecht wird. Daß man später auch in Ägypten sieben Hallen oder Himmelsräume schied, durch welche die Seele dabei wandert, haben wir früher (S. 9—11) gesehen. Wenn ich dennoch in dem folgenden Teil des Poimandres den Aufstieg der Seele durch die sieben Sphären nicht als ägyptisch in Anspruch nehme, so geschieht das, weil sie in den beiden dort erwähnten ägyptischen Darstellungen nebeneinander, nicht übereinander liegen; sie nehmen die Fläche des Himmels

so haben wir den Hauptteil des Poimandres als hellenisierte Lehre ägyptischer Priester erwiesen. Mit ihr läßt sich auch der Gedanke leicht in Einklang bringen, daß der Gott Noûc in dem Frommen lebt und wohnt.¹) Schon in unserer Inschrift gibt ja Ptah Leben dem Frommen und Tod dem Frevler. Er gilt in sehr frühen Berichten als Geber der Lehre von den Göttern, d. h. als Erfinder der Philosophie.²) Er offenbart sich den Seinen und berät sie; ὁ Φθάς coi λελάληκεν³) lautet ein griechisch-ägyptisches Sprichwort, dessen beste Erklärung die früher angeführten⁴) Worte der Intef-Stele bieten: die Menschen sagen von dem Herzen (dem voûc) des Intef: "it is an oracle of the god, which is in every body".

Mit ungeahnter Sicherheit hat sich der eine Teil der Poimandres-Lehre als ägyptisch nachweisen lassen; die Träume, welche einst der phantasievolle Devéria ersann, die Hermetischen Schriften möchten wirklich die Geheimlehre ägyptischer Priester enthalten, haben an einem Punkt und in bescheidenem Umfang Leben gewonnen. Es gilt jetzt, die nicht-ägyptischen Bestandteile zu untersuchen. Auch hier ist das Ziel natürlich, eine zu einer bestimmten Zeit einheitliche Lehre zu finden; aber ein direktes Zeugnis ist uns bisher versagt, und nur auf mancherlei Umwegen werden wir dies Ziel annähernd erreichen können. —

Nicht-ägyptisch ist vor allem, was von dem ersten, dem himm-

ein. Der Begriff der sieben Sphären scheint erst mit der Bildung der astrologischen Systeme nach Ägypten zu kommen. Den Aufstieg durch sie finden wir dann in der jüngeren Mithraslehre (Origenes Contra Celsum VI 22). Daß die Umbildung der Vorstellungen für den Ägypter besonders leicht war, brauche ich kaum hervorzuheben.

<sup>1)</sup> Vgl. die in Kap. I angeführten Gebete.

<sup>2)</sup> Diog. La. procem. 1: Αἰγύπτιοι μέν γὰρ Νείλου γενέςθαι παϊδα "Ηφαιστον, δν ἄρξαι φιλοςοφίας, ἡς τοὺς προεςτῶτας ἰερέας εἶναι καὶ προφήτας. Nach § 2 verglichen mit § 10 scheint der jüngere Hekataios benutzt.

<sup>3)</sup> Suidas: Φθάς ὁ "Ηφαιςτος παρά Μεμφίταις και παροιμία ὁ Φθάς τοι λελάληκεν.

<sup>4)</sup> Oben S. 24 A. 1. Die zu Grunde liegende Anschauung ist hier, daß Gott in dem Menschen denkt und spricht. Es ist eine Vorbereitung jenes Pantheismus, der sich in der V. (VI.) Hermetischen Schrift (Parthey p. 47, 13) so äußert: διὰ τί δὲ καὶ ὑμνήςω cε; ὡς ἐμαυτοῦ ὤν; ὡς ἔχων τι ἴδιον; ὡς ἄλλος ὤν; ςὸ γὰρ εῖ δ ἄν Ϣ, cὸ εῖ δ ἄν ποιῶ, cὸ εῖ δ ἄν λέγω. cὸ γὰρ πάντα εῖ, καὶ ἄλλο οὐδέν ἐςτιν, δ μὴ εῖ. cὸ εῖ τὸ γενόμενον, cὸ τὸ μὴ γενόμενον, νοῦς μὲν νοούμενος, πατὴρ δὲ δημιουργῶν, θεὸς δὲ ἐνεργῶν, ἀγαθὸς δὲ [καὶ] πάντα ποιῶν.

lischen Menschen berichtet wird.¹) Die Vorstellung von ihm steht offenbar eng mit der Lehre von der Macht der Planeten und der είμαρμένη in Verbindung; erklärt soll werden, wie der Mensch, göttlich und irdisch, zur Freiheit und Herrschaft über alles bestimmt und dennoch ein Sklave der είμαρμένη, Gottes Sohn und Ebenbild und doch schwach und sündig sein kann. Es ist schwerlich bedeutungslos, daß gerade hierbei der Prophet seinen Lesern versichert: τοῦτό ἐςτι τὸ κεκρυμμένον μυςτήριον μέχρι τῆςὸε τῆς ἡμέρας. Es ist für Ägypten in der Tat das Neue.

Ich beginne mit der Lehre von der Planeten-Herrschaft und darf mich nach dem großen Buch von Maaß<sup>2</sup>), dem Aufsatz von Kroll<sup>3</sup>), der wundervollen Auswahl von Belegstellen, die Diels in seinem *Elementum* gegeben hat, endlich nach der glücklichen Darstellung der paulinischen Angelologie und Dämonologie durch Everling wohl kurz fassen und alle Polemik vermeiden.<sup>4</sup>)

Sternenkunde und in gewissem Sinne auch Astrologie haben schon im alten Ägypten geblüht; ihre Ausgestaltung aber und werbende Kraft hat die letztere erst im zweiten Jahrhundert vor Christus unter dem Einfluß babylonischer Lehren und griechischer Wissenschaft in Ägypten erhalten und hat von hier aus die Welt erobert.

<sup>1)</sup> Nur einen schwachen Anhalt für einen Einzelzug vermag ich in ägyptischen Texten zu finden. Als der ἄνθρωπος die Sphärenkreise durchbrochen hat, fällt sein Bild und Schatten auf Erde und Wasser. In einem thebanischen Hymnus, in welchem Ptah als erster Gott angerufen wird (Lepsius, Denkm. VI 118 Z. 25, übersetzt von Brugsch, Religion und Mythologie d. alt. Äg. 510 und 514), heißt es: "gegeben ist ein Bild von dir auf der Erde in ihrer Unbeweglichkeit; sie hat sich für dasselbe zusammengefügt, indem du in deiner Form Tatenen und in deiner Gestalt als Vereiniger der beiden Weltzonen erscheinst, welche dein Wort erzeugt und deine Hände geschaffen haben". Häufiger begegnet in jüngeren Quellen die Vorstellung eines Bildes im Wasser, so z. B. in dem stark ägyptisierten Evangelium Mariae (Schmidt, Sitzungsber. d. Berl. Akad. 1896 S. 848): "er denkt sein Bild allein und sieht es in dem Wasser des reinen Lichtes, das ihn umgibt". Doch das sind bestenfalls Einzelheiten, auf die wenig ankommt.

<sup>2)</sup> Die Tagesgötter in Rom und den Provinzen.

Neue Jahrbücher f. Phil. u. Päd. VII 559. Die Einzelbelege bietet
 Fr. Boll, Sphaera.

<sup>4)</sup> Nur daß Boussets schönes Buch Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter, das während des Abschlusses dieser Arbeit erschien, diesem Glauben und seinem Einfluß auf das Judentum m. E. nicht gerecht wird, muß ich beiläufig hervorheben.

Entstanden aus der Sternenverehrung, aus einer Religion, hat dies eigentümliche fatalistische System sich immer wieder in Religion umzusetzen versucht. Mancherlei Zugeständnisse mußte es an vorhandene Vorstellungen machen¹), um einerseits den Widerspruch, daß der strenge Fatalismus jeden Versuch des Menschen, das Geschick zu beeinflussen, und damit Religion und Kult aufhebt, zu verdecken, andrerseits den Anschluß an eine Art natürlicher Religion zu gewinnen, die sich in verschiedenen Gegenden und Lebenskreisen in verschiedener Weise auszubilden begonnen hatte. Das gelang vollständig; die Astrologie ward binnen kurzem der Hauptteil der φυσιολογία oder naturalis theologia, ja sie umfaßte sie in einzelnen Systemen ganz. Die Frage, ob die Ägypter alles als "physisch" erklären, bedeutete, ob sie neben den Planeten, den Zeichen des Tierkreises, den Dekanen u. s. w. noch andere Götter begrifflicher Art, wie Noûc, Λόγος und ähnliche, gehabt haben.²)

Verschiedene Systeme bildeten sich, je nachdem man den größeren Einfluß den sieben Planeten oder den zwölf Zeichen des Tier-

<sup>1)</sup> Ich rechne hierzu vor allem die Verbindung mit der Dämonologie, die sich in Babylonien vielleicht sehr früh, in den anderen Ländern keinesfalls spät vollzog. Für Ägypten darf ich auf Nechepso, den Begründer der neuen Astrologie verweisen, von dem Proklos sagt: ἀνὴρ παντοίαις τάξεςι θεῶν τε καὶ ἀγγέλων ςυναλισθείς (vgl. oben S. 6), für Griechenland auf Poseidonios, der wohl sicher den sublunaren Luftkreis mit Dämonen erfüllt sein ließ. Für die Ausbildung des Systems geben die "Οροι 'Αςκληπιοῦ ein hübsches Beispiel. Daß schon der altägyptische Glaube Dämonen kannte, ist wohl bekannt, weniger bekannt ihre allmähliche Umgestaltung zu persönlich gedachten "Kräften" (vgl. Griffith Stories of the High Priests of Memphis p. 26: There was sent down a Power of God from heaven). Der Prophet oder Magier hat bald einen δάμων in sich, bald eine δύναμις, beides ist identisch.

<sup>2)</sup> Vgl. Iamblich De myst. VIII 4 und öfters. Es ist charakteristisch, daß der ägyptische Priester und Stoiker Chairemon, der Lehrer Neros, wiewohl er diese Frage schroff verneint (vgl. Porphyrios bei Eusebios Praep. ev. III 4, 1—2), doch den Kult, der ihm ein Versuch die είμαρμένη "aufzulösen" ist, wie es scheint, beibehalten will, was ja auch schon Nechepso getan hatte. Wie stark die Astrologie wirklich in den Glauben der Priester eindrang, zeigt noch unser Corpus. Die θεοί sind in einer Reihe von Schriften die Sterne, so in den "Οροι 'Ακκηπιοῦ, ferner der Κλείς, vgl. X (XI) 7: die Seelen der Menschen werden zunächst δαίμονες, εῖθ' οὕτως εἰς τὸν τῶν θεῶν χορὸν χορεύους: χοροὶ δὲ δύο θεῶν, ὁ μὲν τῶν πλανωμένων ὁ δὲ τῶν ἀπλανῶν (vgl. auch V bezw. VI 3: ὁ ἥλιος θεὸς μέτιστος τῶν κατ' οὐρανὸν θεῶν κτλ.).

kreises zuschrieb1), oder beide vereinigte.2) Aber die stoische wie die vorstoische Theologie hatte ja auch die Elemente vergöttlicht<sup>3</sup>); sie konnten, sobald die Astrologie versuchte, sich zu einer allgemeinen "natürlichen Religion" auszugestalten, in dem System kaum fehlen.4) Als Gegenbilder der leitenden croixeîa werden sie die geleiteten, beeinflußten croixcîa. In diesem Doppelsinn hat die Quelle, welcher Varro im XVI. Buch der Antiquitates rerum divinarum folgt, das Wort cτοιχεῖον und ebenso Varro die Wörter elementum und pars mundi gebraucht. Wie dann in den Systemen, in welchen die zwölf Tierzeichen die Lenker sind, diese unter sich die Dekane, in den andern Systemen die Planeten unter sich allerart Trabanten oder Dämonen haben, so konnten auch die Elementargeister unter sich kleinere göttliche Wesen, etwa die Geister der Winde, des Regens, des Taus u. a. dulden. Das System wurde damit nicht zerstört, wenn auch dieser wohl mit alten Volksvorstellungen zusammenhängende Ausbau dem fatalistischen Grundgedanken an sich nicht günstig war.5)

<sup>1)</sup> Jenes läßt babylonische, dieses ägyptische Theorien stärker hervortreten.

<sup>2)</sup> Wichtig scheint mir, daß Varros eine Hauptquelle die Göttlichkeit der Planeten anerkannte, die Göttlichkeit der Tierkreisbilder aber deshalb bestritt, weil sie nicht einheitliche Wesen, sondern Gebilde aus mehreren Sternen seien und sich nicht bewegten. Man sieht, wie die abendländische Philosophie gegen die neue Religion ankämpft. Für Chairemon waren die ζψδια natürlich Götter.

<sup>3)</sup> Die Ausgestaltung dieser Vorstellung in Ägypten und ihre Rückwirkung auf Griechenland habe ich versucht in den Zwei religionsgesch. Fragen S. 78ff. anzudeuten. Mancherlei Bestätigungen haben sich inzwischen gefunden, die sich aber besser in einer Spezialuntersuchung über Varros Quellen darstellen lassen. Noch hat ja niemand versucht, den Wert der Antiquitates rerum divinarum wirklich darzustellen.

<sup>4)</sup> Sie hatten sich früher ja schon mit den begrifflichen Göttern der Stoa (Juppiter der oberste Äther und Herr der *primae causae*, Juno der untere und Herrin der *secundae causae* u. s. w.) vertragen.

<sup>5)</sup> Es scheint mir möglich, daß schon Varros Quelle so weit ging. Zwar zählt er das, was in den "Οροι 'Αcκληπιοῦ als Werk der Dämonen genannt wird, fulmina, grandines, ardores, aurae pestilentes, diluvia, hiatus motusque terrarum in Buch I Fr. 19 einfach zu den Lebensäußerungen der cτοιχεῖα. Aber Tertullian Ad nationes II 8 versichert ausdrücklich, daß Varro auch aus den Elementen entstandene (natos) Götter kennt. Ich kann dem Versuch Agahds (Jahrbb. f. Phil. Suppl. XXIV 72), dies als grobes Mißverständnis hinzustellen, nicht folgen. Gerade Varro hatte allen Grund, auch für die Existenz von di minuti

Ich darf dies erweiterte System vielleicht zunächst in einer jungen orientalischen Form dem Leser vorführen, von der ich erst später nachweisen kann, daß sie auf Hermetische Lehren zurückgeht. Der arabische Gelehrte Schahristânî berichtet über die Sekte der Rû'hânîjât (der Anhänger der geistigen Wesen)1): "Was die Tat betrifft, so behaupten sie: die geistigen Wesen (Planetengeister) sind die vermittelnden Ursachen beim Hervorbringen und Schaffen, bei der Verwandlung der Dinge aus einem Zustande in den andern und der Weiterführung der geschaffenen Dinge vom Anfang zur Vollendung; sie rufen die Kraft von der göttlichen, heiligen Majestät zu Hilfe und lassen die göttliche Gabe auf die niederen Existenzen herabströmen. Zu ihnen gehören die Leiter der sieben Wandelsterne in ihren Himmelskreisen, und diese (Sterne) sind die Behausungen jener. Jedes geistige Wesen hat eine Behausung, und jede Behausung einen Himmelskreis, und die Beziehung des geistigen Wesens zu dieser ihm eigentümlichen Behausung ist die Beziehung des Geistes zu dem Körper: er ist ihr Herr und Leiter und Herumführer.2) Sie nannten die Behausungen Herren (ἄρχοντες) und zuweilen Väter, die Elemente aber Mütter. Die Tätigkeit der geistigen Wesen besteht nun in der Bewegung derselben (Sterne) nach einer eigentümlichen Bestimmung, damit aus ihren Bewegungen Wirkungen in den Natursubstanzen und Elementen geschehen, woraus Zusammensetzungen und Mischungen unter den zusammengesetzten Dingen entstehen und ihnen körperliche Kräfte folgen und darnach geistige Seelen zusammengesetzt werden, gleich den Arten der Pflanzen und Tiere. aber fänden Einwirkungen statt, bald universell, indem sie von einem

eine Rechtfertigung zu suchen; auch für ihn wird, wie für Poseidonios, der unterste Luftraum der Ort nicht nur für die Seelen, sondern auch für die Dämonen gewesen sein (vgl. zu der Vorstellung Everling S. 107). Bei natos braucht man durchaus nicht bloß an geschlechtliche Zeugung zu denken.

<sup>1)</sup> D. Chwolsohn, Die Ssabier und der Ssabismus II 422.

<sup>2)</sup> Vgl. die Straßburger Kosmogonie Pap. 481° 28: ἐπτὰ δέ μιν (τὸν οὐρανὸν) ζώναις διεκός[μεεν ἐπτὰ δ' ἐπῆςαν] ἄςτρων ἡγεμονῆες, ἄλη ὧν [τείρεα δινεῖ]. Nicht gesagt ist damit natürlich, daß schon ägyptischer Glaube hiermit dieselbe Auffassung verband, die wir in der Ausgestaltung des fatalistischen Systems finden werden. Die Isis-Lehre hat uns Hippolyt in der Schilderung der Naassener erhalten; die sieben Gewänder der Göttin sind die sieben Himmelsphären (zur Anschauung vgl. Philon Περί φυγάδων 562 Μ: ἐνδύεται δὲ ὁ μὲν πρεςβύτατος τοῦ ὄντος λόγος ὡς ἐςθῆτα τὸν κόςμον). Erst ein Christ verband damit den Gedanken vom Sturz und Aufstieg der Seele.

universellen geistigen Wesen herkommen, bald partiell, indem sie von einem partiellen geistigen Wesen herrühren, so daß mit dem genus (Ganzen) des Regens ebenso ein Engel verbunden ist wie mit jedem einzelnen Tropfen. Zu ihnen gehören ferner die Leiter der oberen in der Luft sich zeigenden Erscheinungen, sowohl was von der Erde aufsteigt und dann herabkommt, wie Regen, Schnee, Hagel und Wind, als auch das, was vom Himmel herabkommt, wie Meteore und Sternschnuppen, sowohl was in der Luft vorkommt, wie Donner und Blitz, Wolken, Nebel, Regenbogen, Kometen, der Hof des Mondes und die Milchstraße, wie was auf der Erde vorkommt, wie Erdbeben, Überschwemmung, Ausdünstungen u. s. w.¹) Zu ihnen gehören ferner die Vermittler der in allen Existenzen vorhandenen Kräfte und die Leiter der in allem Bestehenden sich offenbarenden Leitung, so daß du nichts Existierendes leer von Kraft und Leitung siehst, wenn es für beide empfänglich ist."

Ich habe die sicher nicht jüdischen Einflüssen entstammende Stelle<sup>3</sup>) ganz hierher gesetzt, weil sie zugleich die beste Darstellung der Ansichten ist, die in dem hellenistisch beeinflußten Judentum seit dem zweiten Jahrhundert vor Christus wirken. Genau so treten sie uns bekanntlich in dem alten Buch Henoch entgegen. Es ist nicht der Glaube des Volkes; die Gebildeten, die Philosophen sind es zunächst, welche diese "natürliche Religion" mit dem jüdischen Monotheismus verbinden. Das zeigt die Weisheit Salomons 13, 2, die von den Philosophen sagt: ἀλλ' ἢ πῦρ ἢ πνεῦμα ἢ ταχινὸν ἀέρα ἢ κύκλον ἄττρων ἢ βίαιον ὕὸωρ ἢ φωστῆρας οὐρανοῦ, πρυτάνεις κόςμου<sup>5</sup>), θεοὺς ἐνόμιςαν<sup>4</sup>); die auffallend milde Polemik erklärt sich, wenn wir bedenken, daß diese Philosophie schon in das Judentum eingedrungen war. Im zweiten Jahrhundert nach Christus findet der Verfasser des Κήρυγμα Πέτρου schon für Heidentum und Judentum

<sup>1)</sup> Vgl. die "Οροι 'Ακκληπιού.

Als Lehrer verehren auch die Rû'hânîjât die ägyptischen Offenbarungsgötter Hermes und 'Αγαθός δαίμων.

<sup>3)</sup> Es ist die gezierte, dichterische Umschreibung für den terminus technicus косµократорес.

<sup>4)</sup> Ich irrte, wenn ich früher (Zwei religionsgesch. Fragen 109) hier zwei Ansichten, einen Kult der Elemente im engeren Sinn und einen Sternenkult finden wollte. Die Fortsetzung stellt dieser Religion den Kult der Bilder gegenüber. — Zu vergleichen ist Henoch 80, 7.

die Gesamtcharakteristik: jenes dient den ἀγάλματα, dieses den cτοιχεῖα.1)

Der fatalistische Grundzug dieser Religion scheint zunächst bei der Verbindung mit dem jüdischen Monotheismus zurückzutreten, jene Engellehre sich nur wie eine Erweiterung und Bereicherung

<sup>1)</sup> Den Wortlaut der Stelle sei es gestattet, da sie neuerdings von Preuschen falsch behandelt (Antilegomena 52) und zugleich in ihren Anschauungen und ihrem Sprachgebrauch interessant ist, ganz beizufügen: Τοῦτον τὸν θεὸν (er ist vorher ganz in Hermetischer Weise gepriesen) cέβείθε μή κατά τοὺς ελληνας . . . . άγνοία φερόμενοι και μή έπιςτάμενοι τον θεόν ώς ήμεῖς κατά την γνῶςιν την τελείαν, ων (ην Cod. verb. v. Potter) έδωκεν αὐτοῖς ἐξουςίαν εἰς χρηςιν, μορφώ**cantec**, ξύλα καὶ λίθους χαλκὸν καὶ ςίδηρον χρυςὸν καὶ ἄργυρον, (ἐπιλαθόμενοι) τής ΰλης αὐτῶν καὶ χρήςεως, τὰ δοθλα τής ὑπάρξεως ἀναςτήςαντες ςέβονται και α έδωκεν αὐτοῖς εἰς βρῶςιν ὁ θεὸς πετεινά του ἀέρος και της θαλάςτης τὰ νηκτά και τής γής τὰ έρπετά και τὰ θηρία ςὺν κτήνεςι τετραπόδοις του άγρου (vgl. oben S. 47 A. 1; hiernach könnte ein Synonym zu céβονται ausgefallen sein) γαλάς τε και μθς αἰλούρους τε και κύνας (λύκους τε) και πιθήκους, και τὰ ἴδια βρώματα βρωτοῖς θύματα θύουςιν καὶ νεκρὰ νεκροῖς προςφέροντες ὡς θεοῖς ἀχαρι**cτοθει τψ θεψ διά τούτων άρνούμενοι αὐτόν εἶναι. — Μηδὲ κατὰ Ἰουδαίους** καὶ γὰρ ἐκεῖνοι μόνοι οἰόμενοι τὸν θεὸν γινώςκειν οὐκ ἐπίςτανται λατρεύοντες άγγέλοις και άρχαγγέλοις, Μηνί και Σελήνη. και έάν μή σελήνη φανή, cάββατον οὐκ ἄγουςι τὸ λεγόμενον πρῶτον οὐδὲ νεομηνίαν ἄγουςιν οὔτε άζυμα οὔτε (ςκηνῶν) έορτὴν οὔτε μεγάλην ἡμέραν. Die Konjektur Preuschens, der im Anfang für fiv bezw. wv vielmehr fic einsetzen und nach ekoucíav interpungieren will, ergibt Widersinn, da das zum Kult verwendete Silber und Gold ja gerade der χρήτις entzogen wird. Im folgenden scheint mir ἐπιλαθόμενοι oder αμελήςαντες oder ein ähnliches Wort zu fehlen. Als drittes γένος der Gottesverehrung wird die Verehrung Gottes durch Christus hingestellt. So bietet sich von selbst Koloss. 2, 8 zum Vergleich: βλέπετε μή τις ύμας έςται ό **cuλαγωγών** διά της φιλοςοφίας καὶ κενής ἀπάτης κατά την παράδοςιν τών άνθρώπων κατά τὰ στοιχεῖα τοῦ κόσμου καὶ οὐ κατά Χριστόν. hierzu verführt, führt in die Knechtschaft; es ist eine Religion nur des irdischen Nούc, vgl. 2, 16: μη ούν τις ύμας κρινέτω έν βρώςει η έν πόςει η έν μέρει έορτης η νεομηνίας η ςαββάτων ..... μηδεις ύμας καταβραβευέτω θέλων έν ταπεινοφρος ύνη και θρης κεία των άγγέλων, & έωρακεν έμβατεύων, είκη φυσιούμενος ύπό του νοός της σαρκός αύτου .... εί ἀπεθάνετε cùν Χριστῷ ἀπὸ τῶν στοιχείων τοθ κόσμου, τί ὡς ζῶντες ἐν κόσμῳ δογματίζετε ... (auch hier sind die cτοιχεῖα τοῦ κόςμου zugleich persönlich gefaßt, sie sind die ἄγγελοι, Everling 101). Der demütige Dienst, die Berufung auf Visionen, die in der Polemik hervorgehobene Betonung des Nooc, alles scheint zu zeigen, daß diese jüdische Mystik sich mit der "Hermetischen" eng berührt. Auch kann Paulus das Verständnis für seine Schilderung dieser δουλεία bei Judenchristen und Heidenchristen gleichmäßig voraussetzen.

der bisherigen Vorstellungen einzuführen. In ihren Wurzeln reicht sie ja auch über die Astrologie weit hinauf. Die Zwischenwesen erscheinen lange nur als Vollbringer des göttlichen Willens, gewissermaßen neutral, selbst weder gut noch böse. Aber allmählich bricht auch die fatalistische Auffassung durch; wir hören, daß bei den Essenern die είμαρμένη voll anerkannt ist1); ihren Zwang durch magische Einwirkung zu brechen, dient die Kenntnis der geheimen Namen der Engel. Aber Hippolyt (IX 4) und Epiphanius (I 16, 2) sprechen auch ausdrücklich von dem Schicksalsglauben und der Astrologie bei den "Pharisäern". Auch bei ihnen haben die Planeten, d. h. ihre Dämonen und Engel, bestimmte mystische Namen. Ein derartiges System mit den Namen der Planeten- und Tierkreiszeichen hat Epiphanius skizziert; von einem anderen bewahren die Evangelien eine Spur. Man hat mehrfach betont, daß der Name Beelzebul für den obersten der Dämonen in der apokryphen jüdischen Literatur nicht vorkommt.<sup>9</sup>) Auch in dem Neuen Testament ist seine Verwendung beschränkt; bei näherer Prüfung gehen alle Stellen auf eine Geschichte zurück. Pharisäer erheben die Anklage gegen Jesus: ούτος οὐκ ἐκβάλλει τὰ δαιμόνια εἰ μὴ ἐν τῷ Βεελζεβούλ ἄρχοντι τῶν δαιμονίων.3) Zur Erklärung verweise ich auf die äußerst interessanten jüdischen Planetengebete des Cod. Paris. 2419 (fol. 277<sup>r</sup>), in welchen den verschiedenen Planeten bestimmte Engel und Dämonen zugewiesen werden. Bei allen anderen Planeten sind es mehrere gute und böse Gewalten; nur der oberste und mächtigste Planet, Saturn4),

<sup>1)</sup> Josephos XIII 5, 9: τὸ δὲ τῶν Ἐςςηνῶν γένος πάντων τὴν εἰμαρμένην κυρίαν ἀποφαίνεται καὶ μηδέν, δ μὴ κατ' ἐκείνης ψῆφον ἀνθρώποις ἀπαντῷ. — Von den Pharisäern bezeugt Hippolyt (IX 4), daß sie neben der εἰμαρμένη auch dem freien Willen sein Recht zu lassen und einen mehr stoischen Mittelweg zu finden suchten.

<sup>2)</sup> Vgl. Baudissin, Realencyclop. f. prot. Theol. und Kirche II 3516. Die Eigenartigkeit der Tateache verlangt eine Erklärung.

<sup>3)</sup> Matth. 12, 24; 27; vgl. Luk. 11, 16; 18; 19; Mark. 3, 22: καὶ οἱ γραμματεῖς οἱ ἀπὸ Ἱεροςολύμων καταβάντες ἔλεγον ὅτι Βεελζεβοὺλ ἔχει καὶ ὅτι ἐν τῷ ἀρχοντι τῶν δαιμονίων ἐκβάλλει τὰ δαιμόνια, endlich Matth. 10, 26: εἰ τῷ οἰκοδεςπότη Βεελζεβοὺλ ἐπεκάλεςαν, πόςῳ μᾶλλον τοῖς οἰκιακοῖς αὐτοῦ. Die allgemeinere Anklage ist δαιμόνιον ἔχεις; sie entspricht in ihrer Beziehung auf die übernatürliche Kraft und die neue, nicht der pharisäischen Auffassung entsprechende Lehre und Predigt dem allgemein hellenistischen Glauben an den δαίμων πάρεδρος, über den ich in Kap. VII handeln muß.

<sup>4)</sup> Das Gebet an ihn, oder vielmehr an seinen Engel, beginnt: κύριε ό

hat nur einen Engel, Ktetoël, und nur einen Dämon, Beelzebul. Auch die mittelalterliche Astrologie, die von der jüdischen abhängt, kennt als Sitz "des Teufels" den Saturn. Natürlich ist dann Ktetoël in ähnlicher Weise der mächtigste der Engel; denn das System, welches sich in diesen Gebeten ausdrückt, gibt keinem Planeten nur gute oder nur böse Kraft; alle sind hier gleicherweise doppelt wirksam. Ich zweifle nicht, daß Ktetoël hier die Stelle, die gewöhnlich dem Metatron zugewiesen wird, einnahm und gewissermaßen Stellvertreter Jehovahs war.

Wie weit der einzelne Jude mit diesen Vorstellungen von der είμαρμένη und dem Walten der Sternengeister noch den Glauben an ein persönliches Regiment Gottes zu verbinden wußte, läßt sich nicht im allgemeinen feststellen. Doch gibt die Sprache von der Macht und dem Druck dieser Vorstellungen einen gewissen Eindruck. Daß die Ausdrücke κοςμοκράτορες oder ἄρχοντες τοῦ κόςμου früh übernommen wurden, zeigt die Weisheit Salomons gerade in der poetischen Umschreibung; ihre Verbreitung lehren uns die neutestamentlichen Schriften; aber sie führen in der Regel auch schon einen Schritt weiter. Die Auflehnung gegen den drückenden Zwang läßt den Gläubigen betonen, daß es doch nur dieses Leben, nur diese Welt ist, über welche jene Mächte herrschen; sie heißen ἄρχοντες τοῦ αἰῶνος τούτου, seltener auch κοςμοκράτορες τοῦ κόςμου τούτου.¹)

θεός ήμῶν ὁ μέγας καὶ ΰψιςτος, ὁ ποιήςας καὶ πλάςας τὸν ἄνθρωπον; zu vergleichen ist das Gebet der Ssabier an den "Gott der Juden" Saturn bei Dozy-Goeje (Actes du sixième Congrès international des Orientalistes, part. Il section I p. 350). "Die Pharisäer" des Evangeliums brüsten sich mit der geheimen Weisheit, der Kenntnis des Namens dieser höchsten, verborgenen δύναμις. Daß Beelzebul phönizische Gottheit ist, fällt mir nicht ein zu bestreiten; aber nicht dem Volksglauben der Juden, sondern einer astrologischen Geheimlehre gehört er für diese Zeit an. — Mit der Vorstellung, daß die Mehrzahl der Planeten mehrere δαίμονες, Fixsterne wie die Plejaden deren sieben in sich haben, hängt die Rede Jesu Matth. 12, 43—45 — Luk. 11, 24—26 zusammen; A. Jacoby, welcher zu meiner Freude die astrologische Grundlage dieser ganzen Vorstellungen schon richtig erkannt hat (Evangelisch-protestantischer Kirchenbote f. Elsaß-Lothringen 1902 S. 380), bringt irrig hiermit die ἐπτὰ πνεύματα πλάνης der Patriarchentestamente zusammen, in denen jedem Planeten ein πνεθμα entspricht.

1) Daß ich damit nicht die gesamte Vorstellung von dem andern αἰψν aus dieser astrologischen Religion herleiten will, ist selbstverständlich; sie wurzelt ebensowenig wie der Unsterblichkeitsglaube in ihr. Aber auch bei letzterem muß man scharf betonen, daß er in dem hellenistischen Glauben meist eng mit der Lehre von der είμαρμένη verbunden ist.

Eine weitere Verbreitung auch dieser Formel setzt die nächste Fortbildung κοςμοκράτορες τοῦ ςκότους τούτου¹) voraus; ihr entspricht eine allgemeine Vorstellung, daß diese Herrscher furchtbare Tyrannen sind, daß die menschliche Schwachheit und Sündigkeit von ihnen herrührt, ja daß sie direkt den Menschen zwingen zu sündigen.<sup>9</sup>) Auch diese Anschauung wird bei den einzelnen in verschiedener Stärke vorgetreten sein; weit verbreitet war sie auch im Judentum. letztes Kriterium bietet die bei den Gnostikern so oft wiederkehrende Ansicht, der Gott der Juden sei der Gott der είμαρμένη; man muß sie mit der gleichzeitigen Behauptung des Κήρυγμα Πέτρου, daß die Juden den croixeîa dienen, verbinden, um ihre Bedeutung ganz zu verstehen. Die christliche Opposition gegen den Gottesbegriff des Alten Testaments spielt hier jedenfalls eine sehr viel geringere Rolle als die Opposition gegen die hellenistische, bezw. fatalistische Fortbildung dieses Begriffes. Wir sehen diese Fortbildung ja in Paulus, der seine Vorstellungen von Dämonen und Engeln nach Everlings schönem Nachweis ganz dem Judentum seiner Zeit entnommen hat. Wir müssen freilich noch einmal auf jene eigentümliche Auflehnung gegen den Glauben an die είμαρμένη zurückschauen, die ich soeben schon streifte.

Mit Recht hat Maaß hervorgehoben, welch furchtbaren Druck diese orientalische Schicksalsvorstellung auf die Seelen üben mußte und geübt hat. Sich diesem Zwange zu entziehen, aus dieser δουλεία in eine Art ἐλευθερία zu kommen, wird die allgemeine Sehnsucht der Zeit. Der chaldäische und ägyptische Zauberer bot dazu



<sup>1)</sup> Zuerst im Epheserbrief (6, 12), also einem ganz von den Anschauungen hellenistischer Mystik getränkten Schriftwerk: πρὸς τὰς ἀρχάς, πρὸς τὰς ἐξουκίας, πρὸς τοὺς κοςμοκράτορας τοῦ κκότους τούτου, πρὸς τὰ πνευματικὰ τῆς πονηρίας ἐν τοῖς ἐπουρανίοις, dann formelhaft z. B. in dem Gebet von Gizeh (bei Jacoby, Ein neues Evangelienfragment S. 84): αἱ ἀρχ[αὶ καὶ ἐξ]ουςίαι καὶ κος[μο]κράτορες τοῦ [c]κότους ἢ καὶ ἀκάθαρτον πνεῦμα, endlich verblaßt in der Confessio Cypriani 8: ἔγνων ἐκεῖ, πόςοι ἄρχοντες κκότους εἰςίν (es sind die 865 Tagesgötter). Das könnte der Verfasser des Poimandres auch sagen. — Die Gewalt der Sternengötter ist hier schon allein böse, die Steigerung unverkennbar.

<sup>2)</sup> Pistis Sophia 336 (auf die Frage, woher die Sünde stammt): ἄρχοντες είμαρμένης isti ἀναγκάζους homines usque dum commiserint peccata. Auf die έπτα πνεύματα τής πλάνης habe ich S. 52 A. 3 verwiesen; verwandt sind τὰ πνευματικά τής πονηρίας ἐν τοῖς ἐπουρανίοις Ερh. 6, 12.

magische Mittel¹), die Religionen beginnen Gott und die είμαρμένη in Gegensatz zu bringen; Gott schützt die Seinen gegen ihre Macht. Man betet²): ὑπεράςπιςόν μου πρὸς πᾶςαν ὑπεροχὴν ἐξουςίας, ὸαίμονος, θ[ρ]ό[νου]³), ἀ[ρχῆς], είμαρμένης ναί, κύριε, ὅτι ἐπικαλοῦμαί cou τὸ κρυ[π]τὸν ὄνομα τὸ διῆκον ἀπὸ τοῦ ετερεώματος ἐπὶ τὴν τῆν. Der Theologe wird die paulinische Terminologie leicht wiedererkennen. Gleichwohl richtet sich das Gebet an den ᾿Αγαθὸς δαίμων und ist sicher nicht von christlichen Ideen beeinflußt.

Der fromme Jude späterer Zeit tröstet sich, daß zwar alle Völker unter der είμαρμένη stehen, das Volk Gottes aber nicht. Ahnliches lehren von den Anhängern des Noûc die Hermetischen Schriften, die sich überhaupt viel mit dieser Frage beschäftigen, vgl. z. B. XII (XIII) 9: πάντων ἐπικρατεῖ ὁ νοῦς, ἡ τοῦ θεοῦ ψυχή, καὶ είμαρμένης καὶ νόμου ) καὶ τῶν ἄλλων πάντων, καὶ οὐδὲν αὐτῷ ἀδύνατον, οὕτε είμαρμένης ὑπεράνω θεῖναι (Candalle, ὑπεράνωθεν οὖν MAC) ψυχὴν ἀνθρωπίνην, οὕτε ἀμελήςαςαν, ἄπερ ςυμβαίνει, ὑπὸ τὴν είμαρμένην θεῖναι (Candalle, είναι A, οὖν MC). Und wieder ähnlich ist die Ansicht der Valentinianer, daß Christus die Seinen aus dem Reich der είμαρμένη in die 'Ογδοάς, aus der δουλεία in die ἐλευθερία führt, vgl. Clemens von Alexandria Exc. ex Theodoto 72: ἵνα μεταθῆ τοὺς εἰς Χριςτὸν πιςτεύςαντας ἀπὸ τῆς είμαρμένης εἰς τὴν ἐκείνου πρόνοιαν, und 78: μέχρι τοῦ βαπτίςματος

<sup>1)</sup> Für "Zoroastres" vgl. den Schluß des Kapitels. Einen Zauber zur Beeinflussung der είμαρμένη bietet Dieterich Abraxas 176 ff., vgl. 177, 15: ἀπάλειψόν μου τὰ τῆς είμαρμένης κακὰ ... ἐπίβλεψόν μου τῆ γενέςει ... ὁιαφύλαξόν με ἀπὸ πάςης τῆς ἰδίας μου ἀςτρικῆς, ἀνάδυς ν μου (zurücknehmen, vgl. Dieterich 178) τὴν κληρὰν είμαρμένην, μέρις ν μοι ἀγαθὰ ἐν τῆ γενές ει μου. Eine Hermetische Lehre, daß der "Philosoph" zu solchen Mitteln nicht greifen wird, da er die Güter und die Übel der είμαρμένη verachtet, wird uns später begegnen.

<sup>2)</sup> Im ersten Berliner Zauberpapyrus (Parthey, Abh. d. Berl. Akad. 1866 S. 126 Z. 215). In dem analogen Gebet bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 74 Z. 1192 heißt es nur: διαφύλαξόν με τὸν δεῖνα ἀπὸ πάςης ὑπεροχῆς ἐξουςίας καὶ πάςης ὕβρεως. Das zeigt, wie das Walten der εἰμαρμένη schon empfunden wird.

<sup>8)</sup> Statt des ersten o las Parthey allerdings  $\epsilon$ , doch wird sich schwerlich eine andere Ergänzung denken lassen.

<sup>4)</sup> Karppe Les origines du Zohar p. 76. 77: L'influence des astres n'a aucun effet sur Israèl.

 $<sup>\</sup>delta$ ) Auch Paulus verbindet den νόμος mit jenen Himmelskräften, deren Gesamtwirkung die είμαρμένη ist.

οὖν ἡ εἱμαρμένη, φαςίν, ἀληθής, μετὰ δὲ τοῦτο οὐκέτι ἀληθεύουςιν οἱ ἀςτρολόγοι.

Ich verzichte darauf die Zitate aus Hermetischen oder gnostischen Schriften zu häufen. Für erstere werden uns noch später zahlreiche Zeugnisse begegnen, letztere hat Anz in einer lesenswerten Studie "Zur Frage nach dem Ursprung des Gnostizismus" fast vollständig zusammengetragen.1) Er sucht eine einzige Zentralidee des Gnostizismus zu erkennen und sie aus der babylonischen Religion zu erklären: es ist die Lehre von der είμαρμένη und der Befreiung von ihr. So wenig ich dem Grundgedanken beistimmen kann?), so sicher scheint mir, daß eine der Hauptlehren der meisten Sekten ist, "daß sieben Archonten die Welt knechten und den Menschen nicht zur Freiheit kommen lassen, die ihm kraft seines göttlichen Adels gebührt, daß aber die yvŵcıc aus dieser Tyrannei erlösen und zu Gott führen kann". Das bildet die treibende Kraft, das werbende Element in diesen wunderlichen Theosophien. Der Fatalismus hat als sein Gegenbild den Mystizismus, die Lehre einer "natürlichen Religion" hat eine Steigerung des Strebens nach Entrückung über die Natur erzeugt; an der Stärke des einen können wir die Wirkung des andern messen.

Gewiß ist bei Paulus noch viel von der mehr allgemeinen, gewissermaßen neutralen Auffassung der Elementargeister im früheren Judentum übrig. Aber die ἄρχοντες τοῦ αἰῶνος τούτου sind doch zugleich schon die bösen Gewalten, welche z. B. die Kreuzigung Christi in gottfeindlicher Absicht veranlaßt haben; ihr Walten wird an dem Tage, wo Gott die Herrschaft wieder übernimmt, beendet

<sup>1)</sup> Gebhardt-Harnack, Texte und Untersuchungen XV 4.

<sup>2)</sup> Aussichtslos war von vornherein der Gedanke, die ganze geistige Bewegung des Orients lasse sich auf ein Volk zurückführen; leichtfertig und nur aus vollster Unkenntnis alles Ägyptischen und alles Hellenismus zu erklären die Begründung, mit der Anz die Berücksichtigung Ägyptens ablehnt, unglücklich die Konstruktion einer zeitlichen Abfolge von Magie, bezw. Mysterienkult, und Philosophie. Viel zu wenig werden die verwandten Vorstellungen geschieden; jede Erwähnung von sieben Planeten oder sieben Himmeln genügt, diesen Glauben nachzuweisen; ob die Sterne teils gute teils böse oder sowohl gute wie böse Gewalt haben, d. h. ob einfach die alte Astrologie vorwirkt, oder ob sie an sich böse sind, gilt für Anz gleich. Dennoch hat Anz die religiöse Empfindung der Zeit m. E. besser als mancher seiner Vorgänger getroffen, nur daß er die gewissermaßen international gewordene hellenistische

werden.1) Jetzt herrscht als θεός τοῦ αἰῶνος τούτου, als ἄρχων τῆς έξουςίας τοῦ ἀέρος (also zwischen Himmel und Erde) der Fürst jener ἄρχοντες, der Böse<sup>3</sup>), und selbst die κτίαι seufzt und sehnt sich nach der Freiheit. Aber auch ohne die Hoffnung auf jene neue Weltperiode, in welcher die ἄρχοντες gestürzt und die κτίςις erneut wird, hat der Christ schon jetzt gegenüber der trostlosen Leere einer fatalistischen Religion, welche den Zusammenhang zwischen Mensch und Gott lösen muß, das beseeligende Bewußtsein einer unstörbaren Liebesvereinigung mit Gott; jene dunkeln Mächte beherrschen nur das äußere Ergehen, nur sein irdisches Teil; er aber weiß: ὅτι οὔτε θάνατος οὔτε ζωή, οὔτε ἄγγελοι οὔτε ἀρχαὶ οὔτε δυνάμεις, οὔτε ένεςτῶτα οὔτε μέλλοντα, οὔτε ὕψωμα<sup>8</sup>) οὔτε βάθος, οὔτε κτίςις έτέρα δυνήςεται ήμας χωρίςαι από της αγάπης του θεού της έν Χριςτώ 'lηcoῦ τῷ κυρίῳ ἡμῶν (Röm. 8, 38). Das wunderbare Wort läßt sich nur aus dem innersten Erleben, nur aus der Tatsache begreifen, daß Paulus unter dem Druck einer fatalistischen Religion selbst geseufzt hat. Es vereinigt sich trefflich mit jener aus anderer Stimmung geschriebenen, vielbesprochenen Mahnung an die Galater: καὶ ἡμεῖς ὅτε ήμεν νήπιοι, ύπὸ τὰ στοιχεῖα τοῦ κόσμου ήμεν δεδουλωμένοι .... άλλα τότε μέν οὐκ εἰδότες θεὸν ἐδουλεύς ατε τοῖς φύς ει μη οὖςιν θεοῖς  $^4$ )· νῦν δὲ γνόντες θεόν, μᾶλλον δὲ γνως θέντες ὑπὸ θεοῦ, πῶς ἐπιττρέφετε πάλιν ἐπὶ τὰ ἀρθενή καὶ πτωχὰ στοιχεῖα $^{5}$ ), οίς πάλιν Vorstellung mit dem mythologischen Kern verwechselt, der neben ihr in diesen Systemen wirkt.

1) Für den gläubigen Juden war es der Tag, an dem der Messias erscheint. Wer Christi Kommen als das erste Erscheinen des Messias betrachtete, mußte die Aufhebung der είμαρμένη auf seine Wiederkunft verschieben.

2) Vgl. I. Kor. 2, 6; 15, 24; Ephes. 2, 2; II Kor. 4, 4. Eine zweite, zunächst von der Astrologie unabhängige Lehre von dem Widersacher Gottes und der Seinen wirkt mit ein.

- 3) Die astrologische Bedeutung von ΰψωμα (Kulminationspunkt eines Sternes und seiner Macht) findet sich auch in den Zauberpapyri (vgl. besonders Dieterich, Abraxas 173, 20). Daneben empfindet Paulus es in der Bedeutung "Höhe" (vgl. etwa Wessely, Denkschr. d. K. K. Ak. 1888 S. 73 Z. 1154: ὁ τὸν αἰθέρα ἀνακρεμάςας μετεώρψ ὑψώματι) und bildet danach der Fülle des Ausdrucks halber den Gegensatz wie z. B. Longin περὶ ΰψους 2. Ähnlich Vettius Valens in gehobener Rede (oben S. 6).
- 4) Die naturalis theologia erkennt nur die Götter an, die φύcει sind, das ist für Paulus nur der Eine.
- 5) Sie als Dämonen sind diesem Gott gegenüber πτωχά και άσθενή, während ihre Diener die τακτοι δρόμοι und die Allmacht dieser "Götter" preisen.

ἄνωθεν δουλεῦς αι θέλετε; ἡμέρας παρατηρεῖς θε καὶ μῆνας καὶ καιροὺς καὶ ἐνιαυτούς.  $^{1}$ )

Dieselbe Grundauffassung, die Paulus ganz allgemein voraussetzt, liegt auch in der Schilderung des Menschen im Poimandres (15): άθάνατος γάρ ὢν καὶ πάντων τὴν ἐξουςίαν ἔχων τὰ θνητοῦ πάςχει ύποκείμενος τη είμαρμένη ύπεράνω ούν ὢν της άρμονίας έναρμόνιος γέγονε δοῦλος. Aus der δουλεία steigt dann die Seele des Frommen, d. h. des mit der yvûcic Begabten, im Tode wieder durch die Sphären zu Gott empor. Der Mythus, in welchen dieser Gedanke wenigstens z. T. sich hüllt, ist unvollständig wiedergegeben. Der Gott "Ανθρωπος entschwindet nach dem Zengungsakte plötzlich, wir wissen nicht wohin. Erwarten müßten wir, daß er, der vom Vater selbst entsendet und mit aller ekoucia ausgerüstet ist, mittelbar oder unmittelbar Erretter seiner Nachkommen wird und die Befreiung von der είμαρμένη vollbringt. Aber zu tief ist dem Ägypter der Glaube an den Noûc-Gott als Führer und Leiter eingewurzelt. Er zerstört lieber den Mythus, als daß er dem eingedrungenen Gott diese Hauptstellung einräumte. Daß er sie wirklich einmal gehabt hat, müßten uns schon die gnostischen Systeme lehren, welche Christus so oft mit jenem "Ανθρωπος in irgend eine Verbindung bringen. Aber hier wie immer dürfen wir, wenn wir den christlichen Gnostizismus verstehen wollen, nicht von ihm ausgehen; ebensowenig freilich von dem Rätselwort des Evangeliums ὁ υίὸς τοῦ ἀνθρώπου, welches ja mit diesem Gott "Ανθρωπος irgendwie zusammenhängen muß, aber selbst nichts ergibt. Ich möchte einen neuen, m. W. nicht betretenen Weg einschlagen, dem Mythus näher zu kommen. Ist dieser Weg auch weit und beschwerlich, so bietet er doch vielleicht dem Philologen manchen neuen Ausblick in ihm bekannte Gebiete. Unser Ziel ist, den hellenistischen Mythus vom Gotte "Ανθρωπος zu finden.

Ich habe früher<sup>3</sup>) darauf hingewiesen, daß sich in der von

<sup>1)</sup> Das kann sich wie der Zusammenhang und die S. 74 A. 1 angeführten Stellen des Κήρυγμα Πέτρου und des Kolosserbriefes beweisen, nicht auf bloße Beobachtung des Kalenders beziehen. Der Kalender enthält die Theologie; Tag und Woche, Monat und Jahr sind göttliche Wesen von bestimmter Kraft und bestehen aus anderen göttlichen Wesen (vgl. Beigabe II). Das tritt selbst in der sonst farblosen Charakteristik des Briefes an Diognet (Kap. 4) noch hervor: παρεδρεύοντας ἄςτροις καὶ ςελήνη.

2) Zwei religionsgesch. Fragen S. 96.

Reitzenstein, Poimandres.

Hippolyt benutzten Hauptschrift der Naassener die christlichen Zitate und Gedanken leicht ausscheiden lassen, und daß wir einen allerdings stark verkürzten heidnischen Traktat übrig behalten. Wendland hat dies in seiner Rezension 1) gebilligt und den Nachweis aus den Angaben über orientalische Mysterien zu führen versprochen. So kann ich mich kürzer fassen und nur den längst niedergeschriebenen formellen Beweis hier bieten, die Ergänzung nach der sachlichen Seite aber von ihm erhoffen. Zum Verständnis habe ich vorauszuschicken, daß die Darstellung Hippolyts in drei Teile zerfällt. Der erste beginnt mit der Erklärung des Namens (p. 130, 1 Cruice, 132, 1 Schneidewin), gibt ganz kurz einige κεφάλαια an und schließt (p. 141, 2 Cruice, 134, 80 Schneidewin) mit der Angabe, daß sie sich für diese Lehren auf Mariamne berufen, die dies von Jacobus, dem Bruder Jesu, gelernt habe; der dritte beginnt (p. 178,1 Cruice, 170,63 Schneidewin) mit einer neuen Erklärung des Namens; eingestreut sind in diese beiden Teile Hymnen aus einer liturgischen Sammlung. Zwischen beiden steht ein längerer Abschnitt, der für Hippolyt beweisen soll, daß die Naassener ihre Lehren vielmehr aus dem Mysterienkult der Heiden entnommen haben, und der in der Behauptung gipfelt, daß sie die Mysterien der Göttermutter mitmachen und in ihnen ihre ganze Lehre bildlich schauen. Den Beweis soll eine sehr genau exzerpierte Kultschrift liefern, die uns im folgenden beschäftigen muß. Schon bei flüchtigem Lesen gewahrt man leicht, daß in diesem Exzerpt die neutestamentlichen Zitate und Gedanken den Zusammenhang zerreißen und sich alle leicht aussondern. Bei den alttestamentlichen Zitaten steht es etwas anders; ich habe in der folgenden Scheidung drei in dem Text gelassen, weil sie sich nicht lückenlos herausschneiden ließen. Die Folgerung, daß einst eine jüdische Gemeinde die Mysterien der Μήτηρ μεγάλη gefeiert hat?), ziehe ich daraus nicht. Was uns vorliegt, ist nach meiner Behauptung ein heidnischer Text mit gnostisch-christlichen Scholien, bezw. in gnostisch-christlicher Überarbeitung, exzerpiert von einem Gegner, der dies Sachverhältnis nicht erkannte, und so erst von Hippolyt verwendet. Eine absolut sichere Scheidung der einzelnen Elemente ist

<sup>1)</sup> Berl. philol. Wochenschr. 1902 Sp. 1324.

<sup>2)</sup> Dies müßte, wenn man die Stellen näher ansieht, der Hergang sein; an sich unmöglich wäre das, wie die Zauberpapyri zeigen, durchaus nicht, aber stärkere Beweise müßten sich vorbringen lassen.

dabei nicht möglich. Es ist von entscheidender Bedeutung, daß wir an vielen Stellen trotz der Verkürzung nachweisen können, daß der christliche Zusatz den alten Zusammenhang zerreißt und fehlen kann; daß er an manchen auch das Alte verdrängt und sich organischer in den Text gefügt hat, ist nicht befremdlich. Ich werde meine These für erwiesen halten, wenn der Abdruck der heidnischen Partien im Text im allgemeinen einen wohlgeordneten und verständlichen Zusammenhang ergibt; einzelne Sätzchen oder Färbungen des Ausdrucks können dem christlichen Bearbeiter gehören.<sup>1</sup>) Mit diesen Einschränkungen nur wage ich den folgenden Rekonstruktionsversuch zu bieten.

Der Anfang des ursprünglichen Stückes ist uns verloren und durch eine Überleitung Hippolyts ersetzt:

Ελθωμεν ἐπὶ τὰς τελετάς, ὅθεν αὐτοῖς οὖτος ὁ μθθος, εἰ δοκεῖ, ἐπὶ τὰς βαρβαρικάς τε καὶ Ἑλληνικάς, καὶ ἴδωμεν ὡς τὰ κρυπτὰ καὶ ἀπόρρητα πάντων ὁμοθ ςυνάγοντες οὖτοι μυςτήρια τῶν ἐθνῶν, καταψευδόμενοι τοθ Χριςτοθ, ἐΕαπατῶςι τοὺς ταθτα οὐκ εἰδότας τὰ τῶν ἐθνῶν ὅργια. ἐπεὶ γὰρ ὑπόθεςις αὐτοῖς ὁ ἄνθρωπός ἐςτιν ᾿Αδάμας καὶ λέγουςι γεγράφθαι περὶ αὐτοθ ,,τὴν γενεὰν αὐτοθ τίς διηγήςεται;" (Jes. 58, 8), μάθετε πῶς κατὰ μέρος παρὰ τῶν ἐθνῶν τὴν ἀνεξεύρητον καὶ διάφορον τοθ ἀνθρώπου γενεὰν λαβόντες ἐπιπλάςςουςι τῷ Χριςτῷ.—

Γῆ<sup>\$</sup>) δέ, φαςὶν οἱ ελληνες, ἄνθρωπον ἀνέδωκε πρώτη, καλὸν 1 184,80 ἐνεγκαμένη γέρας, μὴ φυτῶν ἀναισθήτων μηδὲ θηρίων ἀλόγων ἀλλὰ ἡμέρου ζώου καὶ θεοφιλοῦς ἐθέλουςα μήτηρ γενέςθαι. χαλεπὸν δέ, φηςίν, ἐξευρεῖν εἴτε Βοιωτοῖς ᾿Αλαλκομενεὺς δ) ὑπὲρ λίμνης Κηφιςίδος ἀνέςχε πρῶτος ἀνθρώπων, εἴτε Κούρητες ἢςαν Ἰδαῖοι, θεῖον γένος, ἢ Φρύγιοι Κορύβαντες, οῦς πρώτους δ) ἤλιος ἐπεῖδε δ) δενδροφυεῖς ἀναβλαςτάνοντας, εἴτε προςεληναῖον ᾿Αρκαδία Πελαςγόν, ἢ Ὑραρίας οἰκήτορα Δυςαύλην δ) ελευςίς, ἢ Λῆμνος καλλίπαιδα Κάβιρον ἀρρήτω ) ἐτέκνωςεν ὀργιαςμῷ, εἴτε Πελλήνη δ) Φλεγραῖον ᾿Αλκυονέα πρεςβύτατον Γιγάντων. Λίβυες δὲ Γαράμαντά β) φασι πρωτόγονον αὐχμηρῶν ἀναδύντα πεδίων γλυκείας ἀπάρξαςθαι Διὸς βαλάνου. Αἰγυπτίαν 10)

<sup>1)</sup> In einzelnen Fällen scheint sogar die christliche Bearbeitung nachträglich noch um eine oder die andere Bibelstelle erweitert. Die Schrift ist in der christlichen Gemeinde eine Zeit lang gebraucht worden, ehe Hippolyt sie bekam.

<sup>2)</sup> Ich gebe nur zu dem Haupttext ausgewählte Varianten und Konjekturen.

<sup>8) &#</sup>x27;Αλκομενεύς Cod. verb. Miller. 4) πρώτος Cod. verb. Schn.

<sup>5)</sup> έπιδε aus έφιδε Cod.

<sup>6)</sup> δίαυλον Cod. verb. Wilamowitz, Hermes XXXVII 331.

<sup>7)</sup> ἀρρήτων Cod. verb. Wil. 8) Φελλήνη Cod. verb. Wil.

<sup>9)</sup> τάρβαντα Cod. verb. Bergk. 10) Aljuntiwe Cod. verb. Wil.

δὲ Νείλος ἰλύν<sup>1</sup>) ἐπιλιπαίνων μέχρι τήμερον ζωογονών, φητίν, ύγρα cαρκούμενα θερμότητι ζῶα<sup>3</sup>) ἀναδίδως ν. 'Ας τύριοι δὲ 'Ωάννην<sup>5</sup>)2 ίχθυοφάτον γενέςθαι παρ' αὐτοῖς, Χαλδαῖοι δὲ τὸν 'Αδάμ. καὶ τοῦτον είναι φάςκους ν τὸν ἄνθρωπον, δν ἀνέδωκεν ἡ τῆ ⟨ςῶμα⟩ μόνον⁴). κεῖςθαι δὲ αὐτὸν ἄπνουν ἀκίνητον ἀςάλευτον, ὡς ἀνδριάνταδ), εἰκόνα ύπάρχοντα ἐκείνου τοῦ ἄνω τοῦ ύμνουμένου ᾿Αδάμαντος ἀνθρώπου, γενόμενον ύπὸ δυνάμεων τῶν πολλῶν, περὶ ὧν ὁ κατὰ μέρος λόγος έςτὶ πολύς. ἵν' οὖν τελέως ἢ κεκρατημένος ὁ μέγας ἄνθρωπος, 136, 17 ἄνωθεν $^6$ ) ἐδόθη αὐτῷ καὶ ψυχή, ἵνα διὰ τῆς ψυχῆς πάςχη καὶ κολά-Ζηται καταδουλούμενον τὸ πλάςμα τοῦ μεγάλου καὶ καλλίςτου καὶ 136, 24 3 τελείου ἀνθρώπου. 7) — είναι δέ φαςι τὴν ψυχὴν δυςεύρετον πάνυ καὶ δυσκατανόητον οὐ τὰρ μένει ἐπὶ σχήματος οὐδὲ μορφής τῆς αὐτης πάντοτε οὐδὲ πάθους ένός, ἵνα τις αὐτὴν ἢ τύπψ εἴπη ἢ 188, 39 οὐςία καταλήψεται. 8) ἀποροῦςιν οὖν $^{9}$ ), πότερόν ποτε ἐκ τοῦ προόντος ἐςτὶν  $\langle \hat{\eta} \rangle^{10}$ ) ἐκ τοῦ αὐτογενοῦς  $^{11}$ ),  $\hat{\eta}$  ἐκ τοῦ ἐκκεχυμένου 4 χάους, και πρώτον έπι τὰς 'Ας τυρίων καταφεύγους τελετὰς τὴν τριχή διαίρεςιν τοῦ ἀνθρώπου κατανοοῦντες πρώτοι γὰρ 'Αςτύριοι τὴν ψυχὴν τριμερή νομίζουτιν είναι καὶ μίαν. ψυχής γάρ, φατί 12), πᾶςα φύςις, ἄλλη δὲ ἄλλως ὀρέγεται. ἔςτι γὰρ ψυχὴ πάντων τῶν γινομένων αἰτία πάντα (γὰρ) ὅςα τρέφεται, φηςί, καὶ αὔξει, ψυχῆς δείται. οὐδὲν τὰρ οὔτε τροφής, φηςίν, οὔτε αὐξήςεως οδόν (τ') ἐςτιν

<sup>1)</sup> Juny Cod. verb. Schn. 2) Zŵa kai cŵha Cod. verb. Wil.

<sup>3)</sup> layvhy Cod. verb. Schn. 4) cŵμα war verstellt, vgl. A. 2.

<sup>5)</sup> ἀνδριάντος Cod. verb. Miller. 6) ἄνωθεν zu ἐδόθη Keil, Plasberg; vielleicht zu tilgen; ὁ ἄνωθεν Schn. Hiernach: ἀφ' οῦ, καθως λέγεται (Eph. 3, 15), πῶςα πατριὰ ὀνομαζομένη ἐπὶ γῆς καὶ ἐν τοῖς οὐρανοῖς ςυνέςτηκεν.

<sup>7)</sup> Hiernach: και γάρ ούτως αὐτὸν καλοῦς. Ζητοῦςιν οὖν [αὐτὸν] πάλιν, τίς ἐςτιν ἡ ψυχὴ καὶ πόθεν καὶ ποταπὴ τὴν φύςιν, ἵν' ἐλθοῦςα εἰς τὸν ἄνθρωπον καὶ κινήςαςα καταδουλώς καὶ κολάς τὸ πλάςμα τοῦ τελείου ἀνθρώπου Ζητοῦςι δὲ οὐκ ἀπὸ τῶν γραφῶν, ἀλλὰ καὶ τοῦτο ἀπὸ τῶν μυςτικῶν. Übrigens scheint der verkūrzt angegebene "chaldāische" Mythus von Hippolyt mißverstanden. Adam heißt hier der irdische Leib, den die δαίμονες geschaffen haben; der himmlische Mensch wird als Seele in ihn gebannt, um durch den Adam, den irdischen Leib, geknechtet zu werden.

<sup>8)</sup> Hiernach: τὰς δὲ ἐξαλλαγὰς ταύτας τὰς ποικίλας ἐν τῷ ἐπιγραφομένψ κατ' Αἰγυπτίους εὐαγγελίψ κειμένας ἔχουςιν. Die ἐξαλλαγαί waren im Text also zunächst angeführt und von dem Überarbeiter dann mit Stellen aus dem Ägypter-Evangelium belegt worden.

Hiernach: καθάπερ οἱ ἄλλοι πάντες τῶν ἐθνῶν ἄνθρωποι. Das Original hatte die Zweifel der verschiedenen Völker wohl ausgeführt.
 Erg. Schn.

<sup>11)</sup> αὐτοῦ τένους Cod. verb. Bunsen. 12) ψυχή τὰρ πᾶςι Cod. verb. Schn.

ἐπιτυχεῖν ψυχῆς μὴ παρούςης. καὶ τὰρ (καὶ) οἱ λίθοι, φηςίν, εἰςὶν ἔμψυχοι· ἔχουςι τὰρ τὸ αὐἔητικόν· αὔἔηςις δὲ οὐκ ἄν ποτε τένοιτο ἔμψυχοι· ἔχουςι τὰρ τὸ αὐἔητικόν· αὔἔηςις δὲ οὐκ ἄν ποτε τένοιτο κατὰ προςθήκην τὰρ αὔἔει τὰ αὐἔανόμενα, ἡ δὲ προςθήκη τροφὴ τοῦ τρεφομένου. πᾶςα οὖν φύςις ἐπουρανίων, φηςί, καὶ ἐπιτείων καὶ καταχθονίων ψυχῆς ὀρέτεται.¹) — καλοῦςι δὲ ᾿Αςςύ- δρίοι τὸ τοιοῦτον Ἦλουνιν ἢ Ἐνδυμίωνα. καὶ ὅταν μὲν Ἦλουνις καλληται, ᾿Αφροδίτηδ), φηςίν, ἐρὰ καὶ ἐπιθυμεῖ τῆς ψυχῆς τοῦ τοιούτου ἀνόματοςδ)· ᾿Αφροδίτη δὲ ἡ τένεςίς ἐςτι κατ᾽ αὐτούς. ὅταν δὲ ἡ Περςεφόνη ἡ καὶ ဪ Κόρη ἐρὰ τοῦ ᾿Αδώνιδος, θνητή, φηςί, τὶς τῆς (δὲ) ᾿Αφροδίτης κεχωριςμένη τῶν τενέςεώνδ) ἐςτιν ἡ ψυχή. ἐὰν δὲ ἡ Σελήνη Ἐνδυμίωνος εἰς ἐπιθυμίαν ἔλθη καὶ ἔρωτα μορφής, ἡ τῶν ὑψηλοτέρων, φηςί, κτίςις προςδεῖται καὶ (αὐτὴ) ψυχῆς. ἐὰν δέ, φηςίν, ἡ μήτηρ δο τῶν θεῶν ἀποκόψη τὸν Ἅττιν, καὶ αὐτὴ τοῦτον ἔχουςα ἐρώμενον, ἡ τῶν ὑπερκοςμίων, φηςί, καὶ αἰωνίων ἄνω μακαρία φύςις τὴν ἀρρενικὴν δύναμιν τῆς ψυχῆς ἀνακαλεῖται πρὸς αὐτήν.δ)

<sup>1)</sup> Es fehlt eine weitere Schilderung der beiden andern Teile, damit τὸ τοιοῦτον (dies wunderliche Wesen) eine Erklärung findet.

<sup>2) &#</sup>x27;Appobitne Cod. verb. Schn.

<sup>3)</sup> Die entsprechend benannte Seele (Keil); διά του τοιούτ. δν. Plasberg.

<sup>4)</sup> καὶ ἡ Cod. Die Kultbezeichnung τριπόθητος wird erklärt, vgl. Schol. Theokr. 15, 86 und Apollodor III 184 ff. Wagner. Aphrodite, Persephone und Selene vertreten die ἐπίγεια καταχθόνια und ἐπουράνια. Mehr darf den Assyriern nicht zugeschrieben werden, am wenigstens ein Kult des Attis. Der Übergang von den Assyriern zu den Phrygern ist hier verdunkelt, indem zwischen Selene und Rhea ein räumlicher Unterschied gemacht wird; den Sachverhalt zeigt der Anfang von § 7. — Zum folgenden vgl. Damaskios Βίος Ἰςιδώρου bei Photius Bibl. 345 α 5: ἐγκαθευδήςας ἐδόκουν ὄναρ ὁ Ἄττης γενέςθαι καί μοι ἐπιτελεῖςθαι παρὰ τῆς μητρὸς τῶν θεῶν τὴν τῶν ἱλαρίων καλουμένην ἑορτήν, ὅπερ ἐδήλου τὴν ἐξ Ἅιδου γεγονοῖαν ἡμῶν cωτηρίαν. Der Sinn der phrygischen Mysterien ist richtig angegeben.

<sup>5)</sup> γενέςεως Cod. Hergestellt Keil (Κόρη ist die Unfruchtbare); τουτέςτι της γεν. Plasberg; της ἄνω γενέςεως ich.

<sup>6)</sup> Hiernach: ἔςτι γάρ, φηςίν, ἀρςενόθηλυς ὁ ἄνθρωπος. κατὰ τοῦτον οὖν αὐτοῖς τὸν λόγον πάνυ πονηρὸν καὶ κεκωλυμένον κατὰ τὴν διδαςκαλίαν ἡ γυναικὸς πρὸς ἄνδρα δεδειγμένη (?) καθέςτηκεν όμιλία. ἀπεκόπη γάρ, φηςίν, ὁ Ἄττις, τουτέςτιν ἀπὸ τῶν χοϊκῶν τῆς κτίςεως κάτωθεν μερῶν ⟨ἐχωρίςθη⟩ καὶ ἐπὶ τὴν αἰωνίαν ἄνω μετελήλυθεν οὐςίαν, ὅπου, φηςίν, οὐκ ἔςτιν οὔτε θηλυ οὔτε ἄρςεν, ἀλλὰ καινὴ κτίςις, καινὸς ἄνθρωπος, ὅς ἐςτιν ἀρςενόθηλυς. ποῦ δὲ ἄνω λέγους, κατὰ τὸν οἰκεῖον ἐλθών δείξω τόπον. μαρτυρεῖν δέ φαςιν αὐτῶν τῷ λόγψ οὐχ ἀπλῶς μόνην τὴν Ῥέαν, ἀλλὰ γὰρ ὡς ἔπος εἰπεῖν ὅλην τὴν κτίςιν καὶ τοῦτο εἶναι τὸ λεγόμενον ὑπὸ τοῦ λόγου διαςαφοῦςι (Röm. 1, 20—27): τὰ γὰρ ἀόρατα αὐτοῦ ἀπὸ τῆς κτίςεως τοῦ κόςμου τοῖς ποιἡμαςιν αὐτοῦ νοούμενα καθορᾶται ῆ τε ἀίδιος αὐτοῦ δύναμις καὶ θειότης, πρὸς τὸ εἶναι αὐτοὺς ἀναπολογήτους. διότι

- 140,89 7 Οὐ μόνον <δ'> αὐτῶν ἐπιμαρτυρεῖν φαcὶ τῷ λότῳ τὰ 'Αccuρίων μυστήρια καὶ Φρυγῶν περὶ τὴν τῶν γεγονότων καὶ γινομένων καὶ ἐσομένων ἔτι μακαρίαν κρυβομένην ὁμοῦ καὶ φανερουμένην φύσιν¹),
  - 142,4 8 (άλλὰ καὶ τὰ Αἰγυπτίων). λέγους γοῦν ὅτι Αἰγύπτιοι, πάντων ἀνθρώπων μετὰ τοὺς Φρύγας ἀρχαιότεροι καθεςτῶτες καὶ πᾶςι τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις ὁμολογουμένως τελετὰς καὶ ὄργια θεῶν πάντων ὁμοῦ μετ' αὐτοὺς πρῶτον) κατηγγελκότες (καὶ) ἰδέας καὶ ἐνεργείας (θεῶν), ἱερὰ καὶ ςεβάςμια καὶ ἀνεξαγόρευτα τοῖς μὴ τετελεςμένοις τὰ Ἰςιδος ἔχουςι μυςτήρια. τὰ δ' εἰςὶν οὐκ ἄλλο τι ἢ ἡρπαςμένον καὶ ζητούμενον ὑπὸ τῆς ἐπταςτόλου καὶ μελανείμονος αἰδοῖον) 'Οςίριδος. 'Όςιριν δὲ λέγουςιν ὕδωρ. ἡ δὲ Φύςις ἐπτάςτολος,
    - γνόντες τὸν θεὸν οὺχ ὡς θεὸν ἐδόξαςαν ἡ ηὐχαρίςτηςαν, ἀλλ' ἐματαιώθη ἡ ἀςύνετος αὐτῶν καρδία φάςκοντες γὰρ εἶναι coφοὶ ἐμωράνθηςαν καὶ ἤλλαξαν τὴν δόξαν τοῦ ἀφθάρτου θεοῦ ἐν ὁμοιώμαςιν εἰκόνος φθαρτοῦ ἀνθρώπου καὶ πετεινῶν καὶ τετραπόδων καὶ ἐρπετῶν. διὸ καὶ παρέδωκεν αὐτοὺς ὁ θεὸς εἰς πάθη ἀτιμίας. αἴ τε γὰρ θήλειαι αὐτῶν μετήλλαξαν τὴν φυςικὴν χρῆςιν εἰς τὴν παρὰ φύςιν (τὶ δέ ἐςτιν ἡ φυςικὴν κατ' αὐτοὺς χρῆςις, ὕςτερον ἐροῦμεν) · ὁμοίως δὲ καὶ οἱ ἄρρενες ἀφέντες τὴν φυςικὴν χρῆςιν τῆς θηλείας ἐξεκαύθηςαν ἐν τῆ δρέξει αὐτῶν εἰς ἀλλήλους, ἄρρενες ἐν ἄρρεςι τὴν ἀςχημοςύνην κατεργαζόμενοι (ἀςχημοςύνην δέ ἐςτιν ἡ πρώτη καὶ μακαρία κατ' αὐτοὺς ἀςχημάτιστος οὐςία, ἡ πάντων ςχημάτων τοῖς ςχηματιζομένοις αἰτία) καὶ τὴν ἀντιμιςθίαν ἡν ἔδει τῆς πλάνης αὐτῶν ἐν ἑαυτοῖς ἀπολαμβάνοντες. ἐν γὰρ τούτοις τοῖς λόγοις, οῖς εἴρηκεν ὁ Παῦλος, ὅλον φαςὶ ςυνέχεςθαι τὸ κρύφιον αὐτῶν καὶ ἄρρητον τῆς μακαρίας μυςτήριον ἡδονῆς. ἡ γὰρ ἐπαγγελία τοῦ λουτροῦ οὐκ ἄλλη τίς ἐςτι κατ' αὐτοὺς ἢ τὸ εἰςαγαγεῖν εἰς τὴν ἀμάραντον ἡδονὴν τὸν λουόμενον κατ' αὐτοὺς ζῶντι ΰὸατι καὶ χριόμενον ἀλάλψ (ἄλλψ Cod.) χρίςματι.
      - 1) Hiernach: ήνπερ φηςὶ τὴν ἐντὸς ἀνθρώπου βαςιλείαν οὐρανῶν ζητουμένην (Εν. Luc. 17, 21), περὶ ἡς διαρρήδην ἐν τῷ κατὰ Θωμῶν ἐπιτραφομένψ εὐαγγελίψ παραδιδόαςι λέγοντες οῦτως· "ἐμὲ ὁ ζητῶν εὑρήςει ἐν παιδίοις ἀπὸ ἐτῶν ἐπτά· ἐκεῖ γὰρ ἐν τῷ τεςςαρεςκαιδεκάτψ αἰῶνι κρυβόμενος φανεροῦμαι." τοῦτο δὲ οὐκ ἔςτι Χριςτοῦ, ἀλλ' Ἱπποκράτους λέγοντος "ἐπτὰ ἐτῶν παῖς πατρὸς ἡμιςυ"· ὅθεν οῦτοι τὴν ἀρχέγονον φύςιν τῶν δλων ἐν ἀρχεγόνψ τιθέμενοι ςπέρματι, τὸ Ἱπποκράτειον ἀκηκοότες, ὅτι ἔςτιν ἡμιςυ πατρὸς παιδίον ἐπτὰ ἐτῶν, ἐν τοῖς τέςςαρςι (καὶ δέκα) φαςὶν ἔτεςι κατὰ τὸν Θωμῶν εἶναι φανερούμενον. οῦτός ἐςτιν ὁ ἀπόρρητος αὐτοῖς λόγος καὶ μυςτικός.
        - 2) μετά τὸν πρῶτον Cod. verb. Keil.
      - 3) αἰδοῖον] αἰςχύνη Cod., ebenso § 11 Ende, vgl. § 19. Zur Gleichsetzung des Osiris mit (Attis und) Adonis vgl. Damaskios' Leben des Isidoros (Photios Bibl. 242 p. 842 a 21 Bekker): δν 'Αλεξανδρεῖς ἐτίμηςαν "Οςιριν ὄντα καὶ "Αδωνιν κατὰ τὴν μυςτικὴν θεοκραςίαν. Die Gleichsetzung des Osiris mit dem befruchtenden Wasser des Nils ist bekannt und selbst in die Papyri übergegangen (vgl. Dieterich, Jahrb. f. Phil. Supplem. XVI 807 Z. 23). Φύςις tritt als Namen vollständig für "Icic ein, vgl. Zwei religionsgesch. Fragen 106 ff.

περί αύτην έχουςα καὶ ἐςτολιςμένη έπτὰ ςτολὰς αἰθερίους — τοὺς πλάνητας γὰρ ἀςτέρας οὕτω προςαγορεύουςιν ἀλληγοροῦντες καὶ αἰθερίους .... καλούντες 1) - καθώς Γήθ μεταβλητή Γένεςις ύπό του ἀρρήτου καὶ ἀνεξεικονίςτου ) καὶ ἀνεγγοήτου καὶ ἀμόρφου μεταμορφουμένη κτίεις άναδείκνυται.<sup>5</sup>) λέτουςιν οὖν περὶ τῆς τοῦ ςπέρματος<sup>4</sup>) οὖςίας, 9 142,30 ήτις έςτὶ πάντων τῶν γινομένων αἰτία, ὅτι τούτων ἐςτὶν οὐδέν, γεννᾶ δὲ καὶ ποιεῖ πάντα τὰ γινόμενα, λέγοντες $^{5}$ ) οὕτως , γίνομαι δ θέλω, καὶ εἰμὶ δ εἰμί." διὰ τοῦτο φηςὶνδ ἀκίνητον εἶναι τὸ πάντα κινοῦν. μένει τὰρ δ ἐςτι ποιοῦν τὰ πάντα καὶ οὐδὲν τῶν γινομένων γίνεται. τοῦτο  $^7$ ) είναι φηςιν  $\langle \tau \dot{0} \rangle$  άγαθὸν [μόνον] $^8$ ), καὶ τοῦτ' είναι τὸ μέγα 144,32 καὶ κρύφιον τῶν ὅλων ⟨καὶ⟩ ἄγνωςτον μυςτήριον ⟨τὸ⟩<sup>9</sup>) παρὰ τοῖς Αίτυπτίοις κεκαλυμμένον και άνακεκαλυμμένου. Οὐδείς τάρ, φηςίν, ἔττιν ἐν  $\langle \hat{\Psi} \rangle^{10}$ ) να $\hat{\Psi}$  πρὸ τῆς εἰςόδου οὐχ ἕςτηκε γυμνὸν τὸ κεκρυμμένον<sup>11</sup>) κάτωθεν ἄνω βλέπον καὶ πάντας τοὺς καρποὺς τῶν αὐτοῦ<sup>13</sup>) γινομένων ετεφανούμενον. έετάναι δὲ οὐ μόνον ἐν τοῖε άγιωτάτοιε 10 πρό τῶν ἀγαλμάτων ναοῖς λέγουςι τὸ τοιοῦτον, ἀλλὰ γὰρ καὶ εἰς τὴν άπάντων ἐπίγνωςιν 18) ἐν πάςαις όδοῖς καὶ πάςαις ἀγυιαῖς καὶ παρ' 144,41

<sup>1)</sup> Ohne Lücke Cod.; ergänze etwa: και αἰθερίους (στολάς τὰς Ζώνας) καλοθντες. Weiter etwa: μεταβλητή καθώς (gleich ώς) Γένεςς (οῦςα). Der Sinn scheint: die φύςις, da sie als γένεςς wandelbar ist, wird durch das ςπέρμα zur κτίςις. Zu der Vorstellung vgl. das oben S. 39 Dargelegte.

<sup>2)</sup> dve Einvidctou Cod. v. erster Hand.

<sup>8)</sup> Hiernach: καὶ τοῦτό ἐςτι τὸ εἰρημένον, φηςίν, ἐν τῆ γραφῆ' "ἐπτάκις πεςεῖται ὁ δίκαιος (der Christ denkt an die Isis-Dikaiosyne als ψυχή) καὶ ἀναςτήςεται." αὖται γὰρ αἱ πτώςεις, φηςίν, αἱ τῶν ἄςτρων μεταβολαὶ ὑπὸ τοῦ πάντα κινοῦντος κινούμεναι.

4) πνεύματος Cod. verb. Sohn.

<sup>5)</sup> Der Satz λέγοντες — εἰμί ist vielleicht Zusatz; doch vgl. unten S. 105.

<sup>6)</sup> φηςίν] φημί Cod.

<sup>7)</sup> τοθτον Cod. Es ist Korrektur des christlichen Bearbeiters. τὸ erg. Keil.

<sup>8)</sup> Hiernach: καὶ περὶ τούτου λελέχθαι τὸ ὑπὸ τοῦ ϲωτῆρος λεγόμενον ,,τί με λέγεις ἀγαθόν; εἶς ἐςτιν ἀγαθός, ὁ πατήρ μου ὁ ἐν τοῖς οὐρανοῖς, δς ἀνατέλλει τὸν ἤλιον αὐτοῦ ἐπὶ δικαίους καὶ ἀδίκους καὶ βρέχει ἐπὶ ὁςίους καὶ ἀμαρτωλούς" (Maro. 10, 18; Matth. 5, 45). τίνες δέ εἰςιν οἱ ὅςιοι οῖς βρέχει καὶ οἱ ἀμαρτωλοί οῖς ὁ αὐτὸς βρέχει, καὶ τοῦτο μετὰ τῶν ἄλλων ὕςτερον ἐροῦμεν. 9) τὸ erg. Plasberg.

<sup>10)</sup> Erg. Keil und Plasberg (oder ναὸς ἐν ψ). Daß die Rede in Alexandria gehalten ist, wird sich später zeigen.

<sup>11)</sup> τὸ κεκρυμμένον geht zugleich auf das Mysterium und das αἰδοῖον.

<sup>12)</sup> αὐτοῦ nach πάντας Cod. Vielleicht zu halten.

<sup>13)</sup> Hiernach: οἰονεὶ φῶς (οὐχ) ὑπὸ τὸν μόδιον, ἀλλ' ἐπὶ τὴν λυχνίαν ἐπικείμενον (καὶ) κήρυγμα κηρυςςόμενον ἐπὶ τῶν δωμάτων (Matth. 5, 15; 10, 27). Der Antor geht zur Schilderung der griechischen Hermen über, die offenbar in Alexandria üblich waren.

αὐταῖς ταῖς οἰκίαις ὅρον τινὰ καὶ τέρμα τῆς οἰκίας προτεταγμένον. καὶ τοῦτο εἶναι τὸ ἀγαθὸν ὑπὸ πάντων λεγόμενον ἀγαθηφόρον γὰρ αὐτὸ καλοῦςιν, δ λέγουςιν οὐκ εἶδότες.¹) καὶ τοῦτο ελληνες μυςτικὸν ἀπὸ Αἰγυπτίων παραλαβόντες φυλάςςουςι μέχρι ςήμερον. τοὺς γοῦν Ερμας, φηςί, παρ αὐτοῖς τοιούτψ τετιμημένους ςχήματι θεω-11 ροῦμεν. Κυλλήνιοι δὲ διαφερόντως τιμῶντες......λόγον. φηςὶ γάρ β, ερμης ἐςτι λόγος. (δς) ξρμηνεὺς ὢν καὶ δημιουργός τῶν γεγονότων δμοῦ καὶ γινομένων καὶ ἐςομένων παρ αὐτοῖς τιμώμενος ἔςτηκε τοιούτψ τινὶ κεχαρακτηριςμένος ςχήματι, ὅπερ ἐςτὶν αἰδοῖον ἀνθρώπου 12 ἀπὸ τῶν κάτω ἐπὶ τὰ ἄνω ὁρμὴν ἔχον. καὶ ὅτι οῦτος ψυχαγωγός, φηςίν, ἐςτὶ καὶ ψυχοπομπὸς καὶ ψυχῶν αἴτιος, οὐδὲ τοὺς ποιητὰς λλανθάνει λέγοντας οὕτως.

Έρμης δὲ ψυχὰς Κυλλήνιος ἐξεκαλεῖτο ἀνδρῶν μνηςτήρων —

οὐ τῶν Πηνελόπης, φηςίν, ὧ κακοδαίμονες, μνηςτήρων, ἀλλὰ τῶν ἐξυπνιςμένων καὶ ἀνεμνηςμένων, ἐξ οἵης τιμῆς καὶ μήκεος ὅλβου (Emped. 119 Diels), τουτέςτιν ἀπὸ τοῦ μακαρίου ἄνωθεν ἀνθρώπου ), κατηνέχθηςαν ) ὧδε εἰς πλάςμα τὸ πήλινον, ἵνα δουλεύςωςι τῷ ταύτης τῆς κτίςεως δημιουργῷ, Ἡςαλδαίῳ, θεῷ πυρίνψ ἀριθμὸν τετάρτψ. 8)

13

ἔχε δὲ ῥάβδον μετὰ χερςὶ

καλὴν χρυτείην, τῷ τ' ἀνδρῶν ὅμματα θέλγει ὧν ἐθέλει, τοὺς δ' αὖτε καὶ ὑπνώοντας ἐγείρει.\*)

146,78 θέλγει δὲ τὰ ὄμματα τῶν νεκρῶν, ὡς φηςί, τοὺς δ' αὖτε καὶ ὑπνώοντας

Das cπέρμα nennen alle ἀγαθόν, denn sie nennen das Standbild ἀγαθηφόρος. Das Wort ist uns oben (S. 30 Gebet VIII 1) im ägyptischen Kult begegnet (ὁ ἀγαθοφόρος ἄγγελος παρεςτώς τῆ Τύχη).

So die Handschrift, offenbar lückenhaft. Κυλλήνιον δ. δ. τ. λόγιον φαςίν·
 γὰρ 'Ερμής Schn. Aber vgl. mit dem folgenden παρ' αὐτοῖς Pausan. VI
 5, 5; Artemidor Oneir. I 45.
 8) Erg. Schn.

<sup>4)</sup> Hiernach: τουτέςτιν ό τοιοθτος 'Ερμής.

<sup>5)</sup> Hiernach: τῶν ἐθνῶν; alter Text wohl τὸν ποιητήν...λέγοντα (Od. 24, 1 ff.).

<sup>6)</sup> Hiernach: ἡ ἀρχανθρώπου ἡ ᾿Αδάμαντος, ὡς ἐκείνοις δοκεῖ.

<sup>7)</sup> κατενεχθειςῶν Cod. verb. Roeper.

<sup>8)</sup> Hiernach: ούτως γάρ τὸν δημιουργόν και πατέρα του Ιδικου κόςμου καλους. Unsicher bleibt, ob die Bezeichnung im einzelnen auf den Christen zurückgeht, und wie der Gottesname gelautet hat.

<sup>9)</sup> Hiernach: οὐτος, φηςίν, ἐςτὶν ὁ τῆς ζωής καὶ τοῦ θανάτου μόνος ἔχων ἐξουςίαν (vgl. Poim. 14). περὶ τούτου, φηςί, γέγραπται ,,ποιμανεῖς αὐτοὺς ἐν ῥάβὸψ ςιδηρῷ" (Ps. 2, 9). ὁ δὲ ποιητής, φηςί, κοςμῆςαι βουλόμενος τὸ ἀπερινόητον τῆς μακαρίας φύςεως τοῦ λόγου οὐ ςιδηρῶν, ἀλλὰ χρυςῆν περιέθηκε τὴν ῥάβὸον αὐτῷ.

έγείρει, τοὺς ἐξυπνιςμένους καὶ γεγονότας μνηςτήρας.  $^1$ ) τοῦτο, φηςίν, ἐςτὶ  $^{146,79}$  τὸ μέγα καὶ ἄρρητον Ἐλευςινίων μυςτήριον "Ύε Κύε.") ὡς δὲ) τὴν  $^14$   $^{146,83}$  ράβδον κινήςας (ἄγει) ὁ Ἑρμής, αὶ δὲ τρίζουςαι ἔπονται αὶ ψυχαὶ ςυνεχῶς, οὕτως ὡς διὰ [τῆς] εἰκόνος ὁ ποιητὴς ἐπιδέδειχε λέγων .

ώς δ' ὅτε νυκτερίδες μυχῷ ἄντρου θεςπεςίοιο τρίζους αι ποτέονται, ἐπεί κέ τις ἀποπέςηςιν ὁρμαθοῦ ἐκ πέτρης, ἀνά τ' ἀλλήληςιν ἔχονται.

πέτρης, φηςί, τοῦ 'Αδάμαντος λέγει. οὖτος, φηςίν, ἐςτὶν [ὁ 'Αδάμας] ὁ λίθος ὁ ἀκρογωνιαῖος<sup>4</sup>), ὅν, φηςίν, "ἐντάςςω ['Αδάμαντα] εἰς τὰ 148,92 θεμέλια Σιών" (Jes. 28, 16). ἀλληγορῶν, φηςί, τὸ πλάςμα τοῦ ἀνθρώπου λέγει. ὁ γὰρ<sup>5</sup>) ἐνταςςόμενος 'Αδάμας ἐςτὶν ⟨ὁ ἔςω ἄνθρωπος, θεμέλια Σιὼν δὲ οἱ⟩ ὀδόντες, ὡς "Ομηρος λέγει "ἔρκος ὀδόντων", τουτέςτι τεῖχος καὶ χαράκωμα, ἐν ῷ ἐςτιν ὁ ἔςω ἄνθρωπος, ἐκεῖςε ἀποπεπτωκὼς ἀπὸ τοῦ ἀρχανθρώπου ⟨τοῦ⟩ ἄνωθεν 'Αδάμαντος, "ὁ τμηθεὶς ἄνευ χειρῶν τεμνουςῶν" (Dan. 2, 45) καὶ κατενηνεγμένος εἰς τὸ πλάςμα τῆς λήθης, τὸ χοϊκόν, τὸ ὀςτράκινον. καὶ φηςὶν ὅτι τετρι- 15 γυῖαι αὐτῷ ἠκολούθουν, αἱ ψυχαὶ τῷ λόγψ΄

ώς αιθ) τετριγυίαι ἄμ' ἤιςαν ἦρχε δ' ἄρα ϲφιν')

'Ερμείας ἀκάκητα κατ' εὐρώεντα κέλευθα.
τουτέςτι, φηςίν, ⟨ἡγεῖτο⟩ εἰς τὰ πάςης κακίας ἀπηλλαγμένα αἰώνια χωρία. ποῦ γάρ, φηςίν, ἤλθον;

πὰρ δ' ἴταν 'Ωκεανοῦ τε ροὰς καὶ Λευκάδα πέτρην 16 ήδὲ παρ' ἠελίοιο πύλας καὶ δήμον ὀνείρων.

ούτος, φηςίν, ἐςτὶν μεανὸς "γένεςίς  $\langle \tau \varepsilon \rangle$  θεῶν γένεςίς τ' ἀνθρώπων" (vgl. Il. 24, 201. 246; Hymn. Orph. 83, 2), ἐκ παλιρροίας στρεφόμενος αἰεί, ποτὲ ἄνω ποτὲ κάτω. ἀλλ' ὅταν, φηςί, κάτω ῥέη ὁ μεανός,

<sup>1)</sup> Hiernach: περί τούτων, φητίν, ή γραφή λέγει (Eph. 5, 14) "ξγειραι ό καθεύδων καὶ ἐξεγέρθητι, καὶ ἐπιφαύτει τοι ὁ Χριττότ". οὖτότ ἐττιν ὁ Χριττότ ὁ ἐν πᾶτι, φητίν, τοῖτ γεννητοῖτ υἰὸτ ἀνθρώπου κεχαρακτηριτμένοτ ἀπὸ τοῦ ἀχαρακτηρίτου Λόγου.

<sup>2)</sup> Hiernach: καὶ ὅτι, φηςίν, αὐτῷ πάντα ὑποτέτακται. καὶ τοθτ' ἐςτὶ τὸ εἰρημένον ,,εἰς πᾶςαν τὴν γῆν ἐξῆλθεν ὁ φθόγγος αὐτῶν" (Röm. 10, 18).

ψc δè] ψc τὸ Cod.

<sup>4)</sup> Hiernach: ,,είς κεφαλήν γεγενημένος γωνίας". ἐν κεφαλή γάρ είναι τὸν χαρακτηριστικὸν ἐγκέφαλον τῆς οὐςίας, ἐξ οῦ πᾶςα πατριά (Eph. 8, 15) χαρακτηρίζεται. Der Zusatz nach Matth. 21, 42; Ps. 118, 22 bringt ein neues Bild: im Gehirn ist die Seele.

<sup>5)</sup> ό δὲ Cod. οῦ γὰρ ἐντ. ό 'Aò. ἐςτίν, οἱ ὀδόντες Keil. 6) αῦται Cod.

<sup>7)</sup> Hiernach: τουτέςτιν ήτειτο, was Keil und Plasberg halten.

τένες ις ἐςτιν ἀνθρώπων, ὅταν δὲ ἄνω ἐπὶ τὸ τεῖχος καὶ τὸ χαράκωμα 148,21 καὶ τὴν Λευκάδα πέτρην, γένες ις ἐςτι θεῶν. 1) θνητὴ γάρ, φης ι, πᾶςα ἡ κάτω γένες ις, ἀθάνατος δὲ ἡ ἄνω γεννωμένη. 2) — —

150,51 17 Οὖτός ἐςτι, φηςίν, ὁ ἐν πᾶςιν ἀρςενόθηλυς ἄνθρωπος, δν οἱ ἀγνοοῦντες Γηρυόνην καλοῦςι τριςώματον, ὡς ἐκ τῆς ῥέοντα Γηρυόνην, κοινἢ δὲ ελληνες , ἐπουράνιον Μηνὸς κέρας, ὅτι καταμέμιχε καὶ

<sup>1)</sup> γένεςίς τε θεῶν Cod. Hiernach: τοῦτό ἐςτι, φηςί, τὸ γεγραμμένον (Ps. 82, 6) "ἐγὼ εἶπα θεοί ἐςτε καὶ υἱοὶ ὑψίςτου πάντες, ἐὰν ἀπὸ τῆς Αἰγύπτου φυγεῖν ςπεὐδητε καὶ γένηςθε πέραν τῆς Ἐρυθρᾶς θαλάςςης εἰς τὴν ἔρημον" — τουτέςτιν ἀπὸ τῆς κάτω μίξεως ἐπὶ τὴν ἄνω Ἱερουςαλήμ, ῆτις ἐςτὶ μήτηρ  $\langle$ τῶν $\rangle$  ζώντων (Gal. 4, 26) — "ἐὰν δὲ πάλιν ἐπιςτραφῆτε ἐπὶ τὴν Αἴγυπτον" — τουτέςτιν ἐπὶ τὴν κάτω μίξιν — ὡς ἄνθρωποι ἀποθνήςκετε".

<sup>2)</sup> Hiernach: γεννάται γάρ έξ ΰδατος μόνου καὶ πνεύματος, πνευματικός, ού cαρκικός ό δὲ κάτω cαρκικός. τουτέςτι, φηςὶ, τὸ γεγραμμένον (Joh. 8, 6) ,,τὸ γεγεννημένον έκ της ςαρκός ςάρξ έςτι, και το γεγεννημένον έκ του πνεύματος πνεθμά έςτιν. αθτη έςτιν ή κατ' αὐτούς πνευματική γένεςις. ούτος, φηςίν, έςτιν ό μέγας Ἰορδάνης, δν κάτω ρέοντα και κωλύοντα ἐξελθεῖν τοὺς υίοὺς Ίςραὴλ ἐκ τῆς Αἰτύπτου — ἤτουν ἐκ τῆς κάτω μίξεως. Αἴτυπτος τάρ ἐςτι τὸ cŵμα κατ' αὐτούς — ἀνέςτειλεν Ἰηςοθς και ἐποίηςεν ἄνω ρέειν. Es folgt nach einer eigenen Bemerkung Hippolyts ein Zusatz, den er sicher schon in der christlichen Quelle fand (vgl. die Bemerkung über den Jordan), und der in seiner Polemik gegen den bekannten Satz εν τὸ πᾶν und der Benutzung Homers Ähnlichkeit mit der Hauptquelle hat, hier aber in dieser Form nicht paßt: τούτοις καὶ τοῖς τοιούτοις ἐπόμενοι οἱ θαυμαςιώτατοι γνωςτικοί, ἐφευρεταὶ καινής τέχνης γραμματικής, τὸν ξαυτών προφήτην "Ομηρον ταῦτα προφαίνοντα άρρήτως δοξάζουςι και τοὺς άμυήτους τὰς άγίας γραφάς εἰς τοιαύτας έννοίας **cuνάγοντες ένυβρίζουςι.** λέγουςι δέ' ό λέγων τὰ πάντα ἐΕ ένὸς cuνεςτάναι πλανάται, ό λέγων ἐκ τριῶν ἀληθεύει καὶ περὶ τῶν ὅλων τὴν ἀπόδειξιν δώςει. μία γάρ έςτι, φηςίν, ή μακαρία φύςις του μακαρίου άνθρώπου του άνω, του 'Αδάμαντος, μία δὲ ή θνητή κάτω, μία δὲ ή ἀβαςίλευτος γενεά ή ἄνω γενομένη, ὅπου, φηςίν, έςτι Μαριάμ ή ζητουμένη και Ίοθώρ ό μέγας ςοφός και ζεπφώρα ή βλέπουςα και Μωυτής, οδ γένετις οὺκ ἔςτιν ἐν Αἰγύπτψ' γεγόναςι γὰρ αὐτῷ παίδες ἐν Μαδιάμ. και τοῦτο, φηςίν, οὐδὲ τοὺς ποιητάς λέληθε: ,,τριχθά δὲ πάντα δέδαςται, ξκαςτος δ' ξμμορε τιμής" (Π. 15, 189). δεί γάρ, φηςί, λαλείςθαι τὰ μεγέθη, λαλείσθαι δὲ οθτως ὑπὸ πάντων πανταχή, ,, ἵνα ἀκούοντες μὴ ἀκούωςι καὶ βλέποντες μή βλέπωτιν" (Matth. 18, 18). εί μή γάρ ελαλείτο, φητί, τὰ μεγέθη, ό κότμος τυνεςτάναι οὐκ ἠδύνατο. οὖτοί εἰςιν οἱ τρεῖς ὑπέρογκοι λόγοι, Καυλακαθ Cαυλαςαθ Ζεητάρ, Καυλακαθ τοθ άνω, τοθ 'Αδάμαντος, Cαυλαταθ τοθ κάτω, (τοθ) θνητοθ, Ζεηςάρ του ἐπὶ τὰ ἄνω ρεύςαντος Ἰορδάνου.

<sup>3)</sup> κοινή δὲ "Ελληνες scheint vom Schreiber nach einer Verderbnis in dem zu Grunde liegenden Liede (unten S. 98 Vers 6. 7) eingesetzt; man erwartet einen Gegensatz zu ol ἀγνοοθντες (etwa θεολόγοι δὲ "Ελληνες und später (ποιηταί) "Ελληνες).

κεκέρακε πάντα παςι.  $^1$ ) λέγουςι δὲ αὐτὸ καὶ ελληνες, φηςίν, οὕτως  $18^{159,63}$  μαινομένψ ςτόματι

Φέρ' ΰδωρ, φέρ' οἶνον,  $\vec{w}$  παῖ, μέθυς ν με καὶ κάρως ν τὸ ποτήριον λέγει μοι  $\vec{v}$ ) ποδαπόν με δεῖ γενέςθαι,  $(\vec{a}\lambda\acute{a}\lambda\acute{a})$  λαλοῦν ςιωπ $\hat{\eta}$ ).

τοῦτο, φηςίν, ἤρκει μόνον νοηθὲν ἀνθρώποις τὸ τοῦ ἀνακρέοντος [φηςὶ] ποτήριον ἀλάλως λαλοῦν μυςτήριον ἄρρητον [ἄλαλον τάρ, φηςί, τὸ ἀνακρέοντος ποτήριον, ὅπερ αὐτῷ, φηςὶν ἀνακρέων, λαλεῖ ἀλάλω φθέτματι] ποδαπὸν αὐτὸν δεῖ τενέςθαι, τουτέςτι πνευματικόν, οὐ ςαρκικόν, ἐὰν ἀκούςη τὸ κεκρυμμένον μυςτήριον ἐν ςιωπῆ. ) τοῦτ 19 152,81 ἔςτι, φηςί, τὸ μέτα καὶ ἄρρητον ζαμοθράκων μυςτήριον, δ μόνοις ἔξεςτιν εἰδέναι τοῖς τελείοις, φηςίν, ἡμῖν. διαρρήδην τὰρ οἱ ζαμόθρακες τὸν ἀλάμ ἐκεῖνον παραδιδόαςιν ἐν τοῖς μυςτηρίοις τοῖς ἐπιτελουμένοις παρ αὐτοῖς ἀρχάνθρωπον. ἔςτηκε δὲ ⟨καὶ⟩ ἀγάλματα δύο ἐν τῷ ζαμοθράκων ἀνακτόρω ἀνθρώπων τυμνῶν, ἄνω τεταμένας ἐχόντων τὰς χεῖρας ἀμφοτέρας εἰς οὐρανὸν καὶ τὰ αἰδοῖα ἄνω ἐςτραμμέναδ, καθάπερ ἐν Κυλλήνη τὸ τοῦ 'Ερμοῦ. εἰκόνες δὲ εἰςι τὰ

<sup>1)</sup> Hiernach: πάντα γάρ, φηςί, δι' αὐτοῦ ἐγένετο καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἔν, δ [δὲ] γέγονεν. ἐν αὐτῷ ζωἡ ἐςτιν (Joh. 1, 8—4). αὔτη, φηςίν, ἐςτὶν ἡ ζωἡ ἡ ἄρρητος γενεὰ τῶν τελείων ἀνθρώπων, ἢ ταῖς προτέραις γενεαῖς οὐκ ἐγνώςθη. τὸ δὲ οὐδέν, δ χωρὶς αὐτοῦ γέγονεν, ὁ κόςμος (ὁ) ἰδικός γέγονεν γὰρ χωρὶς αὐτοῦ ὑπὸ τρίτου καὶ τετάρτου (θεοῦ). τοῦτο, φηςίν, ἐςτὶ τὸ ποτήριον τὸ κόνδυ, ἐν ῷ βαςιλεὺς πίνων οἰωνίζεται (Gen. 44, 2. δ). τοῦτο, φηςί, κεκρυμμένον εὐρέθη ἐν τοῖς καλοῖς τοῦ Βενιαμὶν ςπέρμαςι.

<sup>2)</sup> μου Cod. Denselben Gedanken behandelt in augusteischer Zeit Zonas (Anth. XI 48): Δός μοι τοὺκ γαίης πεπονημένον άδὺ κύπελλον, ᾶς γενόμαν καὶ ὑφ' ἄ κείςομ' ἀποφθίμενος. Das Epigramm könnte direkt Vorbild sein; für die Übergänge vgl. Anth. lX 110. Der Schluß ist aus Theognis 1280 Bergk: τεθνηκώς ζψῷ φθεγγόμενος στόματι und seinen häufigen Nachbildungen, z. B. Anth. VII 193, 4 und 641, 2: ἀγλώςςψ φθεγγόμενος στόματι (aus augusteischer Zeit) zu erklären.

8) Erg. Cruice.

<sup>4)</sup> Hiernach: καὶ τοῦτ' ἔςτι τὸ ὅδωρ τὸ ἐν τοῖς καλοῖς ἐκείνοις γάμοις, δ ςτρέψας ὁ Ἰηςοῦς ἐποίηςεν οἶνον. αὕτη, φηςίν, ἐςτὶν ἡ μεγάλη καὶ ἀληθινὴ ἀρχὴ τῶν ςημείων, ἡν ἐποίηςεν ὁ Ἰηςοῦς ἐν Κανῷ τῆς Γαλιλαίας καὶ ἐφανέρωςε τὴν βαςιλείαν τῶν οὐρανῶν (Joh. 2, 11). αὅτη, φηςίν, ἐςτὶν ἡ βαςιλεία τῶν οὐρανῶν ἔντὸς ἡμῶν κατακειμένη ὡς θηςαυρός (Luk. 17, 21; Matth. 18, 44), ὡς ζύμη εἰς ἀλεύρου τρία ςάτα κεκρυμμένη (Matth. 18, 88).

<sup>5)</sup> τὰς αἰςχύνας..ἐςτραμμένας Cod. Das Bild des Hermes ist nur das αἰδοῖον.

προειρημένα ἀτάλματα τοῦ ἀρχανθρώπου καὶ τοῦ ἀναγεννωμένου 154,3 20 πνευματικοῦ, κατὰ πάνθ' ὁμοουςίου ἐκείνψ τῷ ἀνθρώπψ.¹) τοῦτον, φηςί, Θράκες οἱ περὶ τὸν Αἷμον οἰκοῦντες Κορύβαντα καλοῦςι, καὶ Θραξὶν οἱ Φρύγες παραπληςίως, ὅτι ἀπὸ τῆς κορυφῆς ἄνωθεν²) τὴν ἀρχὴν τῆς καταβάςεως λαμβάνων καὶ πάςας τὰς τῶν ὑποκειμένων διερχόμενος ἀρχὰς πῶς καὶ τίνα τρόπον κατέρχεται οὐ νοοῦμεν.⁵)

<sup>1)</sup> Hiernach: τοῦτο, φηςίν, ἐςτὶ τὸ εἰρημένον ὑπὸ τοῦ cωτῆρος (Joh. 6, 58 vgl. 8, 21; Marc. 10, 88) "ἐἀν μὴ πίνητέ μου τὸ αἶμα καὶ φάγητέ μου τὴν ςάρκα, οὐ μὴ εἰςέλθητε εἰς τὴν βαςιλείαν τῶν οὐρανῶν ἀλλὰ κὰν πίητε", φηςί, "τὸ ποτήριον δ ἔγὼ πίνω, ὅπου ἔγὼ ὑπάγω, ἐκεῖ ὑμεῖς εἰςελθεῖν οὐ ὁὐναςθε." ἤδει γάρ, φηςίν, ἔξ ὁποίας φύςεως ἔκαςτος τῶν μαθητῶν αὐτοῦ ἐςτι καὶ ὅτι ἔκαςτον αὐτῶν εἰς τὴν ἰδίαν φύςιν ἐλθεῖν ἀνάγκη. ἀπὸ γὰρ τῶν ὁψὸεκα, φηςί, φυλῶν μαθητὰς ἔξελέξατο ὁψόεκα καὶ δι' αὐτῶν ἐλάληςε πάςη φυλῆ διὰ τοῦτο, φηςί, τὰ τῶν ὁψὸεκα μαθητῶν κηρύγματα οὕτε πάντες ἀκηκόαςιν οὕτε, ἐὰν ἀκούςωςιν, παραδέξαςθαι δύνανται. ἔςτι γὰρ αὐτοῖς παρὰ φύςιν τὰ μὴ κατὰ φύςιν. Die Bemerkung bezieht sich nicht auf das samothrakische Mysterion, sondern auf die Auseinandersetzungen über das ποτήριον, ja im Grunde auf die Worte: ὅτι καταμέμιχε καὶ κεκέρακε πάντα πᾶςι.

<sup>2)</sup> Hiernach: καὶ ἀπὸ τοῦ ἀχαρακτηρίστου ἐγκεφάλου. Vgl. den Zusatz S. 89 A. 1. 4. Κορύβαντες sind οἱ ἀπὸ κορυφής βάντες.

<sup>3)</sup> Die Erklärung bezieht sich auf die Etymologie κορύβαντες — κρύβαντες Et. magn. 581, 7. Hiernach: τοῦτ' ἔςτι, φηςί, τὸ εἰρημένον ,,φωνὴν μὲν αὐτοῦ ήκουταμεν, είδος δὲ αὐτοῦ οὐχ έωράκαμεν" (Joh. 5, 87). ἀποτεταγμένου γάρ, φητίν, αὐτοῦ καὶ κεχαρακτηριςμένου ἀκούεται φωνή, τὸ δὲ εἶδος τὸ κατελθὸν ἄγωθεν ἀπὸ του άχαρακτηρίςτου όποιον έςτιν οίδεν ούδείς. έςτι δε εν τῷ πλάςματι τῷ χοϊκῷ, γινώςκει δὲ αὐτὸ οὐδείς. οῦτος, φηςίν, ἐςτὶν ὁ τὸν κατακλυςμὸν οἰκιῶν θεὸς κατὰ τὸ ψαλτήριον (28, 10 and 8) καὶ φθεγγόμενος (καὶ) κεκραγώς ἀπὸ ὑδάτων πολλῶν. ύδατα, φηςίν, έςτι πολλά ή πολυςχιδής των θνητών γένεςις άνθρώπων, άφ' ής βοά καὶ κέκραγε πρός τον άχαρακτήριςτον ἄνθρωπον, "δύςαι" λέγων "άπο λεόντων τον μονογενή μου" (Ps. 84,17 und 21,21). πρός τοθτον, φηςίν, έςτιν είρημένον (Jes. 41,8. 43,1) , παῖς μου εῖ cú, Ἰςραήλ, μὴ φοβοῦ ἐἀν διὰ ποταμῶν διέλθης, οὐ μἡ ςε **cυγκλύ**cωςιν, ἐἀν δὲ διὰ πυρὸς διέλθης, οὐ μή cε cυγκαύςει." ποταμούς, φηςί, λέγει την ύτραν της γενέςεως ούςίαν, πθρ δε την επί την γένεςιν όρμην και επιθυμίαν. (καί) ,,cù έμὸς εῖ, μὴ φοβοῦ." καὶ πάλιν φηςίν (Jes. 49,15)· ,,εὶ ἐπιλήςεται μήτηρ τῶν τέκνων αὐτής μὴ ἐλεήςαι μηδὲ ἐπιδοῦναι μαςτόν, κάγω ἐπιλήςομαι ὑμῶν." ό 'Αδάμας, φηςί, λέγει πρὸς τοὺς ίδίους ἀνθρώπους "άλλὰ εί και ἐπιλήςεται ταῦτα γυνή, άλλ' έγω ούκ επιλήςομαι ύμων. επί των χειρών μου εζωγράφηκα ύμας." περί δὲ τής ἀνόδου αὐτοῦ, τουτέςτι τής ἀναγεννήςεως, ἵνα γένηται πνευματικός, ού cαρκικός, λέγει, φηςίν, ή γραφή (Ps. 23, 7. 9). ,, άρατε πύλας οί άρχοντες ύμων, καὶ ἐπάρθητε πύλαι αἰώνιοι, καὶ εἰςελεύςεται ὁ βαςιλεύς τῆς δόξης." τοῦτ' ἔςτι θαθμα θαυμάτων. ,,τίς γάρ", φηςίν (Ps. 23, 10), ,, εςτίν ούτος ό βαςιλεύς της δόξης;" ,, κάληξ και ούκ άνθρωπος, δνειδος άνθρωπου και έξουθένημα λαο0" (Ps. 21, 7). "αὐτός ἐςτιν ὁ βαςιλεὺς τής δόξης ὁ ἐν πολέμψ δυνατός" (Ps. 23, 10 und 8),

τὸν αὐτὸν δὲ τοῦτον, φηςί, Φρύγες καὶ Πάπαν καλοῦςιν, ὅτι πάντα 21 156,52 ἔπαυςεν ἀτάκτως καὶ πλημμελῶς πρὸ τῆς ἑαυτοῦ φανερώςεως κεκινημένα. τὸ γὰρ ὄνομα, φηςί, τοῦ Πάπα ⟨φωνή⟩ πάντων ὁμοῦ ἐςτι τῶν ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων καὶ καταχθονίων λεγόντων "παῦε, παῦε τὴν ἀςυμφωνίαν τοῦ κόςμου."¹) λέγουςι δὲ οἱ Φρύγες ⟨τὸν⟩ αὐτὸν τοῦτον²) καὶ νέκυν, 22 158,59 οἱονεὶ ἐν μνήματι καὶ τάφψ ἐγκατωρυγμένον ἐν τῷ ςώματι²)· οἱ δὲ 158,68 αὐτοί, φηςί, Φρύγες τὸν αὐτὸν τοῦτον πάλιν ἐκ μεταβολῆς λέγουςι θεόν.4) καὶ ταῦτα, φηςίν, ἐςτὶ τὰ τοῦ πνεύματος ἄρρητα μυςτήρια, ἃ 158,76

- 1) Zu vergleichen ist der Mythos der Κόρη κόςμου und die bekannte Ableitung des iἡ (ῖε) Παιάν. Es folgt: καὶ ποίητον εἰρήνην τοῖς μακράν τουτέςτι τοῖς ὑλικοῖς καὶ χοϊκοῖς καὶ εἰρήνην τοῖς ἐγγύς τουτέςτι τοῖς πνευματικοῖς καὶ νοεροῖς (καὶ) τελείοις ἀνθρώποις (vgl. Ephes. 2, 17).
- 2) τοθτον αὐτὸν Cod. Das Zerreißen der beiden Sätze hat den Wortlaut des Folgenden beeinflußt.
- 8) Hierasch: τούτο, φηςίν, έςτι το είρημένον ,,τάφοι έςτε κεκονιαμένοι γέμοντες", φηςίν, ,,ἔςωθεν οςτέων νεκρών", (Matth. 28, 27) ,,ὅτι οὐκ ἔςτιν ἐν ὑμιν ἄνθρωπος ὁ ζών." καὶ πάλιν φηςίν ,,ἔξαλούνται ἐκ τῶν μνημείων οἱ νεκροί", τουτέςτιν ἐκ τῶν ςωμάτων τῶν χοϊκῶν, ἀναγεννηθέντες πνευματικοί, οὐ ςαρκικοί. αὅτη, φηςίν, ἔςτὶν ἡ ἀνάςταςις ἡ διὰ τῆς πύλης γινομένη τῶν οὐρανῶν, δι' ῆς οἱ μὴ εἰςελθόντες, φηςί, πάντες μένουςι νεκροί.
- 4) Hiernach: γίνεται γάρ, φηςί, θεός, ὅταν ἐκ νεκρῶν ἀναςτὰς διὰ τῆς τοιαύτης πύλης εἰςελεύςεται εἰς τὸν οὐρανόν. ταύτην, φηςί, τὴν πύλην Παθλος οἶδεν ὁ ἀπόςτολος παρανοίξας ἐν μυςτηρίψ καὶ εἰπῶν (ΙΙ Κοτ. 12, 2) ἡρπάςθαι ὑπὸ ἀγγέλου καὶ γεγονέναι ἔως δευτέρου καὶ τρίτου οὐρανοῦ εἰς τὸν παράδειςον αὐτὸν καὶ ἐωρακέναι ἃ ἐωρακε, καὶ ἀκηκοέναι ἡήματα ἄρρητα, ἃ οὐκ ἐξὸν ἀνθρώπψ εἰπεῖν. ταῦτά ἐςτι, φηςί, τὰ ἄρρητα ὑπὸ πάντων λεγόμενα μυςτήρια, "ὰ ⟨καὶ λαλοῦμεν⟩ οὐκ ἐν διδακτοῖς ἀνθρωπίνης ςοφίας λόγοις, ἀλλ' ἐν διδακτοῖς πνεύματος, πνευματικοῖς πνευματικὰ ςυγκρίνοντες. ψυχικὸς δὲ ἄνθρωπος οὐ δέχεται τὰ τοῦ πνεύματος τοῦ θεοῦ· μωρία γὰρ αὐτῷ ἐςτιν" (Ι Κοτ. 2, 13).

πόλεμον δὲ λέγει τὸν ἐν cώματι, ὅτι ἐκ μαχομένων cτοιχείων πέπλασται τὸ πλάσμα, καθώς γέγραπται, φησί (Hiob 40, 27)· "μνήσθητι πόλεμον τὸν γινόμενον ἐν σώματι." ταύτην, φησί, τὴν εἴσοδον καὶ ταύτην τὴν πύλην εἴδεν εἰς Μεσοποταμίαν πορευόμενος ὁ Ἰακώβ, ὅπερ ἐστὶν ἀπὸ τοῦ παιδὸς ἔφηβος ἤδη γινόμενος καὶ ἀνήρ. ⟨ἐφάνη γὰρ αὐτῷ....⟩, τουτέςτιν ἐγνωρίσθη ⟨αὐ⟩τῷ εἰς Μεσοποταμίαν πορευομένψ· Μεσοποταμία δέ, φησίν, ἐστὶν ἡ τοῦ μεγάλου Ὠκεανοῦ ροἡ, ἀπὸ τῶν μέσων ρέουσα τοῦ τελείου ἀνθρώπου. καὶ ἐθαύμασε τὴν οὐράνιον πύλην εἰπών "ψα φοβερὸς ὁ τόπος οὖτος· οὐκ ἔστι τοῦτο ἄλλ' ἢ οἶκος θεοῦ καὶ αὕτη ἡ πύλη τοῦ οὐρανοῦ" (Gen. 28, 7. 17). διὰ τοῦτο, φησί, λέγει ὁ Ἰησοῦς· "ἐγώ εἰμι ἡ πύλη ἡ ἀληθινή" (Joh. 10, 9). ἔστι δέ ὁ ταῦτα λέγων ὁ ἀπὸ τοῦ ἀχαρακτηρίςτου, φησίν, ἄνωθεν κεχαρακτηρισμένος τέλειος ἄνθρωπος. οὐ δύναται οὖν, φησί, ςωθῆναι ὁ ⟨μὴ⟩ τέλειος ἄνθρωπος, ἐὰν μὴ ἀναγεννηθῆ διὰ ταύτης εἰσελθών τῆς πύλης.

168,84 ήμεῖς ἴςμεν μόνοι.¹) πάνυ γάρ, φηςί, δύςκολόν ἐςτι παραδέξαςθαι καὶ λαβεῖν τὸ μέγα τοῦτο καὶ ἄρρητον μυ**ςτ**ήριον.²)

160,14 23 'Ο δὲ αὐτὸς οῦτος ὑπὸ τῶν Φρυγῶν καὶ ἄκαρπος καλεῖται ἔςτι γὰρ ἄκαρπος, ὅταν ἢ ςαρκικὸς καὶ τὴν ἐπιθυμίαν τῆς ςαρκὸς ἐργάζηται. ) 24 τὸν αὐτὸν δὲ τοῦτον, φηςίν, οἱ Φρύγες καλοῦςιν αἰπάλον, οὐχ ὅτι, φηςίν, ἔβοςκεν αἴγας καὶ τράγους, ὡς οἱ ψυχικοὶ ὀνομάζουςιν, ἀλλ' ὅτι, φηςίν, ἐςτὶν ἀειπόλος ), τουτέςτιν [δ] ἀεὶ πολῶν καὶ ετρέφων

<sup>1)</sup> Hiernach: περὶ τούτων, φητίν, εἴρηκεν ὁ τωτήρ ,,οὐδεὶς δύναται ἐλθεῖν πρός με, ἐὰν μή τινα ἐλκύτη ὁ πατήρ μου ὁ οὐράνιος" (Joh. 6, 44).

<sup>2)</sup> Hiernach: καὶ πάλιν, φητίν, εἴρηκεν ὁ τωτήρ ,,οὐ πᾶς ὁ λέτων μοι κύριε κύριε εἰςελεύςεται εἰς τὴν βαςιλείαν τῶν οὐρανῶν, ἀλλ' ὁ ποιῶν τὸ θέλημα τοῦ πατρός μου τοῦ ἐν τοῖς οὐρανοῖς" (Matth. 7, 21). δ δεῖ ποιἡςαντας, οὐχὶ ἀκούcartac μόνον, εἰc τὴν βαcιλείαν εἰcελθεῖν τῶν οὐρανῶν. καὶ πάλιν, φηcίν, εἴρηκεν: ,,οί τελώναι και αί πόρναι προάγουτιν ύμας είς την βατιλείαν τών οὐρανῶν" (Matth. 21, 81). τελῶναι γάρ, φηςίν, εἰςὶν οἱ τὰ τέλη τῶν δλων λαμβάνοντες, ήμεῖς δέ, φηςίν, ἐςμὲν οἱ τελῶναι, εἰς οθς τὰ τέλη τῶν αἰώνων κατήντηκε (I Kor. 10, 11). τέλη γάρ, φηςίν, είςι τὰ ἀπό του άχαρακτηρίςτου είς τὸν κόςμον κατεςπαρμένα ςπέρματα, δι' ὧν ό πᾶς ςυνίςταται κόςμος. διά γάρ αὐτῶν καὶ ήρξατο γενέςθαι. και τουτ' ἔςτι, φηςί τὸ εἰρημένον: "ἐξηλθεν ὁ ςπείρων του cπείραι· και τὰ μὲν ἔπεςε παρά τὴν όδὸν και κατεπατήθη, τὰ δὲ ἐπὶ τὰ πετρώδη, και έξανέτειλε, φηςί, και διά τὸ μὴ ἔχειν βάθος ἐξηράνθη και ἀπέθανε· τὰ δὲ ἔπειε, φητίν, ἐπὶ τὴν γὴν τὴν καλὴν καὶ ἀγαθὴν καὶ ἐποίει καρπόν, ὁ μὲν ἐκατόν, ό δὲ ἐξήκοντα, ὁ δὲ τριάκοντα. ὁ ἔχων", φηςίν, "ῶτα ἀκούειν ἀκουέτω" (Matth. 13, 3; Marc. 4, 3; Luc. 8, 5). τουτέςτι, φηςίν, οὐδεὶς τούτων τῶν μυςτηρίων άκροατής γέγονεν εί μή μόνοι (οί) γνωςτικοί τέλειοι. αύτη, φηςίν έςτιν ή γή ή καλή και άγαθή, ην λέγει Μωϋςης (Dout. 81, 20) "είς δεω ύμας είς γην καλήν και άγαθήν, είς γην ρέους αν γάλα και μέλι". τοῦτο, φηςίν, έςτι τὸ μέλι και τὸ γάλα, οῦ γευςαμένους τοὺς τελείους ἀβαςιλεύτους γενέςθαι και μεταςχεῖν τοῦ πληρώματος. τοθτο, φηςίν, έςτι το πλήρωμα, δι' οῦ πάντα (τὰ) γινόμενα γεννητὰ άπό του άγεννήτου γέγονέ τε και πεπλήρωται.

<sup>3)</sup> Hiernach: τοῦτο, φηςίν, ἐςτὶ τὸ εἰρημένον· "πῶν δένδρον μὴ ποιοῦν καρπὸν καλὸν ἐκκόπτεται καὶ εἰς πῦρ βάλλεται" (Matth. 8, 10; Luc. 8, 9). καρποὶ γὰρ οῦτοι, φηςίν, εἰςὶ μόνοι οἱ λογικοί, ⟨οἰ⟩ ζῶντες ἄνθρωποι, οἱ διὰ τῆς πύλης εἰςερχόμενοι τῆς τρίτης. λέγουςι γοῦν· "εἰ νεκρὰ ἐφάγετε καὶ ζῶντα ἐποιήςατε, τί, ἄν ζῶντα φάγητε, ποιήςετε;" ζῶντα δὲ λέγουςι καὶ λόγους καὶ νόας καὶ ἀνθρώπους, τοὺς μαργαρίτας ἐκείνου τοῦ ἀχαρακτηρίςτου ἐρριμμένους εἰς τὸ πλάςμα κάτω. τοῦτ' ἔςτιν δ λέγει, φηςί, "μὴ βάλητε τὸ ἄγιον τοῖς κυςὶ μηδὲ τοὺς μαργαρίτας τοῖς χοίροις" (Matth. 7, 6), χοίρων καὶ κυνῶν ἔργον λέγοντες εἶναι τὴν γυναικός πρὸς ἄνδρα όμιλίαν. Ich glaube, daß trotz der Abfolge der Lemmata in dem Liede (unten 8. 98) hier die versprengte Notiz καλοῦςι δὲ αὐτὸν καὶ πολύκαρπον (§ 25) anschloß; νέκυς und θεός, ἄκαρπος und πολύκαρπος entsprechen sich.

<sup>4)</sup> αἰπόλος Cod. Benutzt ist Platon Kratylos  $408\,cd$ , wo Pan, der Bruder des Logos, als dei πολών erklärt wird.

καὶ περιελαύνων τὸν κόςμον ὅλον ςτροφή πολεῖν τάρ ἐςτι τὸ ςτρέφειν καὶ μεταβάλλειν τὰ πράγματα ἔνθεν, φηςί, καὶ τὰ δύο κέντρα τοῦ οὐρανοῦ ἄπαντες προςαγορεύουςι πόλους καὶ ὁ ποιητὴς δέ, φηςί, ⟨λέγων⟩ (Od. 4, 384) "πωλεῖταί τις δεῦρο γέρων ἄλιος νημερτής, ἀθάνατος Πρωτεὺς Αἰγύπτιος οὐ πιπράςκεται, φηςίν, ἀλλὰ ςτρέφεται αὐτοῦ, οἱονεὶ ⟨δινεῖται⟩ καὶ περιέρχεται λέγει, καὶ πόλεις, ἐν αῖς οἰκοῦμεν, ὅτι ςτρεφόμεθα καὶ πολούμεθα¹) ἐν αὐταῖς, καλοῦνται [πόλεις]. οὕτως, φηςίν, ⟨καὶ⟩ οἱ Φρύγες αἰπόλον τοῦτον καλοῦςι τὸν πάντοτε ⟨πάντα⟩³) πανταχή ςτρέφοντα καὶ μεταβάλλοντα πρὸς τὰ οἰκεῖα. καλοῦςι δὲ αὐτόν, 25 φηςί, καὶ πολύκαρπον οἱ Φρύγες, ὅτι "πλείονα, φηςί, τὰ τέκνα τῆς ἐρήμου μᾶλλον ἢ τῆς ἐχούςης τὸν ἄνδρα" (Jes. 54, 1), τουτέςτι τὰ ἀναγεννώμενα ἀθάνατα καὶ ἀεὶ διαμένοντά ἐςτι πολλά, κᾶν ὀλίγα ἢ τὰ γεννώμενα. τὰ δὲ ςαρκικά, φηςί, φθαρτὰ πάντα, κᾶν ἢ πολλὰ ⟨τὰ⟩ γεννώμενα.³)

Λέγουςι δὲ αὐτόν, φηςί, Φρύγες καὶ "χλοερὸν ςτάχυν τεθεριςμένον", 26 162,68 καὶ μετὰ τοὺς Φρύγας ᾿Αθηναῖοι μυοῦντες Ἐλευςίνια καὶ ἐπιδεικνύντες τοῖς ἐποπτεύουςι τὸ μέγα καὶ θαυμαςτὸν καὶ τελειότατον ἐποπτικὸν ἐκεῖ μυςτήριον ἐν ςιωπἢ, τεθεριςμένον ςτάχυν. ὁ δὲ ςτάχυς οὖτός ἐςτι καὶ παρὰ ᾿Αθηναίοις ὁ παρὰ τοῦ ἀχαρακτηρίςτου ) φωςτὴρ τέλειος μέγας, καθάπερ αὐτὸς ὁ ἱεροφάντης, οὐκ ἀποκεκομμένος μὲν ὡς ὁ Ἦτις, εὐνουχιςμένος δὲ διὰ κωνείου καὶ πᾶςαν ἀπηρτημένος ) τὴν ςαρκικὴν γένεςιν , νυκτὸς ἐν Ἐλευςῖνι ὑπὸ πολλῷ πυρὶ τελῶν τὰ μεγάλα καὶ ἄρρητα μυςτήρια βοὰ καὶ κέκραγε λέγων "ἱερὸν ἔτεκε πότνια κοῦρον Βριμὼ Βριμόν", τουτέςτιν ἰςχυρὰ ἰςχυρόν. πότνια δέ 27 ἐςτι, φηςίν, ἡ γένεςις ἡ πνευματική, ἡ ἐπουράνιος, ἡ ἄνω· ἰςχυρὸς δέ ἐςτιν ὁ οὕτω γεννώμενος. ἔςτι γὰρ τὸ λεγόμενον μυςτήριον ⟨καὶ⟩ Ἐλευςὶν καὶ ἀνακτόρειον )· Ἐλευςίν, ὅτι ἤλθομεν οἱ πνευματικοὶ ἄνω-

<sup>1)</sup> πολούμεν Cod. verb. Roeper. και αί πόλεις — πόλεις Keil. 2) Erg. Schn.

<sup>3)</sup> Die Erklärung scheint späterer Zusatz. Hiernach: διὰ τοῦτο, φηςίν, κεκλαιε 'Ραχήλ τὰ τέκνα καὶ οὐκ ήθελε, φηςί, παρακαλεῖςθαι κλαίουςα ἐπ' αὐτοῖς. ήδει γάρ, φηςίν, ὅτι οὐκ εἰςί" (Matth. 2, 18; Jerem. 81, 15). θρηνεῖ δὲ καὶ 'Ιερεμίας τὴν κάτω 'Ιερουςαλήμ, οὐ τὴν ἐν Φοινίκη πόλιν, ἀλλὰ τὴν κάτω γένεςιν τὴν φθαρτήν. ἔγνω γάρ, φηςί, καὶ 'Ιερεμίας τὸν τέλειον ἄνθρωπον τὸν ἀναγεννώμενον ἔξ ΰδατος καὶ πνεύματος, οὐ ςαρκικόν. αὐτὸς γοῦν ὁ 'Ιερεμίας ἔλεγεν (17, 9)' κανθρωπός ἐςτι καὶ τίς γνώςεται αὐτόν;" οὔτως, φηςίν, ἐςτὶ πάνυ βαθεῖα καὶ δυςκατάληπτος ἡ τοῦ τελείου ἀνθρώπου γνῶςις. ἀρχὴ γάρ, φηςίν, τελειώςεως γνῶςις ἀνθρώπου, θεοῦ δὲ γνῶςις ἀπηρτιςμένη τελείωςςς.

<sup>4)</sup> Die Worte παρά του άχαρακτηρίστου scheinen Zusatz.

<sup>5)</sup> So Keil, ἀπηργμένος Plasberg, ἀπηρτιςμένος Cod.

<sup>6)</sup> Die Worte οὐκ ἀποκεκομμένος — τένεςιν scheinen Zusatz.

<sup>7)</sup> Der Satz scheint von Hippolyt entstellt; έχει γάρ und τὸ ἀνακτόρειον Keil.

θεν ἀπὸ τοῦ 'Αδάμαντος ρυέντες κάτω' ἐλεύςεςθαι τάρ, φηςίν, ἐςτὶν ἐλθεῖν' τὸ δὲ ἀνακτόρειον ⟨διὰ⟩ τὸ ἀνελθεῖν¹) ἄνω. τοῦτο³), φηςίν, ἐςτὶν δ λέγουςιν οἱ κατωργιαςμένοι τῶν 'Ελευςινίων τὰ ⟨μετάλα⟩ 28 μυςτήρια. θέςμιον δέ ἐςτι τὰ μικρὰ μεμυημένους αὖθις τὰ μετάλα μυεῖςθαι. μόροι τὰρ μείζονες μείζονας μοίρας λαγχάνουςι (Hersel. Fr. 25 Diels). μικρὰ δέ, φηςίν, ἐςτὶ τὰ μυςτήρια τὰ τῆς Περςεφόνης κάτω, περὶ ὧν μυςτηρίων καὶ τῆς όδοῦ τῆς ἀγούςης ἐκεῖ⁵) καὶ φερούςης [τοὺς ἀπολλυμένους] ἐπὶ τὴν Περςεφόνην καὶ ὁ ποιητής [δὲ] φηςιν

αὐτὰρ ὑπ' αὐτήν ἐςτιν ἀταρπιτὸς ὀκρυόεςςα κοίλη πηλώδης. ἡ δ'4) ἡγήςαςθαι ἀρίςτη ἄλςος ἐς ἱμερόεν πολυτιμήτου 'Αφροδίτης.

ταῦτ' ἐςτί, φηςί, τὰ μικρὰ μυςτήρια τὰ τῆς ςαρκικῆς τενέςεως, ὁ μυηθέντες οἱ ἄνθρωποι μικρὸν παύςαςθαι ὀφείλουςι ⟨πρὶν⟩δ) καὶ μυεῖςθαι τὰ μεγάλα, τὰ ἐπουράνια. οἱ γὰρ τοὺς ἐκεῖ, φηςί, λαχόντες μόρους 166,1 29 μείζονας μοίρας λαμβάνουςιν.δ) ἔτι δὲ οἱ Φρύγες λέγουςι τὸν πατέρα τῶν ὅλων εἶναι ἀμύγδαλον, οὐχὶ δένδρον, φηςίν, ἀλλὰ εἶναι ἀμύγδαλον ἐκεῖνον τὸν προόντα, δς ἔχων ἐν ἑαυτῷ τὸν τέλειον καρπὸν οἱονεὶ διαςφύζοντα ) καὶ κινούμενον ἐν βάθει, διήμυξε τοὺς κόλπους αὐτοῦ καὶ ἐγέννηςε τὸν ἀόρατον καὶ ἀκατονόμαςτον καὶ ἄρρητον παῖδα ἐαυτοῦ, περὶ οῦ λαλοῦμεν. ἀμύξαι γάρ ἐςτιν οἱονεὶ ῥῆξαι καὶ διατεμεῖν, καθάπερ, φηςίν, ἐπὶ τῶν φλεγμαινόντων ςωμάτων καὶ ἐχόντων ἐν ἐαυτοῖς τινα ςυςτροφὴν [ας] ἀμυχὰς οἱ ἰατροὶ λέγουςιν ⟨ποιεῖν⟩ ἀνατέμνοντες.δ) οὕτως, φηςί, Φρύγες τὸν ⟨προόντα⟩ ἀμύγδαλον καλοῦςιν.δ)

<sup>1) (</sup>διά τὸ ἀνάγεςθαι τουτέςτι) τὸ ἀν. Keil. 2) τοῦτο, nämlich τὸ ἀνελθείν.

<sup>8)</sup> Hiernach: οὄτης πλατείας καὶ εὐρυχώρου (Matth. 7, 18). Auch τοὺς ἀπολλυμένους scheint daher su stammen.

<sup>4)</sup> h bè: der andere; nur das erste geht auf den Weg zu Persephone.

<sup>5)</sup> μικρά Cod. μικρόν und πρίν Keil.

<sup>6)</sup> Hiernach: αΰτη τάρ, φηςίν, ἐςτὶν ἡ πύλη τοῦ οὐρανοῦ καὶ οὕτος ὁ οἶκος θεοῦ, ὅπου ὁ ἀγαθὸς θεὸς κατοικεῖ μόνος, εἰς δν οὐκ εἰςελεύςεται, φηςίν, ἀκάθαρτος οὐδείς, οὐ ψυχικός, οὐ ςαρκικός, ἀλλὰ τηρεῖται πνευματικοῖς μόνοις ὁπου δεῖ γενομένους βαλεῖν τὰ ἐνδύματα καὶ πάντας γενέςθαι νυμφίους ἀπηρεενωμένους διὰ τοῦ παρθενικοῦ πνεύματος. αὕτη τάρ ἐςτιν ἡ παρθένος ἡ ἐν γαςτρὶ ἔχουςα καὶ τυλλαμβάνουςα καὶ τίκτουςα υἰόν (Jes. 7, 14), οὐ ψυχικόν, οὐ ςωματικόν, ἀλλὰ μακάριον Αἰῶνα Αἰῶνων. περὶ τούτων, φηςί, διαρρήδην εἴρηκεν ὁ κατήρ ὅτι ,,ςτενὴ καὶ τεθλιμμένη ἐςτὶν ἡ όδὸς ἡ ἀπάγουςα εἰς τὴν ζωήν, καὶ δλίγοι εἰςιν οἱ εἰςερχόμενοι εἰς αὐτήν, πλατεῖα δὲ καὶ εὐρύχωρος ἡ όδὸς ἡ ἀπάγουςα εἰς τὴν ἀπώλειαν, καὶ πολλοί εἰςιν οἱ διερχόμενοι δι' αὐτῆς" (Matth. 7, 18).

<sup>7)</sup> οίον ίδια εφύζοντα Cod. verb. Schn. 8) ανατεμόντες Cod. verb. Keil.

<sup>9)</sup> Hiernach: ἀφ' οῦ προήλθε καὶ ἐγεννήθη ὁ ἀόρατος, ὸι' οῦ τὰ πάντα ἐγένετο καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδέν (Joh. 1, 8).

τυρικτὰν δέ φατιν εἶναι Φρύγετ τὸ ἐκεῖθεν γεγεννημένον, ὅτι πνεῦμα **30** 188,12 ἐναρμόνιόν ἐττι τὸ γεγεννημένον.¹) οὕτος, φητίν, ἐττὶν ὁ πολυώνυμος 188,19 μυριόμματος ἀκατάληπτος, οῦ πᾶτα φύτις ἄλλη δὲ ἄλλως ὀρέγεται.²)

Der Anschluß des Nächsten ist uns verloren, da Hippolyt mit den Worten ταῦθ' οὕτως εχεδιάζουςι τὰ ὑπὸ πάντων ἀνθρώπων λεγόμενά τε καὶ γινόμενα πρὸς ἴδιον νοῦν (ἐρμηνεύοντες), πνευματικῶς³) φάςκοντες πάντα γίνεςθαι abbricht. Nur ahnen können wir, daß der Autor erklärte: von dieser Lehre legen alle Menschen Zeugnis ab, wenn auch oft ohne zu wissen, was sie sagen. Denn alle Religionsüberlieferungen und alle Kulthandlungen haben einen geheimen Sinn. Überall offenbart sich dieser Gott, waltet seine πρόνοια:

 $^{\circ}$ Οθεν $^{4}$ ) καὶ τοὺς θεάτροις ἐπιδεικνυμένους λέγουςι μηδ' αὐτοὺς 31 168,88 ἀπρονοήτως τι λέγειν ἢ ποιεῖν. τοιγαροῦν, φηςίν, ἐπὰν ςυνέλθη  $^{5}$ ) δ δῆμος ἐν τοῖς θεάτροις, εἰςιών $^{6}$ ) τις ἠμφιεςμένος ςτολὴν ἔξαλλον, κιθάραν φέρων καὶ ψάλλων, οὕτως λέγει ἄδων τὰ μεγάλα μυςτήρια, οὖκ εἰδὼς δι λέγει

<sup>1)</sup> Hiernach: πνεθμα τάρ, φηςίν, έςτιν ό θεός διό, φηςίν, οὔτε ἐν τῷ ὅρει τούτψ προςκυνοθειν οὔτε ἐν Ἱερουςαλημ οἱ ἀληθινοὶ προςκυνηταί, ἀλλὰ ἐν πνεύματι (Joh. 4, 21). πνευματική τάρ, φηςίν, ἐςτὶ τῶν τελείων ἡ προςκύνητις, οὐ ςαρκική. τὸ δὲ πνεθμα, φηςίν, ἐκεῖ ⟨ἐςτιν⟩, ὅπου καὶ ὁ πατήρ ὀνομάζεται καὶ ὁ υἰός, ἐκ τούτου ⟨καὶ⟩ τοθ πατρὸς ἐκεῖ γεννώμενον. — Vgl. Poim. § 15: ἐναρμόνιος δοθλος und Orpheus Hymn. 8, 11: ςυρικτά (Keil).

<sup>2)</sup> Hiernach: τούτο, φηςίν, έςτὶ τὸ ῥημα τοῦ θεοῦ, ὅ, φηςίν, ἐςτὶν ῥημα ἀποφάσεως τῆς μεγάλης δυνάμεως. διὸ ἔςται ἐςφραγιςμένον καὶ κεκρυμμένον καὶ κεκαλυμμένον, κείμενον ἐν τῷ οἰκητηρίῳ, οῦ ἡ ῥίζα τῶν ὅλων τεθεμελίωται, Αἰωνων Δυνάμεων Ἐπινοιῶν, Θεῶν ᾿Αγγέλων πνευμάτων ἀπεςταλμένων, ὄντων μὴ ὄντων, γεννητῶν ἀγεννήτων, ἀκαταλήπτων καταληπτῶν, ἐνιαυτῶν μηνῶν ἡμερῶν ὑρῶν ςτιγμῆς ἀορίςτου, ἐξ ῆς ἐξάρχεται τὸ ἐλάχιςτον αὐξῆςαι κατὰ μέρος. ἡ ⟨γὰρ⟩ μηδἐν οῦςα, φηςί, καὶ ἐκ μηδενὸς ςυνεςτῶςα ςτιγμὴ ἀμέριςτος οῦςα γενήςεται ἐαυτῆς ἐπινοία μέγεθὸς τι ἀκατάληπτον. — αὕτη, φηςίν, ἐςτὶν ἡ βαςιλεία τῶν οὐρανῶν, ὁ κόκκος τοῦ ςινάπεως (Matth. 13, 31), ἡ ἀμέριςτος ἐνυπάρχουςα τῷ ςώματι ςτιγμή, ῆν οῖδε, φηςίν, οὐδεὶς ἡ οἱ πνευματικοὶ μόνοι. τοῦτο, φηςίν, ἐςτὶ τὸ εἰρημένον "οὐκ εἰςὶ λόγοι οὐδὲ λαλιαί, ὧν οὐχὶ ἀκούονται αἱ φωναὶ αὐτῶν" (Ps. 18, 4).

<sup>8)</sup> πνευματικά Cod. Gegensatz ἀπρονοήτως.

<sup>4)</sup> Das folgende Stück hat Wilamowitz (Hermes XXXVII 328) behandelt; ich gebe das Lied in seiner Fassung.

δ) cuyeλθών Cod. verb. Wil.

<sup>6)</sup> etcíoι Cod. verb. Keil. Im Original scheint eine lebhafte rhetorische Schilderung gestanden zu haben, wie bei Clemens im Protreptikos 1: Πανήγυρις Έλληνική κτλ.

εἴτε Κρόνου γένος εἴτε Διὸς μάκαρ¹)
εἴτε 'Ρέας μεγάλας, χαῖρε ⟨Ѿ⟩ τὸ κατηφὲς ἄκουςμα 'Ρέας ἄΑττι· ςὲ καλοῦςι μὲν 'Αςςύριοι τριπόθητον ἄΑδ ὑωνιν, ὅλη ὁ Αἴγυπτος Ὅςιριν, ἐπουράνιον Μηνὸς κέρας "Ελληνος ςοφία²), ζαμόθρακες ἄΑδαμνα³) ςεβάςμιον, Αἰμόνιοι Κορύβαντα, καὶ
οἱ Φρύγες ἄλλοτε μὲν Πάπαν, ποτὲ
δὲ ⟨αὖ⟩ νεκὺν ἢ θεὸν ἢ τὸν ἄκαρπον ἢ
αἴπολον ἢ χλοερὸν ςταχὺν ἀμηθέντα ἢ τὸν πολύκαρπος⁴) ἔτικτεν ἀμύγδαλος ἀνέρα ςυρικτὰν . . . . . . (ἄΑττιν). ⁵)

Mit einem kurzen zweiten Liedchen geht Hippolyt dann zu einer Schilderung der Beziehungen der Naassener zu den phrygischen Mysterien über. Seine Quelle, die uns hier einzig interessiert, ist zu Ende.

Man hat längst die Schrift von § 20 an (τοῦτον, φηςί, Θρᾶκες οἱ περὶ τὸν Αἷμον οἰκοῦντες Κορύβαντα καλοῦςι) als Kommentar oder Paraphrase des den Schluß bildenden Liedes bezeichnet; aber auch der erste Teil trägt genau den gleichen Charakter. Die Abhandlung περὶ ἀνθρώπου, wie Hippolyt unser Stück richtig bezeichnet, geht natürlich von der Scheidung von Leib und Seele aus; schon beim

<sup>1)</sup> So hat, wie ich mich überzeugt habe, die Handschrift.

<sup>2)</sup> ελληνες coφίαν Cod. verb. Wil. 3) άδαμ' Cod. verb. Bergk.

<sup>4)</sup> δν Cod. Der Verfasser der Rede scheint πολύκαρπον gelesen zu haben: "den als fruchtreichen gebar".

<sup>5)</sup> Es fehlt eine Klausel, die sich aus der Fortsetzung des Hippolyt erraten läßt: τοῦτόν φητιν εἶναι πολύμορφον Ἄττιν, δν ὑμνοῦντες λέγουςιν οὕτως.

<sup>\*</sup>Αττιν ύμνήςω τὸν 'Ρείης οὐ κωδώνων εὐμ βόμβοις οὐδ' αὐλῷ 'Ιδαίων Κουρήτων μυκητὰ, ἀλλ' εἰς Φοιβείαν μίξω μοῦςαν φορμίγγων εὐοί, εὐάν, ὡς Πάν, ὡς Βακχεύς, ὡς ποιμὴν λευκῶν ἄςτρων.

Leib ist der Ursprung ἀνεξεύρητος καὶ διάφορος; sicher brachte ihn die Erde hervor, χαλεπόν δὲ ἐξευρεῖν εἴτε ... εἴτε ... ἤ. Genau so ist die Seele ein δυςεύρετον πάνυ καὶ δυςκατανόητον; in strengstem Parallelismus wird gesagt: ἀποροῦςιν οὖν πότερόν ποτε ἐκ τοῦ προόντος έςτιν ή έκ του αυτογενούς ή έκ του έκκεχυμένου χάους. Dem entspricht, da die wuyn für den Autor im Grunde der himmlische Mensch ist1), in dem Liede: εἴτε Κρόνου γένος εἴτε Διὸς μάκαρ εἴτε 'Péac μεγάλας. Ist doch der oberste Gott immer der unerschaffene und Rhea für die stoische Deutung das Chaos, die ὑγρὰ φύcιc.2) Wie das Lied, so geht auch der Kommentar sofort zu den Assyriern über, und § 5 zeigt mit dem Anfang καλοῦςι δὲ 'Αςςύριοι τὸ τοιοῦτον 'Άδωνιν ἢ 'Eνδυμίωνα (vgl. Vers 4) die im folgenden immer wiederkehrende typische Form. Die Hinzunahme des Endymion ist durch das Beiwort τριπόθητος und die Erwähnung der drei φύσεις notwendig geworden. Aber Sinn und Zusammenhang zerreist, wer den Assyriern auch noch den Attis zuschreiben will. Eine Nebenbemerkung ist es, wenn die phrygische Lehre in § 7 schon erwähnt wird; sie führt lediglich zur Erwähnung der ägyptischen (§ 8) über<sup>8</sup>), die nach dem Liede jetzt folgen muß. Die christlichen Erweiterungen sondern sich hier prächtig ab; vor οὐ μόνον δ' αὐτῶν ἐπιμαρτυρεῖν φαςι τῷ λόγῳ τὰ 'Αςςυρίων μυςτήρια καὶ Φρυγών ist der Satz (S. 85, 6) μαρτυρείν δέ φαςιν αὐτών τῷ λόγω οὐχ άπλῶς μόνην τὴν 'Ρέαν (die phrygische Göttin), ἀλλὰ τὰρ ὡς ἔπος

<sup>1)</sup> Vgl. § 4 Schluß: πάτα οὖν φύτις ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων καὶ καταχθονίων ψυχής ὀρέγεται mit § 30: οὖτός ἐςτιν ὁ πολυώνυμος μυριόμματος ἀκατάληπτος, οὖ πάτα φύτις ἄλλη ὸὲ ἄλλως ὀρέγεται. Auch hier ist die Responsion gewollt. Eine Personifikation der ψυχή begegnet als Gottheit oft in der Hermetischen Literatur.

<sup>2)</sup> Arnim, Fragm. Stoic. II 1084/85. Schol. Hes. Theog. 135: 'Ρεία κατά τὸν Χρύςιππον ἡ ἐξ δμβρων χύςις. ἔςτι δὲ ἡ γῆ 'Ρέα κτλ. Etym. magn. 701, 24: Χρύςιππος δὲ λέγει τὴν γῆν 'Ρέαν κεκλῆςθαι, ἐπειδὴ ἐπ' αὐτὴν (αὐτῆς gen. AB) ῥεῖ τὰ ὕδατα. Eine dritte aus demselben, einst umfänglichen Hesiod-Scholion stammende Fassung bietet Tzetzes in den 'Αλληγορίαι ἐκ τῆς χρονικῆς μετρικῆς βίβλου. Der einzige Druck (von Morellius, vgl. Krumbacher, Byz. Lit.² 534) ist mir unzugänglich; ich zitiere nach dem Codex 107 des alexandrinischen Patriarchats in Kairo (vom Ende des XII. Jahrhunderts): ςτοιχειακῶς γῆν τὴν 'Ρέαν πάλιν νόει, γῆν πλὴν ἐκείνην τὴν ἀκόςμητον λέγω, τὴν ὑλικήν, ςψζουςαν ὡς Κρόνος λόγον. Hierzu bemerkt ein auf Tzetzes selbst zurückgehendes Scholion: Χρύςιππος αὐτὴν ὑδάτων λέγει φύςιν (χύςιν?). Arnims Textgestaltung ist also verfehlt.

<sup>3)</sup> Die Μήτηρ μεγάλη und Isis, beide längst angeglichen, sind eben die κρυβομένη όμου και φανερουμένη φύτις.

εἰπεῖν ὅλην τὴν κτίcιν ganz unmöglich; fällt er, so muß er auch die vorausstehende Betrachtung über die Verstümmelung des Attis nach sich ziehen. Ebenso deutlich zerreißt den Übergang von der Μήτηο μεγάλη zur Isis der christliche Satz von der βαςιλεία οὐρανῶν und dem in dem Kind von 7 bis 14 Jahren sich entwickelnden Christus.1) Die ägyptische Lehre wird besonders hervorgehoben; in ihr ist Osiris der himmlische "Ανθρωπος; das zeigt die ithyphallische Darstellung in dem Kultbild (zur Deutung vgl. Plutarch De Is. et Osir. 51). So ist der Hermes, der bei den Griechen in dieser Gestalt in den Häusern und auf den Gassen steht, einfach aus Ägypten übernommen.<sup>2</sup>) Er ist der "Ανθρωπος. Das bietet Gelegenheit ein langes Kapitel stoischer Hermes-Lehre anknüpfend an das Kultbild zu Kyllene und an Homer (Od. 24, 1-14) einzulegen; Hermes (für unseren Autor also der "Ανθρωπος) ist ψυχαγωγός, ψυχοπομπός und ψυχῶν αἴτιος. Der Autor faßt das alles geschickt hier zusammen, weil ihm sein Text als "griechische Lehre" nur (cè καλεῖ) ἐπουράνιον Μηνός<sup>8</sup>) κέρας "Ελληνος coφία bietet. Zu diesem Text geht er in § 17 über, ohne mit ihm viel anfangen zu können. Das Horn ist ihm das Trinkhorn, entsprechend jenem κρατήρ, in dem Gott nach Platos Timaios καταμέμιχε καὶ κεκέρακε πάντα πᾶcι; auf ihn wird das etwa in augusteischer Zeit entstandene Anacreonteum umgedeutet.4) Die Beziehung der nächsten Abschnitte auf das Lied

<sup>1)</sup> S. 86, 1. Mit 14 Jahren wird das Kind in Ägypten fähig, Priester zu werden, vgl. Zwei religionsgesch. Fragen S. 14 ff.

<sup>2)</sup> Der Autor hat ja mit Vorbedacht eben gesagt, daß die Ägypter alle Menschen den Kult gelehrt haben und Form und Bedeutung der Götter verkündet haben. Die Angabe beruht auf alter Gelehrsamkeit, gegen die schon Herodot polemisiert (II 51: τοῦ δὲ Ἑρμέω τὰ ἀγάλματα ὀρθὰ ἔχειν τὰ αἰδοῖα ποιεῦντες οὐκ ἀπ' Αἰγυπτίων μεμαθήκαςι, ἀλλ' ἀπὸ Πελαςτῶν πρῶτοι μὲν Ἑλλήνων ἀπάντων ᾿Αθηναῖοι παραλαβόντες, παρὰ δὲ τούτων ὧλλοι). Wieder ans Licht gezogen war sie durch die ägyptisch-stoische Theologie, die in Hermes den λόγος sah (vgl. Cornutus Kap. 16 und Eustathios 1249, 8; Zwei religionsgeschichtliche Fragen 96). So erwähnt unser Autor denn, daß die Griechen auch die Bedeutung des Gottes von den Ägyptern gelernt haben; in seiner Heimat Kyllene wird er als αἰδοῖον dargestellt und als λόγος bezeichnet, und dem kyllenischen Hermes schreibt Homer die Tätigkeit des λόγος zu. Die Heranziehung der samothrakischen Mysterien beruht dann wieder auf Herodot.

<sup>3)</sup> Vgl. Orpheus Hymn. Procem. 40: Μητέρα τ' άθανάτων "Αττιν και Μήνα κικλήςκω. Orpheus ist offenbar "der Grieche".

<sup>4)</sup> Die Einschaltungen sind auch hier lehrreich und zeigen, daß der Christ

sind ohne weiteres klar; die christlichen Einlagen nehmen hier mächtig zu, und da längere Deduktionen kaum noch versucht werden, läßt sich natürlich seltener nachweisen, daß sie Zusammenhänge unterbrechen; doch verweise ich auch hier auf § 22, wo ein ursprünglicher Zusammenhang λέγουςι δὲ οἱ Φρύγες τοῦτον καὶ νέκυν, οἱονεὶ ἐν μνήματι καὶ τάφψ ἐγκατωρυγμένον ἐν τῷ cώματι¹)· οἱ δὲ αὐτοὶ Φρύγες τὸν αὐτὸν τοῦτον πάλιν ἐκ μεταβολῆς λέγουςι θεόν, οἱονεὶ ....... durch diese Einschiebungen kläglich verdorben ist, und auf § 28, wo eine falsche Deutung der Verse zu den biblischen Zusätzen führte, wie in § 2 die falsche Beziehung des Wortes ἄνωθεν.

Deutlicher als derartige Beispiele, die sich ja leicht vermehren ließen, spricht die Betrachtung des Ganzen. Es ist wunderlich, daß erst Wilamowitz den ersten Paragraphen als Prosa erweisen mußte; so wenig hatte man sich um Sinn und Komposition des Stückes gekümmert. Es ist eine Rede, eine Predigt wenn man will, in ihrer äußeren Form eine lehrreiche Parallele zu dem Protreptikos des Clemens von Alexandrien. Die Lehre vom "Ανθρωπος ist nach ihr die älteste und allgemeinste Offenbarung, sie ist der Kern aller Mysterien, und noch heutzutage verkünden sie, ohne zu wissen, was sie singen, die Sänger, die Gott begeistert. Die Rede lenkt von Anfang an auf das Lied zu, das vor kurzem wirklich vorgetragen sein muß. Es bildet dann den wirkungsvollen Schluß, falls man nicht annehmen will, daß der Redner nach dem Schluß ἀνέρα cuρικτὰν . . . . . . ("Αττιν) noch jenes zweite Liedchen "Αττιν ὑμνήςω τὸν 'Ρείης in irgend einer Verbindung anschloß.") Als Zeit des

gar nicht mehr verstand, was er las. Die Erwähnung des samothrakischen Mysteriums hat mit dem Becher des Anakreon nichts zu tun; nur wegen der Abfolge der Lemmata ist sie von der Erwähnung des ithyphallischen Hermes und Osiris losgerissen. Dennoch findet sich erst hier der Zusatz über das ποτήριον Christi (S. 92, 1). Der Anschluß von § 19 an § 18 wird durch die Worte ποδαπόν με δεῖ γενέςθαι gegeben; darauf weisen jene samothrakischen Standbilder. Der Christ fügt wegen der Erwähnung von Wein und Wasser in den Versen den übel gelungenen Verweis auf die Hochzeit zu Kana ein (S. 91, 4). Das καταμέμιχε καὶ κεκέρακε aber versteht er von der Verbindung der Elemente zum κόςμος und setzt so einen Verweis auf das Johannes-Proömium hinzu.

<sup>1)</sup>  $\nabla gl.$  Platon Kratylos 400c: καὶ γὰρ cῆμά φαςιν αὐτὸ (τὸ cῶμα) εἶναι τῆς ψυχῆς, ὡς τεθαμμένης ἐν τῷ νῦν παρόντι.

Ich glaube eher, daß es von Hippolyt oder von dem christlichen Bearbeiter zugesetzt ist. Gewiß spielen die phrygisch-ägyptischen Mysterien die

Liedes hat Wilamowitz, allerdings mit Vorbehalt, etwa Hadrians Herrschaft vermutet; viel später kann auch die Rede nicht fallen. Sie zeigt uns eine heidnische "Ανθρωπος-Lehre, allerdings nicht in der Reinheit, wie etwa die Inschrift von London die Lehre von Ptah. Sie hat sich der Interpretation eines Textes anschmiegen müssen und ist dadurch undeutlich geworden. Die είμαρμένη wird nicht besonders erwähnt, aber die δουλεία des Menschen wird so eindringlich betont, daß wir den Schicksalsglauben als eine Hauptlehre des Systems dennoch erkennen. Dieselbe heidnische "Ανθρωπος-Lehre begegnet in den Offenbarungen eines Propheten Bitys (?) und in der letzten heidnischen Ausgestaltung der Poimandreslehre bei Zosimos (vgl. S. 8). Beide lassen sich nicht voneinander trennen.

Zosimos beginnt sein mit  $\Omega$  bezeichnetes Buch, das unter Namen und Hut des Gottes Okeanos als der θεῶν πάντων γένεςις καὶ ςπορά steht, mit einem Angriff auf seine Gegner; ihre Torheit und ihr Unvermögen seiner Offenbarung zu folgen läßt sie rein als Gefolge der είμαρμένη erscheinen. Hiermit ist das theologische Thema angeschlagen, dem er nun vor dem eigentlich alchemistischen Teil eine Weile nachgeht (Berthelot S. 229 ff.): τοὺς τοιούτους δὲ ἀνθρώπους δ 'Ερμῆς¹) ἐν τῷ περὶ φύςεων ἐκάλει ἄνοας, τῆς είμαρμένης μόνον²) ὄντας πομπάς, μηδὲν τῶν ἀςωμάτων φανταζομένους, μηδὲ³) αὐτὴν τὴν είμαρμένην τὴν⁴) αὐτοὺς ἄγουςαν δικαίως, ἀλλὰ [τοὺς]

Hauptrolle, aber der Redner benutzt sie doch nur, um in ihnen seine "Ανθρωπος-Religion wiederzufinden; ein Bild, das nicht dazu dient, ist für ihn zwecklos.

<sup>1)</sup> Von Hermetischen Stellen über die είμαρμένη hebe ich noch einmal aus der XII. (XIII.) Schrift unseres Corpus p. 104, 12 Parthey hervor: πάντων ἐπικρατεῖ ὁ νοθο, ἡ τοθ θεοθ ψυχἡ, καὶ είμαρμένης καὶ νόμου καὶ τῶν ἄλλων πάντων, καὶ οὐδὲν αὐτῷ ἀδύνατον, οὔτε είμαρμένης ὑπεράνω θεῖναι ψυχὴν ἀνθρωπίνην οὔτε ἀμελήςασαν, ἄπερ cuμβαίνει, ὑπὸ τὴν είμαρμένην θεῖναι. Ähnlich ist in dem von Cyrill (Contra Iul. II p. 701 Migne) und Lactanz II 15, 6 angeführten Bruchstück einer an Asklepios gerichteten Schrift die εὐτέβεια das einzige Mittel gegen die είμαρμένη, das Walten der κακοὶ δαίμονες. Weiteres bieten die "Οροι "Ακκληποθ und das Bruchstück bei Stobaios Ekl. I 5 p. 82, 1 Wachsm.

<sup>2)</sup> μόνους Codd. (MK). Das der griechischen Philosophie entnommene Bild findet sich auch in unserem Corpus IV(V) 7: καθάπερ αἱ πομπαὶ μέςον παρέρχονται, μήτε αὐταὶ (αὖται MAC) ἐνεργῆςαἱ τι δυνάμεναι, τούς τε (δὲ MAC) ἐμποδίζουςαι, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ οὖτοι μόνον πομπεύουςιν ἐν τῷ κόςμψ παραγόμενοι (Patr. παραγενόμενοι MAC) ὑπὸ τῶν σωματικῶν ἡδονῶν. Das Bild ist bei Zosimos durch die unmittelbar vorausgehenden Worte πάντοτε τῆ εἰμαρμένη ἀκολουθοῦντες eingeleitet.

3) μήτε Codd. περὶ αὐτὴν... δικαίους Keil.

4) τοὺς Codd.

δυσφημοῦντας αὐτής τὰ ςωματικὰ παιδευτήρια καὶ τῶν εὐδαιμόνων αὐτής ἐκτὸς (μηδὲν) ἄλλο φανταζομένους. ὁ δὲ 'Ερμῆς καὶ ὁ Ζωροάστρης τὸ φιλοςόφων τένος ἀνώτερον τῆς εἱμαρμένης εἶπον τῷ μήτε τῆ εὐδαιμονία αὐτῆς χαίρειν — ἡδονῶν τὰρ κρατοῦςιν — μήτε τοῖς κακοῖς αὐτῆς βάλλεςθαι, πάντοτε (ἐν) ἐναυλία ἄτοντας¹), μήτε τὰ καλὰ δῶρα παρ' αὐτῆς καταδέχεςθαι³), ἐπείπερ εἰς πέρας κακὸν³) βλέπουςιν. διὰ τοῦτο καὶ ὁ 'Ηςίοδος τὸν Προμηθέα εἰςάτει τῷ 'Επιμηθεῖ παραγτέλλοντα⁴) καὶ φηςί (Erga 86) μήτε δῶρον δέξαςθαι παρὰ Ζηνὸς 'Ολυμπίου, ἀλλ' ἀποπέμπειν ἐξοπίςω, διδάςκων τὸν ἴδιον ἀδελφὸν διὰ φιλοςοφίας ἀποπέμπειν τὰ τοῦ Διός, τουτέςτι τῆς εἱμαρμένης, δῶρα.

Ζωροάςτρης δὲ εἰδήςει τῶν ἄνω πάντων καὶ μαγεία αὐχῶν τῆς ένςώμου φράςεως φάςκει ἀποςτρέφεςθαι πάντα τῆς είμαρμένης κακὰ καὶ μερικά καὶ καθολικά. ὁ μέντοι 'Ερμής ἐν τῷ περὶ ἐναυλίας 5) διαβάλλει καὶ τὴν μαγείαν λέγων ὅτι οὐ δεῖ τὸν πνευματικὸν **ἄνθρωπ**ον τὸν ἐπιγνόντα ἐαυτὸν<sup>6</sup>) οὔτε διὰ μαγείας κατορθοῦν τι, έὰν καὶ καλὸν νομίζηται, μήτε ) βιάζεςθαι τὴν 'Ανάγκην, ἀλλ' ἐᾶν ὡς έχει φύςεως καὶ κρίςεως. πορεύεςθαι δὲ διὰ μόνου τοῦ ζητεῖν ξαυτὸν καὶ θεὸν ἐπιγνόντα κρατεῖν τὴν ἀκατονόμαςτον τριάδα, καὶ ἐᾶν τὴν είμαρμένην δ θέλει ποιείν τῷ έαυτῆς πηλ $\hat{\psi}^8$ ), τουτέςτι τῷ cώματι. καὶ οὕτως, φηςί, νοήςας καὶ πολιτευςάμενος θεάςη τὸν θεοῦ υίὸν πάντα γινόμενον τῶν ὁςίων ψυχῶν ἔνεκεν, ἵνα αὐτὴν ἐκςπάςη έκ τοῦ χώρου τῆς είμαρμένης ἐπὶ τὸν ἀςώματον.<sup>9</sup>) πάντα γὰρ δυνάμενος πάντα ὅςα θέλει γίνεται, καὶ πατρὶ ὑπακούει διὰ παντός ςώματος διήκων, (καί) φωτίζων τὸν ἐκάςτου<sup>10</sup>) νοῦν εἰς τὸν εὐδαίμονα χῶρον ἀνώρμηςεν, ὅπουπερ ἢν καὶ πρὸ τοῦ ςωματικὸν γενέςθαι 11), αὐτῷ ἀκολουθοῦντα καὶ ὑπ' αὐτοῦ ὀρεγόμενον καὶ ὁδηγού-

<sup>1)</sup> ἄγοντες Codd. ἐν ἐν. Keil. 2) καταδεχόμενοι Codd. 3) κακῶν Codd.

<sup>4)</sup> Hiernach: τίνα οἴονται οἱ ἄνθρωποι παςῶν μείζονα εὐδαιμονίαν; γυναῖκα εὔμορφον, φηςί, ςὺν πλούτψ πολλψ Codd. 5) ἀναυλίας Codd. verb. Keil.

<sup>6)</sup> Vgl. das Gotteswort im Poimandres 21: ὁ νοήτας ἐαυτὸν εἰς αὐτὸ (τὸ Θεῖον) χωρεῖ.

<sup>7)</sup> μηδέ Codd.

<sup>8)</sup> τῷ ἐαυτῆς πηλῷ Codex K (also auch M) nach meiner Kollation.

<sup>9)</sup> Es folgt ὅρα αὐτὸν γινόμενον πάντα θεὸν ἄγγελον ἄνθρωπον παθητόν. Die christliche Anmerkung verrät sich durch die Einleitung. Der Text bietet eine Erklärung zu dem später zitierten Wort des Poimandres S. 105.

<sup>10)</sup> έκάςτης Codd. έκάςτης ψυχής?

<sup>11)</sup> Auf den voûc, nicht auf den υίὸς θεοῦ bezüglich.

μενον εἰς ἐκεῖνο τὸ φῶς. καὶ βλέψαι τὸν πίνακα, δν καὶ Βίτος γράψας¹) καὶ ὁ τριςμέγας Πλάτων καὶ ὁ μυριομέγας 'Ερμῆς, ὅτι Θώυθος έρμηνεύεται τῆ ἱερατικῆ [πρώτη] φωνἢ ὁ πρῶτος ἄνθρωπος ⟨ὁ⟩ ἐρμηνεὺς πάντων τῶν ὄντων καὶ ὀνοματοποιὸς πάντων τῶν ςωματικῶν. οἱ δὲ Χαλδαῖοι καὶ Πάρθοι καὶ Μῆδοι καὶ 'Εβραῖοι καλοῦςιν αὐτὸν 'Αδάμ, ῷ ἐςτιν ἐρμηνεία γῆ παρθένος καὶ γῆ αἰματώδης καὶ γῆ πυρὰ (?) καὶ γῆ cαρκίνη. <sup>5</sup>) ταῦτα δὲ ἐν ταῖς βιβλιοθήκαις τῶν Πτολεμαίων ηὕρηνται, ὧν³) ἀπέθεντο εἰς ἔκαςτον ἱερόν, μάλιςτα τῷ Σαραπείῳ, ὅτε παρεκάλεςαν⁴) 'Αςενᾶν τὸν ἀρχιερέα 'Ιεροςολύμων⁵) πέμψαντα 'Ερμῆν (?), δς ἡρμήνευςε πᾶςαν τὴν 'Εβραΐδα 'Ελληνιςτὶ καὶ Αἰγυπτιςτί.

Οὕτως οὖν καλεῖται ὁ πρῶτος ἄνθρωπος ὁ παρ' ἡμῖν Θωὺθ καὶ παρ' ἐκείνοις ᾿Αδάμ — τῆ ⟨γὰρ⟩ τῶν ἀγγέλων φωνῆ αὐτὸν καλέςαντες οὐ μὴν δὲ ἀλλὰ καὶ συμβολικῶς διὰ τεςσάρων στοιχείων ἐκ πάσης τῆς σφαίρας αὐτὸν εἰπόντες κατὰ τὸ σῶμα ⁶) — ὁ δὲ ἔςω αὐτοῦ ἄνθρωπος ὁ πνευματικὸς καὶ κύριον ⟨ἔχει ὄνομα⟩ καὶ προσηγορικόν. τὸ μὲν οὖν κύριον ἀγνοῶ ⁷) διὰ τὸ τέως μόνος γὰρ Νικόθεος ὁ ἀνεύρετος ταῦτα οἴδεν τὸ δὲ προσηγορικὸν αὐτοῦ ὄνομα φὼς καλεῖται, ἀφ' οῦ καὶ φῶτας παρηκολούθηςε λέγεςθαι τοὺς ἀνθρώπους.

"Ότε ἢν Φὼς ἐν τῷ παραδείςψ διαπνεομένψ $^8$ ) ὑπὸ τῆς εἱμαρμένης, ἔπειςαν  $\langle$ οἱ ἄρχοντες $\rangle$  αὐτὸν ὡς ἄκακον καὶ ἀνενέργητον ἐνδύςαςθαι τὸν παρ' αὐτῶν $^9$ ) 'Αδάμ, τὸν ἐκ τῆς εἱμαρμένης, τὸν $^{10}$ ) ἐκ τῶν τεςςάρων ςτοι-

<sup>1)</sup> Das Partizip tritt bei Zosimos wie in jungen Papyri mehrfach für das Verbum finitum ein; sonst wäre es leicht nach Έρμης ein Wort wie μαρτυροθείν zu ergänzen oder mit Keil ἔγραψεν zu schreiben. Der Autor des Gemäldes, das mit dem berühmten Diagramm der Ophiten bei Origenes zu vergleichen wäre, hatte sich auf Hermes und dieser auf Platon berufen, der im Philebos (18b) Thoyt als Gott oder als θεῖος ἄνθρωπος bezeichnete. Das faßte der Autor als Charakteristik des ἄνωθεν ἄνθρωπος. Auch in dem von Laurentius Lydus benutzten λόγος τέλειος des Hermes an Asklepios war Platon mit Namen angeführt (De mensibus IV 32 p. 91, 7 vgl. mit IV 148 p. 167, 20 Wünsch); ebenso in einer anderen ebenda IV 52 p. 109, 15 angeführten Schrift.

<sup>2)</sup> Vgl. Olympiodor bei Berthelot p. 89.

<sup>8)</sup> δν Codd. 4) παρεκάλες εν Codd. 5) τῶν ἀρχιεροςολύμων Codd.

<sup>6)</sup> Es folgt: τό γάρ άλφα αὐτοῦ ατοιχεῖον ἀνατολὴν δηλοῖ (καὶ) τὸν ἀέρα, τὸ δὲ δέλτα αὐτοῦ ατοιχεῖον δύαιν δηλοῖ (καὶ) γῆν (τὴν Codd.) κάτω καταδύατα διὰ τὸ βάρος... τὸ δὲ μῦ ατοιχεῖον μεσημβρίαν δηλοῖ (καὶ) τὸ μέσον τούτων τῶν αμμάτων πεπαντικὸν πῦρ τὸ εἰα τὴν μέσην τετάρτην ζώνην. οῦτως οῦν ὁ αάρκινος ᾿Αδὰμ κατὰ τὴν φαινομένην περίπλαςιν Θωῦθ καλεῖται. Die Erklärung paßt nicht.

7) ἀγνοῶν Codd.

<sup>8)</sup> διαπνεόμενος Codd. verb. Keil. 9) αὐτοῦ Codd. 10) τῶν Codd.

χείων ό δὲ διὰ τὸ ἄκακον οὐκ ἀπεςτράφη οἱ δὲ ἐκαυχῶντο ὡς δεδουλαγωγημένου αὐτοῦ. τὸν (γὰρ) ἔξω ἄνθρωπον δεςμὸν εἶπεν δ Ήςίοδος (Theog. 614), ψ1) έδηςεν δ Ζεύς τὸν Προμηθέα. είτα μετά τὸν δεςμὸν ἄλλον αὐτῷ δεςμὸν ἐπιπέμπει τὴν Πανδώραν, ἢν οἱ Ἑβραῖοι καλοῦςιν Εὐαν. ὁ γὰρ Προμηθεύς καὶ Ἐπιμηθεύς εῖς ἄνθρωπός ἐςτι κατά τὸν ἀλληγορικὸν λόγον, τουτέςτι ψυχή καὶ ςῶμα. καὶ ποτὲ μὲν ψυχής έχει εἰκόνα [δ Προμηθεύς], ποτέ δὲ νοός, ποτὲ δὲ ςαρκὸς διὰ τὴν παρακοήν τοῦ Ἐπιμηθέως, ήν παρήκουσεν τοῦ Προμηθέως τοῦ ἰδίου (νοῦ). φηςὶ τὰρ ὁ Νοῦς ἡμῶν<sup>8</sup>). "ὁ δὲ υίὸς τοῦ θεοῦ πάντα δυνάμενος καὶ πάντα γινόμενος ὅτιδ) θέλει ὡς θέλει φαίνει ἐκάςτψ".4) καὶ ἔως ἄρτι καὶ τοῦ τέλους τοῦ κόςμου ἔπειςιδ) λάθρα καὶ φανερὰ **cuγ**ων 6) τοῖς ἐαυτοῦ, **c**υμβουλεύων αὐτοῖς λάθρα καὶ διὰ τοῦ νοὸς αὐτῶν καταλλαγήν έχειν τοῦ [παρ'] αὐτῶν 'Αδὰμ [κοπτομένου καὶ φονευομένου παρ' αὐτῶν] τυφληγοροῦντος καὶ διαζηλουμένου τῶ πνευματικῶ καὶ φωτεινῷ ἀνθρώπω [τὸν έαυτῶν 'Αδὰμ ἀποκτείνουςι]. ταῦτα δὲ γίνεται, ξως ού ξλθη ὁ ἀντίμιμος δαίμων διαζηλούμενος ) αὐτοῖς καὶ θέλων [ὧς τὸ πρώην] πλανήςαι λέγων έαυτὸν υίὸν θεοῦ, ἄμορφος ὢν καὶ ψυχή καὶ τώματι. οἱ δὲ φρονιμώτεροι<sup>8</sup>) τενόμενοι ἐκ τῆς καταλήψεως τοῦ ὄντως υίοῦ τοῦ θεοῦ διδόαςιν ) αὐτῷ τὸν ἴδιον Άδὰμ εἰς φόνον, τὰ έαυτῶν φωτεινὰ πνεύματα ςψζοντες (εἰς) ἴδιον χῶρον, ὅπου καὶ πρό κόςμου ήςαν. πρίν ή δὲ ταῦτα τολμήςαι τὸν ἀντίμιμον, τὸν ζηλωτήν, πρώτον ἀποςτέλλει αύτοῦ πρόδρομον ἀπὸ τῆς Περςίδος μυθοπλάνους λόγους λαλούντα καὶ περὶ τὴν εἱμαρμένην ἄγοντα τοὺς άνθρώπους είςὶ δὲ τὰ ςτοιχεῖα τοῦ ὀνόματος αὐτοῦ ἐννέα, τῆς διφθόγγου cωζομένης, κατά τὸν τῆς είμαρμένης ὅρον. 10) εἶτα μετά

<sup>1)</sup> ov Codd.

Als No0c faßt Zosimos den Poimandres, vgl. unten Kap. VII; der υίὸς
 θεο0 ist der λόγος.
 δτε Codd.

<sup>4)</sup> Es folgt: 'Αδάμ προτήν Ίηςοῦς Χριστός (δε αὐτόν) ἀνήνεγκεν ὅπου καὶ πρότερον διήγον φῶτες καλούμενοι. Wieder paßt die Erwähnung Christi nicht in den Zusammenhang. Daß die Werke des Zosimos christlich gedeutet wurden sagt Photios Bibl. cod. 170. Dann gehört zu derselben Interpolation auch das Folgende: ἐφάνη δὲ καὶ τοῖς πάνυ ἀδυνάτοις ἀνθρώποις ἄνθρωπος γεγονώς παθητός καὶ ῥαπιζόμενος καὶ λάθρα τοὺς ἰδίους φῶτας ςυλήςας (ςυλλήςας Codd.), ἄτε μηδὲν παθών, τὸν δὲ θάνατον δείξας καταπατεῖςθαι καὶ ἐῶςθαι. 5) τόποιςι Codd.

<sup>6)</sup> cυλλῶν Codd. Auch das Folgende scheint durch christliche Interpolation völlig verdorben. Dagegen kann die Vorstellung eines ἀντίμιμος δαίμων durch jüdische Vermittlung in den echten Zosimos gekommen sein.

<sup>7)</sup> δι' οῦ ζηλούμενος Codd, 8) φρονιμώτερον Codd. 9) δίδωςιν Codd.

<sup>10)</sup> Vielleicht λόγον. Der Sinn muß sein: Μανιχαΐος hat, wie είμαρμένη,

περιόδους  $^1$ ) πλέον  $\mathring{\eta}$  έλαττον έπτὰ καὶ αὐτὸς  $\langle \tau\mathring{\eta} \rangle$  έαυτοῦ $^2$ ) φύςει έλεύς εται.

Καὶ ταῦτα μόνοι 'Εβραῖοι καὶ αἱ ἱεραὶ 'Ερμοῦ βίβλοι περὶ τοῦ φωτεινοῦ ἀνθρώπου καὶ τοῦ ὁδηγοῦ αὐτοῦ υἱοῦ θεοῦ καὶ τοῦ γηῖνου 'Αδὰμ καὶ τοῦ ὁδηγοῦ αὐτοῦ ἀντιμίμου τοῦ δυσφημία λέγοντος ἐαυτὸν εἶναι υἱὸν θεοῦ (καὶ) 5) πλάνη· οἱ δὲ "Ελληνες καλοῦςι (τὸν) γήϊνον 'Αδὰμ 'Επιμηθέα συμβουλευόμενον ὑπὸ τοῦ ἰδίου νοῦ, τουτέςτι τοῦ ἀδελφοῦ αὐτοῦ, μὴ λαβεῖν τὰ δῶρα τοῦ Διός. ὅμως καὶ σφαλεὶς καὶ μετανοήςας καὶ τὸν εὐδαίμονα χῶρον ζητήςας .............. (ὁ δὲ Προμηθεὺς, τουτέςτιν ὁ νοῦς,) πάντα ἐρμηνεύει καὶ πάντα συμβουλεύει τοῖς ἔχουςιν ἀκοὰς νοεράς· οἱ δὲ τὰς σωματικὰς ἔχοντες μόνον ἀκοὰς τῆς εἰμαρμένης εἰςὶ (πομπαί), μηδὲν ἄλλο καταδεχόμενοι ἢ δμολογοῦντες. ()

Das Stück ist außerordentlich unerfreulich. Der Synkretismus hat gegenüber dem Poimandres stark zugenommen; das Christentum wirkt wohl schon mit ein, wenn auch m. E. halb unbewußt; die Hermetischen und jüdischen Lehren sind im Begriff zu verschmelzen.<sup>5</sup>) Für die Ausführungen über die είμαρμένη sind mehrere Schriften des Hermes benutzt, für die hiermit eng verbundene Lehre vom "Ανθρωπος außer den Πτολεμαϊκαὶ βίβλοι<sup>6</sup>) nur der πίναξ des Bitos, der aber

wenn man den Diphthong richtig zählt, neun Buchstaben. Ob der Verweis auf Mani dem Zosimos oder dem christlichen Interpolator gehört, wird kaum zu sagen sein. Unmöglich ist das erstere durchaus nicht.

περίοδον Codd.
 έαυτῷ Codd.
 Erg. Keil.

<sup>4)</sup> Zosimos ist damit wieder auf seine zweifelsüchtigen Gegner gekommen und geht nun zur Sache über.

<sup>5)</sup> In einem zweiten religiösen Fragment nimmt Zosimos auf Apokrypha unter dem Namen des Salomon und Mambres Bezug (vgl. Kap. VII).

<sup>6)</sup> Sie begegnen uns zusammen mit der 'Αρχαγγελική βίβλος des Moses in dem VIII. Buch Moses (Dieterich, Abraxas 208, δ ff.): ψε δὲ ἐν τῆ ε΄ τῶν Πτολεμαϊκῶν "ἔν [και] τὸ πᾶν" ἐπιγραφομένη Παναρέτψ βίβλψ, ⟨ἡ⟩ περιέχει γέννητιν πνεύματος πυρὸς και εκότους. Die keinesfalls junge Schrift enthielt neben einer Kosmogonie Gebete und Beschwörungen, von denen im folgenden eine stark jüdisch gefärbte mitgeteilt wird. Das Buch gab sich als Hermetisch(?) und doch als Übersetzung aus dem Jüdischen und knüpfte an die Sage vom Entstehen der Septuaginta. Nach der Anführung Olympiodors (Berthelot p. 89) wird nur die Deutung des Namens Adam ihm entnommen sein. Sie geht auf dieselbe jüdische Spekulation zurück wie z. B. Pirke Rabbi Elieser, Abschn. 11: Gott sammelt den Staub aus den vier Ecken der Welt, und zwar roten, schwarzen, weißen und grünen; aus ihnen stammen Blut, Eingeweide, Knochen und Fleisch (vgl. über die Verbreitung dieser Lehre J. Dreyfus, Adam

mit den Hermetischen Schriften auf eine Stufe gestellt wird. Erklärung bietet Iamblich im achten Buch De mysteriis, das ganz der Hermetischen Lehre gewidmet ist. Er führt die Ansicht Chairemons an, daß nach ägytischem Glauben die Sterne allein die Welt regieren und die wahren Götter sind, und stellt dieser naturalis theologia die Lehren einer anderen älteren Quelle gegenüber (VIII 4): φυτικά δὲ οὐ λέγουτιν είναι πάντα Αίγύπτιοι, άλλά καὶ τὴν τῆς ψυχῆς Ζωὴν καὶ τὴν νοερὰν ἀπὸ τῆς φύςεως διακρίνουςιν (καὶ) οὐκ ἐπὶ τοῦ παντός μόνου, άλλὰ καὶ ἐφ' ἡμῶν νοῦν τε καὶ λόγον προςτηςάμενοι καθ' έαυτοὺς ὄντας, οὕτως δημιουργεῖςθαί φαςι τὰ γιγνόμενα' προπάτορά τε τῶν ἐν τενέςει δημιουρτόν προτάττουςι καὶ τὴν πρό τοῦ οὐραγοῦ καὶ τὴν ἐν τῶ οὐρανῶ ζωτικὴν δύναμιν τιτνώςκουςιν καθαρόν τε νοῦν ύπὲρ τὸν κόςμον προτιθέαςι καὶ ἕνα ἀμέριςτον ἐν ὅλψ τῷ κόςμψ, καὶ διηρημένον ἐπὶ πάςας τὰς ςφαίρας ἔτερον. καὶ ταῦτα οὐδ' ὅλως ψιλῷ λόγω θεωροῦςιν. άλλὰ καὶ διὰ τής ἱερατικής θεουργίας ἀναβαίνειν ἐπὶ τὰ ὑψηλότερα καὶ καθολικώτερα καὶ τῆς είμαρμένης ύπερκείμενα παραγγέλλουςι πρός τὸν θεὸν καὶ δημιουργόν, μήτε ύλην προςποιουμένους μήτε άλλο τι προςπαραλαμβάνοντας ή μόνον καιρού παρατήρητιν. ύφηγήτατο δὲ καὶ ταύτην τὴν δδόν Έρμης Αμμωνι βαςιλεί, ήρμηνευς δε Βίτυς προφήτης1) έν άδύτοις εύρων άναγεγραμμένην έν ໂερογλυφικοίς γράμματιν κατά Σάϊν τὴν ἐν Αἰγύπτψ, τό τε τοῦ θεοῦ ὄνομα παρέδωκε τὸ διῆκον δι' ὅλου τοῦ κόςμου εἰςὶ δὲ καὶ ἄλλαι πολλαί περί αὐτῶν τυντάξεις. Iamblich begründet dies dann (Kap. 6) άπὸ τῶν Ἑρμαϊκῶν νοημάτων: δύο τὰρ ἔχει ψυχάς, ὡς ταθτά φηςι τὰ γράμματα, ὁ ἄνθρωπος καὶ ἡ μέν ἐςτιν ἀπὸ τοῦ πρώτου νοητοῦ μετέχους και της του δημιουργού δυνάμεως, ή δὲ ἐνδιδομένη έκ τής τῶν οὐρανίων περιφοράς, εἰς ἡν εἰςέρπει ἡ θεοπτική ψυχή. τούτων δη ούτως έχόντων η μέν ἀπό τῶν κόςμων εἰς ἡμᾶς καθήκουςα ψυχή ταῖς περιόδοις ςυνακολουθεῖ τῶν κόςμων ἡ δὲ ἀπὸ τοῦ νοητοῦ νοητώς παρούςα τής γενεςιουργού κινής εως ύπερέχει, καὶ κατ' αὐτὴν



u. Eva i. d. Auffassung des Midrasch S. 12). Zum Titel Πανάρετος vgl. jetzt Catal. cod. astrol. graec. IV 81.

<sup>1)</sup> Έρμης ήρμηνευςε δὲ Βίτυς προφήτης Ἄμμωνι βασιλεῖ Edd. Dem Gott und König Amon kann nach dem festen Stil dieser Literatur, der uns im nächsten Kapitel näher beschäftigen wird, nur ein Gott, also Hermes selbst, eine Schrift widmen. Der Erklärer Bitys will sie in Sais gefunden haben. Zu vergleichen ist die Einleitung des Philon von Byblos.

ή τε λύτις γίνεται τής είμαρμένης καὶ ἡ πρὸς τοὺς νοητοὺς θεοὺς ἄνοδος, θεουργία τε, ὅςη πρὸς τὸ ἀγέννητον ἀνάγεται, κατὰ τὴν τοιαύτην ζωὴν ἀποτελεῖται. Auf dies Aufsteigen bezieht sich auch das zweite Zitat aus Bitys (X 7): αὐτὸ δὲ τὸ ἀγαθὸν τὸ μὲν θεῖον ἡγοῦνται τὸν προεννοούμενον θεόν, τὸ δὲ ἀνθρώπινον τὴν πρὸς αὐτὸν ἕνωςιν, ὅπερ Βίτυς ἐκ τῶν Ἑρμαϊκῶν βίβλων μεθηρμήνευςεν. Die griechisch geschriebenen Schriften des Bitys waren die eine Quelle Iamblichs.

Für die Befreiung der Seele von der είμαρμένη und für ihren Aufstieg zu Gott beruft sich also Zosimos auf Βίτος, Iamblich auf Βίτος; die schon von Hoffmann und Rieß¹) angenommene Identität beider Namen steht vollkommen sicher. Ägyptisch ist keine seiner beiden Namensformen; dagegen ist seine Identität mit dem "Thessaler Pitys" der Papyri²) von Dieterich richtig erkannt. Es wäre sehr möglich, daß er, wie Dieterich weiter vermutet, mit dem von Plinius im XXVIII. Buch benutzten Bithus von Dyrrachium identisch ist; aber ich wage die Datierung des Eindringens der so wichtigen Lehre vom Gotte Mensch in Ägypten nicht auf eine immerhin anfechtbare Namensähnlichkeit zu bauen.

Denn um das Eindringen der Lehre handelt es sich; das zeigt die Form der Einkleidung, die Bitys wählt, die Auffindung einer bisher ganz unbekannten cτήλη des Hermes. Was er ihr angeblich entnimmt, stimmt auffällig mit der Naassener-Predigt überein; von dem Mythos vom Menschen, den uns der Poimandres bietet, weicht es etwas ab, berührt sich aber in der Tendenz mit ihm aufs engste. Wir dürfen aus den drei unabhängigen Zeugen die Existenz einer hellenistischen "Ανθρωπος-Lehre mit Sicherheit erschließen. —

Die Naassener-Predigt gibt, leider an der Hauptstelle fast unverständlich, einen ausführlichen λόγος Χαλδαϊκός wieder, der an den Namen Adam (oder einen ähnlichen Namen) schließt. An der Echtheit der Angabe zu zweifeln, fehlt, da die andern Mythen aus bester

<sup>1)</sup> Pauly-Wissowa, Realencyklopädie I 1347.

<sup>2)</sup> Dieterich, Jahrb. f. Phil. Suppl. XVI 753; Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888, S. 95, 92, 98: Πίτυος ἀγωγή — βαςιλεῖ 'Οςτάνη Πίτυς χαίρειν — ἀγωγὴ Πίτυος βαςιλέως — Πίτυος Θεςςαλοῦ. Das zeigt, daß er schon im zweiten oder dritten Jahrhundert unter die sagenhaften Theologen und Magier gekommen ist. Ihn nicht zu spät anzusetzen rät auch die Gegenüberstellung von Chairemon und Bitys bei Iamblich.

Kenntnis stammen, jeder stichhaltige Grund. Eine Bestätigung gibt Bitys, der die "Ανθρωπος-Lehre bei Chaldäern, Parthern und Medern, allerdings auch bei den Hebräern gefunden haben will. Daß diese Lehre ungefähr zu derselben Zeit wie die Lehre von der είμαρμένη in das Judentum eindrang¹), brauche ich nach den überzeugenden Darlegungen Boussets²) nicht mehr mit eigenen, doch nur unzulänglichen Sammlungen zu belegen. Ich lege Gewicht darauf, daß theologische und philologische Untersuchungen ganz unabhängig voneinander zu genau dem gleichen Resultate geführt haben, und halte die Frage, ob echt chaldäische oder in Babylonien angenommene persische Vorstellungen zu Grunde liegen, für nebensächlich; es scheint nicht nur eine Form dieses Mythus gegeben zu haben.

Die Naassener-Predigt erwähnt als "assyrische" Fassung derselben Sage einen Mythus von Oanes, dem babylonischen Spiegelbilde des ägyptischen Thot.<sup>3</sup>) So schildert ihn wenigstens Berossos (Fr. 1 Dübner); er lehrte die Menschen γραμμάτων καὶ μαθημάτων καὶ τεχνῶν παντοδαπῶν ἐμπειρίαν καὶ πόλεων cυνοικισμοὺς καὶ ἱερῶν ἱδρύςεις καὶ νόμων εἰςηγήςεις καὶ γεωμετρίαν. Wenn wir weiter hören, daß er auch Offenbarungsgott war und bestimmte Nachfolger hatte, die das von ihm kurz Verkündete weiter erklärten, werden wir kein Bedenken tragen, die Ausgestaltung der Oanes-Lehre, die m. W. in Babylonien in älterer Zeit nicht nachzuweisen ist, auf ägyptische Einflüsse zurückzuführen, die schon vor Alexanders Zeit nach Babylon hinübergewirkt haben müssen. Wenn eine Form der "Ανθρωπος-Lehre sich an Oanes heftete4), so ist besonders leicht verständlich, daß sie sich nun in einer Art von Gegenströmung auch auf sein ägyptisches Urbild Thot übertrug.

Wichtig ist ferner, daß für diesen hellenistischen Mythus die

<sup>1)</sup> Vorher findet sich allerdings schon eine Anspielung bei Ezechiel 28, 12.

Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter S. 248 ff. und 346 ff.

<sup>3)</sup> Es ist charakteristisch, daß schon Philon (Vit. Mos. I 5) seinen Helden außer der Weisheit der Ägypter und der έγκύκλιος παιδεία der Hellenen auch τά τε 'Ας τόρια γράμματα και τὴν τῶν οὐρανίων Χαλδαϊκὴν ἐπιςτήμην lernen läßt.

<sup>4)</sup> Hierauf weist vielleicht auch die Bezeichnung des "Menschen" im IV. Esra-Buch als vir ascendens de corde maris oder homo qui ascenderat de mari. Aus dem Meere steigt ja Oanes auf.

Vorstellung der Doppelgeschlechtlichkeit des "Menschen" erwiesen ist. Sie tritt uns bekanntlich sehr stark im Talmud¹) und dem jüdischen Mystizismus entgegen, ohne daß wir in ersterem Einwirkungen Platons annehmen dürfen. Bei einem hellenistisch-babylonischen Mythus dürfen wir es ebenso unbedenklich wie bei den hellenistisch-ägyptischen Mythen tun; irgendwelche mythologische Vorstellungen werden natürlich mitgewirkt haben.³) Das ist wichtig für die Beurteilung der Stellen, an welchen Philon von dem πρῶτος ἄνθρωπος spricht.³) Eine Benutzung des hellenistischen Mythus scheint um so weniger zu bestreiten, als Philon nicht nur die Doppelgeschlechtlichkeit, sondern auch die Scheidung des himmlischen und irdischen Adam und die Gleichsetzung des ersteren mit dem Noûc (bezw. dem Λόγος) angenommen hat.⁴) Vielleicht läßt sich der dem Poimandres vorausliegende Mythus sogar noch weiter in Andeutungen bei ihm verfolgen.

Die Einheit des Menschengeschlechtes war für den Stoiker durch den allen gemeinsamen Besitz des όρθὸς λόγος, für die jüdische Überlieferung durch die Abstammung aller Menschen von dem einen Menschenpaare Adam und Eva gegeben. Es ist sehr beachtenswert, daß Philon einmal, indem er gegen die Annahme eines verschiedenen Ursprunges der verschiedenen Völker Einspruch erhebt, sich nicht auf Adam, sondern auf jenen Gottmenschen beruft<sup>5</sup>): ἕνα καὶ τὸν αὐτὸν ἐπιγεγραμμένοι πατέρα οὐ θνητόν, ἀλλ' ἀθάνατον, ἄνθρωπον θεοῦ, δε τοῦ ἀϊδίου λόγος ὧν ἐξ ἀνάγκης καὶ αὐτός ἐςτιν ἄφθαρτος

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Bereschit Rabba (übers. v. Wünsche S. 30): Nach Rabbi Samuel bar Nachman hatte der erste Mensch bei seiner Erschaffung zwei Gesichter; Gott zersägte ihn aber in zwei Hälften und bildete zwei Rücken aus ihm, einen nach dieser und einen nach jener Seite hin. Weitere Stellen bei Dreyfus a. a. O. S. 15.

<sup>2)</sup> So erwähnt Berossos (Fr. 1), freilich in anderer Verbindung, die Vorstellung von menschenartigen Fabelwesen: cŵμα ξχοντας ξν, κεφαλάς δὲ δύο, ἀνδρείαν καὶ θήλειαν καὶ αἰδοῖα διεςά, ἄρρεν τε καὶ θήλυ.

<sup>3)</sup> Vgl. besonders De opif. mundi § 134. Der Unterschied, daß Philon οδτ' ἄρρεν οὅτε θῆλυ sagt, also eher von Geschlechtslosigkeit als von Doppelgeschlechtlichkeit spricht, dünkt mir kleiner, als er Wendland (Jahrb. f. Phil. Suppl. XXII S. 705) schien. Auch Attis ist ja mit diesem πρῶτος ἄνθρωπος identifiziert worden, und nicht um eine einfache Übernahme, sondern um eine Anlehnung an einen Begriff der hellenistischen Theologie handelt es sich; zur Sache vgl. Bousset a. a. O. 347.

<sup>4)</sup> Leg. alleg. I 88-96; 53 Cohn.

<sup>5)</sup> De conf. lingu. 411 und 427 M.

.... ενα πατέρα τὸν ὀρθὸν τιμῶντες λόγον und später κἂν μηδέπω μέντοι τυγχάνη τις άξιόχρεως ὢν υίὸς θεοῦ προςαγορεύεςθαι, ςπουδαζέτω κοςμεῖςθαι κατὰ τὸν πρωτόγονον αὐτοῦ λόγον, τὸν ἀγγέλων πρεςβύτατον, ώς άρχάγγελον, πολυώνυμον ὑπάρχοντα καὶ γάρ άρχη και ὄνομα θεοῦ και λόγος και δ κατ' εἰκόνα ἄνθρωπος καὶ δρῶν Ἰτραὴλ προταγορεύεται....καὶ τὰρ εἰ μήπω ἱκανοὶ θεοῦ παΐδες νομίζεςθαι γεγόναμεν, άλλά τοι της ἀϊδίου εἰκόνος αὐτοῦ, λόγου τοῦ ἱερωτάτου. Θεοῦ γὰρ εἰκὼν λόγος ὁ πρεςβύτατος. Ich möchte bezweifeln, daß Philon sich die Idee eines πολυώνυμος ἀρχάγγελος aus den bei ihm folgenden Bezeichnungen der Schrift gebildet hat; der Naassener-Text (30) legt es mindestens nahe, in seinen Worten eine judaisierende Berücksichtigung der hellenistischen Lehre vom Gottmenschen zu erblicken.1) Philon sagt dabei natürlich nicht, daß in jener Lehre die irdischen Menschen von sieben Elternpaaren abstammen, aber er nimmt, indem er auf ihren gemeinsamen göttlichen Erzeuger zurückgeht, auf sie, wie ich glaube, Rücksicht.

Dies führt mich noch zu jenem eigenartigen Einzelzug in der Lehre des Poimandres zurück, den ich früher unerklärt gelassen habe. Wohl stammen die Menschen alle von dem einen göttlichen Erzeuger und der einen Mutter, der φύσις oder ὕλη. Aber mindestens ebenso schroff wie die Einheit ist die Verschiedenheit betont. Sieben Völker sind mit den sieben Planeten in engste Verbindung gebracht, so daß diese nicht nur ihre Herrscher, sondern auch in gewissem Sinne ihre Väter sind. <sup>3</sup>) So werden die Volksgötter nicht mehr verschiedene Namen für den einen Gott der Philosophie <sup>3</sup>), sie bleiben verschiedene, einander feindliche oder freundliche Wesen, die Planetengötter, welche die Geschicke leiten. Der judenfeindliche Zug, den

<sup>1)</sup> Ganz verblaßt ist dann die Lehre in einer Anzahl Hermetischer Schriften, in denen die Götterfolge θεός κόςμος ἄνθρωπος begegnet. Zu vergleichen ist jene eine göttliche ψυχή, von der die andern stammen.

<sup>2)</sup> Der Einfluß der Sterne auf die geistigen und leiblichen Anlagen wird in mythische Form gekleidet. Der Anlaß ist z. T. wohl älter als die astrologische Spekulation. Daß nach ägyptischen Anschauungen die verschiedenen Rassen verschiedene göttliche Schöpfer und Hüter haben, zeigt die oben S. 31 A. 4 angeführte Stelle. Ähnliche Anschauungen mögen auch in anderen Gegenden des Orients bestanden haben. Sie entwickeln sich fast notwendig in nationalen Religionen.

<sup>3)</sup> Wie für Varre Juppiter (für seine Quelle also Zeus) der Jehovah der Juden ist, so ist umgekehrt für Aristeas der Judengott der Zeus der Griechen.

diese astrologischen Systeme in ihrer Mehrzahl tragen, zeigt sich dabei in der Überweisung des Volkes, dem man das odium generis humani vorwarf, an den finsteren Schadengott Saturn. 1) Es ist wunderlich, daß man zu der bekannten Stelle des Tacitus (Hist. V 4): alii honorem eum (die Sabbatfeier) Saturno haberi, seu principia religionis tradentibus Idaeis, quos cum Saturno pulsos et conditores gentis accepimus, seu quod de septem sideribus, quis mortales reguntur, altissimo orbe et praecipua potentia stella Saturni feratur?) ac pleraque caelestium viam suam et cursus septenos per numeros commeent<sup>3</sup>) noch nicht mit der Parallelstelle verbunden hat, die selbst die Lesung mortales erklärt, der Lehre des Basileides (bei Irenaeus I 24, 4): eos autem qui posterius caelum continent angelos, quod etiam a nobis videtur, constistituisse ea quae sunt in mundo omnia et partes sibi fecisse terrae et earum, quae super eam sunt, gentium. esse autem principem ipsorum eum, qui Iudaeorum putatur esse deus. et quoniam hic suis hominibus, id est Iudaeis, voluit subicere reliquas gentes, reliquos omnes principes contra stetisse et ei contra egisse; quapropter et reliquae resiluerunt gentes eius genti.4)

Die Vorstellung von den sieben Völkern begegnet uns dann

<sup>1)</sup> Ich glaube mir den Hergang nur so erklären zu können, wenn ich auch zugeben muß, daß jüdische Astrologen diese Festsetzung später angenommen haben (vgl. S. 75). Sie spiegelt zunächst die Auffassung des Judengottes bei den benachbarten Hellenen und zugleich das starke Vordringen des Judentums in der letzten Zeit. Die Gleichsetzung des Judengottes mit Saturn kehrt dann bei Kaiser Julian und in den Lehren der Harraniter wieder (Dozy-Goeje, Actes du sixième Congrès international des Orientalistes part. II sect. I 350).

<sup>2)</sup> So Epigenes (Seneca Nat. quaest. VII 4). Varros Quelle (Augustin De civ. dei VII 15) hielt Zeus für stärker, andere Helios.

<sup>3)</sup> Daß schon die erste Ansicht (die Verbindung der Ἰδαῖοι und Ἰουδαῖοι) von der Identifizierung des Judengottes mit Κρόνος, also von einer Planetenlehre und der Ordnung der Woche ausgeht, scheint sicher. Die zweite ist von Tacitus kurz dargestellt: die Juden haben sich diesen Stern als Gott erwählt, weil er der mächtigste ist; ihm feiern sie den siebenten Tag, weil die Siebenzahl astrologisch begründet ist.

<sup>4)</sup> Die Parallelisierung des Gottes und des Volkes tritt noch stärker bei Epiphanius XXIV 2 hervor: ἐληλυθέναι δὲ τοὺς Ἰουδαίους εἰς κλήρον αὐτοῦ· καὶ τὸν αὐτὸν ὑπὲρ ἀγγέλων αὐθαδέςτερον· ἐΕαγαγεῖν δὲ τοὺς υἰοὺς Ἰςραὴλ ἐΕ Αἰγύπτου αὐθαδεία βραχίονος τοῦ ἰδίου, διὰ τὸ εἶναι αὐτὸν ἰταμώτερον τῶν ἄλλων καὶ αὐθαδέςτερον. ὅθεν διὰ τὴν αὐθάδειαν αὐτοῦ . . . . βεβουλεῦςθαι τὸν αὐτὸν αὐτῶν θεὸν καθυποτάξαι τῷ γένει τοῦ Ἰςραὴλ πάντα τὰ ἄλλα ἔθνη καὶ διὰ τοῦτο παρεςκευακέναι πολέμους.

wieder in der frühchristlichen Kunst, und zwar in einer so charakteristischen, für die gesamte Beurteilung des Druckes, den der Glaube an die είμαρμένη übte, so wichtigen Darstellung, daß es gestattet sei, auf sie etwas näher einzugehen. Sie findet sich in besserer Erhaltung, aber willkürlicherer Ausgestaltung auf einer christlichen Lampe 1), minder deutlich, aber in älterer Form auf einer Gemme 2); die Darstellung mag bis ins dritte Jahrhundert n. Chr. zurückgehen<sup>8</sup>); die Kenntnis beider Bildwerke danke ich einem gütigen Hinweis von Prof. J. Ficker. Den Mittelpunkt des Rundes der Lampe bildet Christus, als guter Hirt nach dem Typus des Hermes dargestellt, ein Lamm auf der Schulter. Über seinem Haupte stehen die sieben Planeten, die Herren der elugouévn, denen hier freilich inkonsequent noch die Bilder von Sonne und Mond an beiden Seiten beigegeben sind4); um seine Füße drängen sich sieben Lämmer, die Vertreter der sieben Völker; rechts und links typische Darstellungen der Errettung des Gläubigen, rechts Noahs Taube und Arche und Jonas, der von dem Fisch verschlungen wird, links wieder Jonas, der ans Land gespieen friedlich unter der Kürbislaube ruht. 5) Von diesen Darstellungen muß die Deutung ausgehen. Christus, der als τὸ πνεῦμα τὸ διῆκον ἀπὸ οὐρανοῦ μέχρι τῆς gefaßt ist, steht ἐν μέςψ τῷ κόςμψ zwischen den bösen Sternenherrschern und den Völkern, die sich um ihn als um ihren Befreier von der εξμαρμένη scharen. Die Gemme zeigt uns ebenfalls in der Mitte den guten Hirten, ihm zu Häupten die sieben Sterne, zu seinen Füßen sechs Lämmer, das siebente trägt er. Die Darstellungen rechts und links sind undeutlich geworden, doch glaube ich einerseits die Arche, andrerseits den Baum zu erkennen, der auf dem größeren Bildwerke vor der Laube des Jonas steht. Ich halte diese Darstellung, schon weil die unpassenden Wiederholungen von Sonne und Mond fehlen, für älter. Der gute Hirt hat hier ein Volk sich besonders erwählt;

<sup>1)</sup> Garucci, Storia della Arte christiana VI tav. 474; Perret, Catacombes de Rome, tab. 17 No. 5.

<sup>2)</sup> Perret a. a. O. tab. 16 No. 80.

<sup>3)</sup> So Ficker und Mitius, Archäolog. Studien zum christlichen Altertum und Mittelalter Heft IV S. 64.

<sup>4)</sup> Ähnlich oft in Darstellungen der Mithrasreligion.

<sup>5)</sup> Über Jonas als Typus des durch Christus geretteten Gläubigen vgl. Mitius a. a. O. S. 5.

Reitzenstein, Poimandres.

das paßt für die heidnische Darstellung, die wir ja sicher als Vorbild annehmen müssen; in ihr wird der Gott, der als Hirt dargestellt war (vgl. S. 31), sein Volk der είμαρμένη entrückt haben.

Den Glauben an einen siebenfachen Ursprung des Menschengeschlechtes kann ich mit meiner geringen Kenntnis astrologischer Literatur nicht weiter verfolgen. Seine Einwirkung ließe sich vielleicht schon in einer allerdings nicht mehr verstandenen Angabe des vorchristlichen Buches der Jubiläen wiederfinden, nach welcher Adam vierzehn Kinder gehabt hat. Ja es scheint mir bei der eigentümlichen Beharrungskraft astrologisch-abergläubischer Anschauungen nicht unmöglich, daß von hier irgend eine Entwicklungsreihe bis herüber zu unserem Kinderliedchen von den sieben Söhnen Adams führt. —

So unklar die Einzelheiten hier bleiben, auf die mir im Grunde wenig ankommt, so sicher scheint mir erwiesen, daß auch der nichtägyptische Teil der Poimandreslehre eine Einheit bildet, und damit zugleich dargelegt, wie das älteste gnostische System, das wir kennen, entstand. Seine Grundlage bildete zunächst eine Volksreligion, oder genauer, die hellenisierte Lehre der Ptahpriester in Memphis. Aber mit ihr verband der Gründer der Gemeinde eine ähnlich hellenisierte, aus einem andern Volk nach Ägypten dringende Lehre, welche in dem Anschluß an die Astrologie und in dem Sehnen weiter Kreise nach Befreiung von ihrem Druck die werbende Kraft besaß. Ohne eine gewisse Inkonsequenz ging es dabei nicht ab, nicht die Spekulation eines Philosophen, sondern die Phantasie des Propheten und das Sehnen der Zeit hat die Lehre gestaltet, und nicht an einzelne Denker, sondern an eine heilsbedürftige Gemeinde, ja im Grunde an die ganze heilsbedürftige Menschheit wendet sie sich. Ihr Urheber fühlt, obwohl er in der Form an die hellenisierte Offenbarungsliteratur seines Volkes schließt, dennoch, daß er über die Grenzen seines Volkstums hinausgeht und etwas Neues, Eigenes bietet. So konnte es keiner der bekannten, in jener Literatur schon fest umrissenen Götter sein, den er verkündet und der sich ihm offenbart hat.1)



<sup>1)</sup> Der Hermes-Priester, welcher die Straßburger Kosmogonie verfaßt hat, sagt bei der ersten Erwähnung seines Gottes (Pap. 481°2): κείνος δή νέος έςτιν έμος πατρώτος 'Ερμής. Damit ist die Selbstvorstellung des Poimandres (§ 2 und 6) zu vergleichen: έγω μέν, φηςίν, είμι ὁ Ποιμάνδρης ὁ τῆς αδθεντίας νοθς und έγω, νοθς, ὁ cὸς θεός. Predigt und Dichtung sind sich in dieser Zeit

Daß er für die Wahl des Namens des "Menschenhirten" an vorhandene Volksvorstellungen von dem Offenbarungsgott schließen konnte, hat sich uns im ersten Kapitel (S. 31) gezeigt. Auch Aberkios nennt sich ja:

μαθητής ποιμένος άγνοῦ δς βόςκει προβάτων άγέλας δρεςιν πεδίοις τε όφθαλμοὺς δς ἔχει μεγάλους πάντη καθορῶντας οῦτος γάρ μ' ἐδίδαξε . . . . . γράμματα πιςτά. 1)

und in dieser Literatur schon sehr nahe getreten und gestatten aufeinander Schlüsse. Daß die Straßburger Kosmogonie nur die Probe einer reichen, schon in der älteren Alexandrinerzeit beginnenden theologischen Dichtung ist, habe ich bei der ersten Herausgabe vor allem daraus erschlossen, daß die Wendung (481°26): παλινδίνητον ανάγκην sich bei Nonnos II 265: αίθέρος δχλίζοντα παλινδίνητον ανάγκην, bei Claudian Ep. 6, 2: εμβεβαώς κόςμοιο παλινδίνητον ανάγκην, endlich Anthol. IV 505, 14: άςτρψην εδίδαξα παλινδίνητον άνάγκην wiederfindet und unser Lied das Wort in seinem ursprünglichen Zusammenhang gibt. Weitere Spuren dieser Literatur bietet das von Kroll (Analecta graeca Greifsw. 1901) entdeckte kleine Berliner Fragment, die verkürzende Nachbildung Orac. Sibyll. VIII 445 ff. und vor allem des Paulinus von Nola Gedicht XXXII 165 ff., das zugleich trefflich lehren kann, wie stark die christliche Anschauung von hier beeinflußt ist. Ein direktes Zeugnis bietet ferner Lagarde, Clementina p. 79, 16: αὐτίκα γοῦν **ἐπὶ** τής διακοςμήςεως τῶν ὅλων ποτὲ μὲν Φύςιν λέγουςιν ποιηταί, ποτὲ δὲ Νοῦν άρχηγὸν γενέςθαι της όλης δημιουργίας κτλ. Das zeigt vielleicht, daß ich recht hatte, Ovids Metamorphosen mit heranzuziehen. In dem Gedicht selbst, das wohl jedem zunächst ganz griechisch erscheint, habe ich die ägyptischen Elemente noch zu wenig hervorgehoben. Zu den beiden Versen αὐτάρ ὁ θεςπε**cίην φορέων τετράζυγα μορφήν όφθαλμούς κάμμυσε κεδαζομένης ύπέρ αἴγλης** ist die oben S. 20 Gebet II 6 erwiesene Vorstellung, daß Hermes in jedem der vier Himmelsteile eine andere Gestalt hat, und die für den Sonnengott übliche Formel: "der sich selbst verhüllt in seiner Pupille und dessen Geist aus seinen Augen hellstrahlend leuchtet" (Brugsch, Reise nach d. gr. Oase El-Kharghe S. 28) zu vergleichen. Man kann das Lied in Wahrheit ebensowohl ganz agyptisch nennen. Es gibt zusammen mit der prosaischen Hermes-Literatur den besten Maßstab für die Hellenisierung der ägyptischen Religion.

1) Auch der Poimandres hat nach dem XIII. (XIV.) Kapitel seinem Propheten ein geschriebenes Buch gegeben. Ein φυλακτήριον des Paris. 2861 (fol. 482°) teile ich beiläufig für theologische Leser mit, ohne es freilich emendieren zu können: ἔπαρε τὸ ἄγιον ακοτέλιον ἡμέρα αββάτων καὶ γράφε μέαα τὸ τρόπαριν ἐτοῦτο: ἀρχιερεῦ ὅςιε παμμακάριστε πάτερ θαυματουργὲ θεράπων χριστοῦ, ἀβέρκιε, ὁ προφητικὸν ἐκλάμψας βίο· καὶ ἀποστολικῶν ἡΕιωθ(εἰς) χαρισμάτων, τὸ σωτῆρι λειτουργὲ· πρέςβευε σωθήναι τὰς ψυχὰς ἡμῶν. στόμεν καλὸς στῶμεν μετὰ φόβου (ἄbliches Epiphonem in diesen Gebeten). εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ καὶ τοῦ ἀχίου πνεύματος. καὶ ἀς λειτουργοίςοι ὁ ἱερεὺς ἀπάνω τῶν

Digitized by Google

In ähnlicher Weise beschreibt Philon (De agric. 50 Wendl.) Gott, oder vielmehr den Sohn Gottes, als Hirten: οὕτως μέντοι τὸ ποιμαίνειν ἐςτὶν ἀγαθόν, ὥςτε οὐ βαςιλεῦςι μόνον καὶ ςοφοῖς ἀνδράςι καὶ ψυχαῖς τέλεια κεκαθαρμέναις ἀλλὰ καὶ θεῷ τῷ πανηγεμόνι δικαίως ἀνατίθεται¹) ...... καθάπερ γάρ τινα ποίμνην γῆν καὶ ὕδωρ καὶ ἀέρα καὶ πῦρ καὶ ὅςα ἐν τούτοις φυτά τε αὖ καὶ ζῷα, τὰ μὲν θνητά, τὰ δὲ θεῖα, ἔτι δὲ οὐρανοῦ φύςιν καὶ ἡλίου καὶ ςελήνης περιόδους καὶ τῶν ἄλλων ἀςτέρων τροπάς τε αὖ καὶ χορείας ἐναρμονίους ὁ ποιμὴν καὶ βαςιλεὺς θεὸς ἄγει κατὰ δίκην καὶ νόμον, προςτηςάμενος τὸν ὀρθὸν αὐτοῦ λόγον καὶ πρωτόγονον υίόν, δς τὴν ἐπιμέλειαν τῆς ἱερᾶς ταύτης ἀγέλης οἱά τις μεγάλου βαςιλέως ὕπαρχος διαδέξεται.²) Das zeigt, aus welchem Empfinden der Verfasser des Poimandres, der zeitlich sehr wohl dem Philon nahe stehen könnte, Namen und Begriff seines Gottes schuf.

Allein um ganz zu verstehen, daß die Schöpfung eines neuen Gottes auch die Schöpfung einer neuen Religion bedeutet, und um von hier aus den Anspruch zu würdigen, welchen der Prophet erhebt, ein Heiland des ganzen Menschengeschlechtes geworden zu sein, müssen wir die Formen der ägyptischen Offenbarungsliteratur näher ins Auge fassen. Ich tue es um so lieber, als der Philologe dabei wieder in bekannteres Gebiet zurückkehren und sein Handwerkszeug verwenden kann.

γραμμάτων και ὰς λειτουργίηςει) εἰς τὸ ὄνομα τοῦ άγίου ἀποςτόλου ἀβερκίου και ν μετὰ τὸ τέλος τῆς λειτουργίας ὰς θές(ει) ἁγίαςμα τῶν ἁγίων θεοφανιῶν και ὰς τοπλη τὰ γράμματα και ὰς τοπί· ὁ ἀςθενῶν. Aberkios und der Verfasser des Poimandres sind ähnliche Erscheinungen, nur daß der phrygische Prophet und Wundertäter nicht zum Gott, sondern zum christlichen Heiligen wurde.

<sup>1)</sup> Vgl. die nähere Ausführung in der Fortsetzung.

<sup>2)</sup> Ménard, der auf diese Ausführungen zuerst verwies, benutzt sie, um den Poimandres als jüdisch-gnostische Schrift zu charakterisieren. Von jüdischen Anklängen ist in Wahrheit nur die Formulierung des Gotteswortes in § 18 anzuerkennen, und gerade sie widerstreitet dem Zusammenhang, ist also wohl in jüngerer Zeit entstanden und genügt nicht einmal, für die Lehre vom "Ανθρωπος jüdische Vermittlung irgendwie wahrscheinlich zu machen. Prüft man die Einzelheiten bei Philon näher, so findet man, daß die scheinbar dem Alten Testament abgewonnene Ausführung bald an die hellenisierte Lehre von Ptah und Hermes, bald an die von Attis, dem Hirten der weißen Sterne, erinnert, der in der Naassener-Predigt ja auch zugleich ἄνθρωπος und λόγος ist. Wieder zeigt sich, daß Philon die Bilder und Anschauungen der hellenistischen Mystik nicht geschaffen, sondern sich ihnen nur angepaßt hat.

## IV.

Die Frage, wie weit die Hermetische Literatur an bestimmte Kulte und Kultvorstellungen schließt, läßt sich bei der Eigentümlichkeit der ägyptischen Religionsvorstellungen und bei unserer immer noch geringen Kenntnis ihrer lokalen Verschiedenheiten, fast nur aus den äußeren Formen beurteilen. Sie zeigen eine merkwürdige Festigkeit und geben zum Teil sehr alte und sehr wertvolle Notizen. 1)

Die offenbar verbreitetste Form, in welche ja auch die Literatur der Poimandresgemeinde in Kap. XIII (XIV) überlenkt, ist die, daß Hermes seinem Sohne Tat<sup>9</sup>) Unterweisungen gibt. Zwei Corpora wurden in relativ früher Zeit gebildet und geschieden, die Γεγικοί λόγοι und die Διεξοδικοί λόγοι. Die Verbindung des Tat mit Hermes befremdet zunächst, da Tat ja selbst der ägyptische Hermes ist. Eine Verdoppelung hat mit dem Eindringen des neuen Namens in hellenistischer Zeit stattgefunden, ein uns auf griechischem Boden ja in früher Zeit öfters begegnender Vorgang. Daß er wirklich teilweise auch im Kult durchgedrungen ist, scheint ein merkwürdiges Zaubergebet zu lehren, welches Wessely<sup>8</sup>) und Kenyon<sup>4</sup>) veröffentlicht haben: φάνηθί μοι έν τή μαντεία δ μεγαλόφρων θεός τριςμέγας Ερμής φανήτω ό τὰ τέςςερα μέρη τοῦ οὐρανοῦ καὶ τὰ τέςςερα θεμέλια τής γής ..... λέγε οἱ δύο θεοὶ οἱ περὶ τὰ θ $\bar{\alpha}$ θ καλεῖται δ εἷτ θεὸτ δ ἐτώτερος δ) αφ καλου κάτω πι· εξεοφηι βαινχωμων. Der Name des

<sup>1)</sup> Das hat soeben auch K. Sethe in den Untersuchungen zur Geschichte und Altertumskunde Ägyptens II 4 (Imhotep, der Asklepios der Ägypter) an trefflichen Beispielen erwiesen. Da meine Darstellung geschrieben war, ehe Sethes Buch erschien, lasse ich sie, wo wir beide zusammentreffen, ungeändert und erwähne nur die Abweichungen.

<sup>2)</sup> Über die Schreibung des Namens (Thoyth, Thath, Thot, Tat u. s. w.) vgl. Spiegelberg, Recueil des travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie egyptiennes et assyriennes XXIII 199. Tenuis und Aspirata wechseln unterschiedslos.

<sup>3)</sup> Denkschr. d. K. K. Ak. 1898 S. 38 Z. 550 ff.

<sup>4)</sup> Cat. of Greek Pap. p. 102.

<sup>5)</sup> Hermes als Urgott.

<sup>6)</sup> So Kenyon; of o erepot las Wessely. Er mußte danach of als Namen fassen und annehmen, daß der den Eigennamen bezeichnende Strich aus Versehen fortgelassen sei. Dadurch wurde er gezwungen, eae als Vokativ zu

einen Gottes entspricht nach Prof. Spiegelberg dem des Totengenius hpj. Sein Name erscheint mit dem des Thot verbunden in dem koptischen Zauberpapyrus des zweiten Jahrhunderts n. Chr., den Griffith in der Zeitschrift für ägyptische Sprache 1900 S. 90 publiziert hat; Isis sagt: my father Ape-Thot. Die Verbindung beider Gottheiten zeigt ja auch die griechische Mißdeutung Hermanubis. 1) Auch in unserem Gebet scheint hpj mit dem vorher als Diener des Hermes erwähnten Anubis identisch zu sein.

Dem Ägypter wurde eine Differenzierung ursprünglich identischer Götter wie Tat und Hermes besonders in der theologischen Literatur noch durch eine eigentümliche Anschauung erleichtert, welche Sethe richtig erkannt hat. <sup>2</sup>) Der weise Priester erscheint als Inkarnation des Thot und wird nach seinem Tode als Thot verehrt. So steht bei Medinet Habu ein in der Zeit des Ptolemaios IX. Euergetes II. errichtetes Tempelchen des memphitischen Hohenpriesters Teos; er ist der "Teos der Ibis", d. h. des Thot³), (Tεεφῖβιc) und zugleich Thot selbst. Ob Sethe recht tut, den Hermes von Theben, der zusammen mit dem gleich zu be-

fassen und eine wirre, dem Stil dieser Formeln ganz widersprechende Konstruktion anzunehmen. Ob wirklich ὁ ἐςώτερος oder ὁ δὲ ἔτερος dasteht, weiß ich nicht; zu schreiben ist immer οἱ δύο θεοὶ οἱ περὶ cέ, θὰθ καλεῖται ὁ εῖς θεός ό δὲ ἔτερος ἄφ, κάγψ καλοθμαι ήι τεςοφηι βαινχωωωχ. Zur Sache bemerke ich, daß zwei δορυφόροι eines Gottes, wie auf bildlichen Darstellungen, so in der Literatur nicht selten begegnen; ich verweise, da ich leider die Stellen nicht notiert habe, für jetzt nur auf Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 60 Z. 2, auf Philon, De sacr. Ab. § 59 Cohn: δ θεδο δορυφορούμενος ὑπδ δυείν των άνωτάτω δυνάμεων άρχης τε αὐ καὶ άγαθότητος, und auf den λόγος "Icidoc πρός 'Ωρον Stobaios, Ekl. I 49 p. 464, 9 Wachsm. Damit zusammen hängt m. E. der Name des Thot "der Große, der Große"; denn in den Stories of the High Priests of Memphis (Griffith p. 58) wird Thot der achtmal Große genannt, weil die acht Hundskopfaffen seine δορυφόροι sind. Bei einer anderen Auffassung mußte freilich gerade hieraus der τριςμέγας oder τριςμέγιστος Έρμης werden, wie der Urgott mit den acht Wächtern die Enneade ausmacht.

<sup>1)</sup> Ursprünglich harmanup, Horus als Anubis; weiteres bei Pietschmann, Pauly-Wissowa I 2647 und 2649. Auch als Verfasser heiliger Schriften scheint Anubis für Hermes-Tat eingetreten. Eine Erinnerung an sie scheint aus Manetho bis in die Excerpta Barbari gedrungen (Manetho Fragm. 4 bei Müller): deinceps mitheorum regna sic: prota (πρῶτα) Anubes [Amusin], qui etiam Aegyptiorum scripturas composuit (vgl. Müller zu der Stelle und Tatian 39).

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 8; vgl. Bissing, Deutsche Literaturzeitung 1902 Sp. 2329.

<sup>3)</sup> Vgl. Catal. cod. astrol. graec. Ι 167: Έρμης Φιβί ὁ Τριςμέγιςτος.

trachtenden Asklepios von Memphis als Orakelspender und vergöttlichter Mensch bei Clemens von Alexandrien (Strom. I 21, 134 p.399) erscheint, als diesen Τεεφίβια zu betrachten, lasse ich dahingestellt.¹) Die ganze Auffassung erklärt uns, wie die im Kult rezipierten heiligen Bücher, obgleich von bestimmten Priestern verfaßt, doch dem einen Thot oder Hermes zugeschrieben werden; sie erklärt eine gewisse Neigung ältere und jüngere Träger desselben Götternamens zu scheiden²); sie erklärt endlich das Schwanken in der Auffassung des Offenbarungsgottes, der daneben auch als Mensch gefaßt wird. Es ist gute ägyptische Anschauung, wenn Platon in der berühmten Stelle des Philebos (18b) nicht weiß, ob er Thot als Mensch oder Gott bezeichnen soll. Aus diesem Empfinden glaube ich die in so junger Zeit vollzogene Scheidung von Hermes und Tat am besten erklären zu können.

In der ältesten Erwähnung dieser Literatur sind beide noch nicht getrennt. Wohl geben auch Nechepso und Petosiris dem lehrenden Hermes zwei jüngere göttliche Begleiter; aber es sind Anubis und Asklepios. Über Nechepso und Petosiris gibt uns ein für das erste Jahr des Kaisers Antonius von den Priestern des Hermes in Theben aufgestelltes Horoskop<sup>8</sup>) den besten Aufschluß: κεψάμενος ἀπὸ πολλῶν βιβλίων, ὡς παρεδόθη ἡμεῖν ἀπὸ coφῶν ἀρχαίων, τουτέςτιν Χαλδαϊκῶν καὶ Πετόςιρις, μάλιστα δὲ καὶ ὁ βαςιλεὺς Νεχεύς (so), ὥςπερ καὶ αὐτοὶ ςυνήδρευςαν ἀπὸ τοῦ κυρίου ἡμῶν 'Ερμοῦ καὶ 'Αςκληπιοῦ, ὅ ἐςτιν 'Ιμούθου υἱὸς 'Ηφήςτου. Der Schreiber, dem Nominative und Genitive wild durcheinander gehen, verrät uns zunächst, daß im zweiten Jahrhundert n. Chr. die Schriften des Petosiris und Nechepso zusammen mit den "chaldäischen" Büchern

<sup>1)</sup> Der Thot-Kult zu Theben stammt sicher nicht von diesem einen Heroenkult her, und die Worte des Clemens lassen sich kaum so pressen. Zu seiner Zeit gibt, wie das gleich zu besprechende Horoskop zeigt, die Priesterschaft des Hermes zu Theben Prophezeiungen; mehr sagt im Grunde auch Clemens nicht.

<sup>2)</sup> So werden eine ältere und jüngere Isis in der Κόρη κόςμου und bei Pseudo-Apulejus, ein älterer und jüngerer Äskulap bei letzterem geschieden. Sethe sucht darin vielleicht etwas zuviel echte Geschichte; ähnlich scheidet z. B. Hekataios bei Diodor I 15 den König Amon von dem Gott.

<sup>3)</sup> Pap. du Louvre 19 bis, Notices et Extraits XVIII 2, 136. Die von Rieß (Philol. Suppl. VI 331) arg mißdeutete Stelle hat Drexler (Jahrbb. f. Phil. u. Päd. 145, 545) richtig erklärt.

die Tempelbibliothek ausmachten, sodann, daß in den erstgenannten Schriften der angebliche Petosiris und Nechepso sich über eine ältere Literatur miteinander beraten, bezw. sie kommentieren. Sie geht einerseits auf Asklepios oder Imuthes, den Sohn des Ptah, andererseits auf Hermes zurück. Die Erklärung gibt Fr. 25 Rieß, in welchem einerseits des Asklepios Moipoyévecic, andererseits Dialoge erwähnt werden, in welchen Hermes den Asklepios und Anubis über die Geheimnisse der Astrologie belehrt. Diese müssen also mindestens in den Anfang des zweiten Jahrhunderts v. Chr. fallen.

Daß der ägyptische Asklepios oder Imuth (Imhotp) ursprünglich Mensch war und göttlichen Kult erst etwa in der Zeit des Amasis empfing, scheint Sethe a. a. O. erwiesen zu haben. Ob man seine Zeit wirklich datieren kann, mag dabei dahingestellt bleiben. Die in ihrer heutigen Form der späten Ptolemäerzeit angehörige Inschrift von den sieben Hungerjahren und vor ihr jedenfalls schon Manetho verbinden ihn mit einem Könige der dritten Dynastie Doser (Τοςόθρος); den Text hat Sethe im allgemeinen überzeugend hergestellt: Tocóθρος, (ἐφ' οῦ Ἰμούθης). οῦτος1) ἀΑκκηπιὸς (παρά) Αἰγυπτίοις κατά τὴν ἰατρικὴν νενόμισται καὶ τὴν διὰ ξεστῶν λίθων οἰκοδομίαν εὕρατο, άλλα και γραφής ἐπεμελήθη. Es gab also schon vor Manetho Bücher, die sich auf ihn zurückführten, zunächst medizinische Schriften. Überzeugend hat Sethe außerdem ihm ein Buch über den Tempelbau zugeschrieben, ein "Buch, das vom Himmel herabgekommen war nördlich von Memphis"; nach ihm haben Ptolemaios X. Soter II. und Ptolemaios XI. Alexandros I. den Bau ihrer Ahnen zu Edfu erweitert, "wie es entsprach der Schrift von der Anlage des Horustempels, die der oberste Vorlesepriester Imhotp, der Sohn des Ptah, verfaßt hatte". Auf sehr viel ältere Sprüche (bezw. Lieder) des Imhotp bezieht Sethe eine Stelle aus dem "Liede aus dem Hause des König Intf": "ich habe die Worte des Imhotp und Hardadaf gehört; man spricht noch viel von ihnen, aber wo sind ihre Stätten?". Das erklärt die Angabe des λόγος "Ιcιδος πρός 'Ωρον (Stobaios Ekl. I 49 p. 467, 4 Wachsmuth), Asklepios-Imuthes sei der Erfinder der Poesie. den Griechen war es Orpheus, Linos oder Musaios; danach ist die Angabe zu beurteilen. Die Zusammenhänge der altägyptischen und

Sethe streicht dies οὖτος (oder δς), verdirbt aber damit die in dieser Literatur übliche Formel.

hellenistischen Literatur treten hier besonders gut zu Tage. In hellenistischer Zeit steigt das Ansehen des göttlichen Sohnes des Ptah von Memphis 1) und seines bei Memphis gelegenen Hauptheiligtums. Sein Kult wird nach Theben, ja selbst nach Philae übertragen 2); in ersterem erscheint er mit dem thebanischen Thot und seinem eigenen jüngeren Spiegelbild Amenhotep verbunden. 3) Der Haupttempel in Memphis blieb bis in späte Zeit gefeiert 4), und seine Priesterschaft stand noch zu Hieronymus' Zeit in dem Ruf geheimer Weisheit. 5) Auf sie wird die Asklepiosliteratur zunächst zurückzuführen sein.

Von theologischen Schriften des Asklepios erwähnt Lactanz (Inst. die. II 15,7) einen λόγος τέλειος an König Amon, und eine reiche ältere Literatur, die an denselben gerichtet war, setzen die mit jenem vielleicht identischen "Οροι 'Αςκληπιοῦ voraus. Da sich uns Ptah selbst als Offenbarungsgott erwiesen hat<sup>6</sup>), müssen wir nach den festen Formen dieser Literatur annehmen, daß Asklepios, sein Sohn und sein Priester, ursprünglich sein Wissen von ihm erhielt; seine Verbindung mit Hermes ist jünger. Eine Spur hiervon hat sich uns in der späteren Schrift Κόρη κόςμου erhalten, eine Spur, die wir

<sup>1)</sup> Vgl. die ägyptischen Inschriften bei Sethe S. 4 Anm. 2 und S. 6.

<sup>2)</sup> Letronne, Recueil des Inscript. 2 p. 7.

<sup>3)</sup> So in dem Tempelchen hinter Medinet Habu (Sethe, Aegyptiaca, Festschrift für Ebers S. 114).

<sup>4)</sup> Ammian. Marc. XXII 14, 7: Memphim, urbem frequentem praesentiaque numinis Asclepii claram.

<sup>5)</sup> Vit. Hilar. 21: perrexit Memphim, ut confesso vulnere suo magicis artibus rediret armatus ad virginem. igitur post annum doctus ab Aesculapii vatibus... venit. Wenn Pseudo-Cyprian in seinen Bekenntnissen (§ 3) einen Tempel zu Memphis erwähnt, in dem er ägyptische Zauberkunst erlernt habe, so meint er wohl ebenfalls das Ackhnπεῖον.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 68. Auch Heilmittel werden auf ihn zurückgeführt. In dem Cod. Antinori 101, einer für die Laurentiana in späterer Zeit erworbenen jungen Handschrift (vgl. Rostagno, Studi Italiani I 213) findet sich z. B. fol. 361° ein Mittel: ἀντίδοτος ἐκ τῶν Ἡφαίςτου ἀδύτων τοῦ ἐν Μεμφίτιδι μεταληφθεῖςα κρίςει καὶ φιλανθρωπία, φαςί, τοῦ Τριςμεγίςτου Ἑρμοῦ οὐτος γὰρ ἔκρινεν ἐκδοθήναι ταύτην (ταύτης Cod.) τῆς ἀνθρωπίνης φροντίζων εωτηρίας, εύρέθη δὲ αΰτη ἐν χρυςῆ ετήλη γράμμαςιν Αίγυπτίοις ἀναγεγραμμένη, ἢ ευνεγέγραπτο φρικώδης ἀρά, μηδενὶ βεβήλψ τοὺς ἱεροφύλακας τολμῶν ταύτην μεταδοῦναι ἐξεδόθη δὲ ἀπὸ Αίγύπτου ἐνταῦθα ἐπὶ βαςιλέως ἀρθρίτιδι καὶ ποδάγρα πικρῶς διοχλουμένου κτλ. Auch hier sind alte hellenistische Formeln nachgebildet.

freilich erst den Handschriften abgewinnen müssen. Nach einem sehr interessanten Bericht über die Himmelfahrt des Hermes heißt es (Stob. Ekl. I 49 p. 387, 1 Wachsm.): άλλ' ἢν αὐτῷ διάδοχος δ Τάτ, υίὸς όμοῦ καὶ παραλήπτωρ τῶν μαθημάτων τούτων, οὐκ εἰς μακράν δὲ καὶ ᾿Αςκληπιὸς ὁ Ἰμούθης ςπανὸς καὶ ἡφαίςτου βουλαῖς. So die Handschriften; wenn die unglückliche Humanistenkonjektur Πανός καὶ Ἡφαιςτοβούλης auch in modernen Texten prangt, so zeigt das nur, wie gedankenlos wir Philologen orientalische Tradition behandeln; daß Ptah Hephaistos ist, sagt doch schon Herodot, und in einer der Κόρη κόςμου eng verwandten Schrift, dem Λόγος "Ιcιδος πρὸς 'Ωρον (Stob. Ekl. I p. 467, 2 Wachsm.) heißt 'Αςκληπιὸς ὁ 'Ιμούθης ausdrücklich ὁ Ἡφαίττου. Der Name des Ptah lautet in den wenigen Stellen, wo er in griechischen Texten vorkommt, allerdings Φθαέ, Φθάς oder Φθάν, aber koptisch πταρ; wie willkürlich Aspirata und Tenuis in diesen Transscriptionen wechseln, zeigt der Name des Thot. Also ist einfach Πτανός καὶ Ἡφαίςτου¹), oder, wenn man viel tun will, Πτανός (τοῦ) καὶ Ἡφαίςτου βουλαῖς<sup>3</sup>) zu schreiben. Der Plural in dem letztem Wort ist aus dem Ägyptischen zu erklären; es ist die allgemeine Bezeichnung für Willen oder Leitung. Stobaios fügt hinzu, daß auch andere Schüler nach dem Willen der göttlichen Vorsehung hinzutraten. Daß der Offenbarungsgott von Memphis seinen Sohn selbst zum Schüler des Hermes macht, hat natürlich ein Priester des Hermes, nicht ein Diener des Ptah oder Asklepios erfunden; hierzu paßt die auf alte Sakraltradition zurückgehende Bemerkung, daß Asklepios doch erst später hinzutrat. Eine Anzahl von Schriften, in denen er zusammen mit Tat die Lehren des Hermes empfängt, setzen die "Οροι 'Ακκληπιού und Pseudo-Apuleius voraus. Wenn er bei letzterem stärker hervortritt, und wenn er in den erhaltenen Schriften an einzelne Schüler als der ältere und reifere erscheint, so sehen wir, wie der Typus später von der memphitischen Priesterschaft übernommen und ausgebaut wurde. Erfunden ist er von den Hermespriestern, vielleicht zu Theben.

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. in der unten (S. 187) zitierten Stelle des Töpferorakels τὸν ᾿Αγαθὸν δαίμονα και Κνῆφιν: Agathodaimon, das heißt Knephis.

<sup>2)</sup> Wie ungeniert diese Form der Doppelnamigkeit von den Menschen auf die Götter übertragen wird, zeigt z. B. die ziemlich alte Inschrift C. I. Gr. 4893: Χνούβει τῷ καὶ Ἄμμωνι, Σάτει τῷ καὶ Ἡρᾳ, Ἀνούκει τῷ καὶ Ἑετίᾳ, Πε-

Schriften auch des Tat an König Amon setzt das vorletzte Kapitel des Poimandres-Corpus voraus; ein direktes Zeugnis wird uns in der orientalischen Hermes-Literatur noch begegnen.

Aber auch Hermes selbst richtete theologische Schriften an Amon, deren Reste uns ja bei Stobaios bewahrt sind. Eine andere Literatur der Art wird in der Einleitung des Pseudo-Apuleius vorausgesetzt. Ein Rest liegt uns in des Hermes Ἰατρομαθηματικά πρὸς Aμμωνα vor.1) Es wirkt hier ein zweiter in dieser Literatur sehr alter Typus, in welchem dem König der weise Priester und Prophet als Lehrer oder als Erfinder gegenübergestellt wird; ganz ähnlich müssen der König Nechepso und der Priester Petosiris zu einander stehen.2) Wir können diesen zweiten Typus vielleicht bis in vorgriechische Zeit verfolgen. Als Erfinder erscheint Imuthes-Asklepios bei Manetho. und als Erfinder tritt in dem reizenden Geschichtchen in Platons Phaidros Thot vor den weisen König Amon. Bei Hekataios<sup>3</sup>) läßt Osiris, der König von Theben, sich alle Erfindungen vorlegen und erweist dem Hermes, dessen Erfindungen weitläufig angegeben werden, besondere Ehre. Ganz ähnlich läßt Euhemeros<sup>4</sup>) Jupiter alle Erfindungen prüfen, und Leon von Pella läßt König Osiris dem Amon, weil er die Hirtenkunst erfunden hat, das Land bei Theben schenken.<sup>5</sup>) So ist es durchaus möglich, daß Platon, etwa durch ionische Ver-

τεμπαμέντει τῷ καὶ Διονύςψ, Πετενςήτει τῷ καὶ Κρόνψ, Πετενςήνει τῷ καὶ Έρμει. Die Liste zeigt allerliebst, wie rasch Amon als griechischer Gott empfunden wurde.

<sup>1)</sup> Camerarius Astrologica Nürnberg 1537; Hermetis Intromathematica ed. Hoeschel 1597; Ideler, Physici et medici graeci minores I 387 und 430.

<sup>2)</sup> Vgl. Fragment 38—41 Rieß; ähnlich sind die angeblichen Briefe des Astrampsychos oder des Manetho an Ptolemaios; weitere Beispiele bieten die Papyri in Fülle.

<sup>3)</sup> Diodor I 15. 16. Es ist für die Beurteilung der Erzählung nicht unwesentlich, daß Thot im thebanischen Kult Stellvertreter des Königs und Lichtgottes Ré (bezw. Amon) ist. Dieser spricht auf der Inschrift im Grabe Seti's I. zu Thot: "Du sei an meiner Stelle mein Stellvertreter. Wozu hießest du sonst Thot, Stellvertreter des Lichtgottes Ré" (Brugsch, Religion u. Myth. d. alt. Äg. 451, vgl. Diodor I 17).

<sup>4)</sup> Fr. XXVIII Némethy (p. 61).

<sup>5)</sup> Hygin Astron. II 20 (quo facilius eius gratia uteretur et aliquid primus invenisse diceretur). Anlaß für die wunderliche Erfindung ist vielleicht ein ägyptisches etymologisches Spiel, vgl. Brugsch, Rel. u. Myth. d. alt. Äg. S. 681.

mittlung, einen wirklichen Αἰγύπτιος λόγος benutzt hat, der sehr frühzeitig schon in schriftlichen Lehren des Gottes an den König sein Gegenbild fand.  $^1$ )

Wie früh diese Literatur sich zu hellenisieren begann, zeigt der Zwillingsbruder des Imhotp (Asklepios) Amenhotep, Sohn des Hapu, der unter König Amenophis III. als Mensch gelebt hat und uns selbst erzählt, wie er mit dem Gottesbuche bekannt wurde und "die Vortrefflichkeit des Thot" schaute.<sup>2</sup>) Als Lehrer der Weisheit, als Finder magischer Bücher, wahrscheinlich auch als Verfasser eigener Schriften ward er weiter verehrt, verschmolz allmählich mit dem Gott Imhotp und empfing in der Ptolemäerzeit zu Theben göttlichen Kult. Wir haben hier wirklich einmal einen älteren und jüngeren Asklepios, wie sie ja bei Pseudo-Apuleius (c. 37) erscheinen.

Von seinen Sprüchen gibt uns eine griechische Scherbe aus dem dritten Jahrhundert v. Chr., die Wilcken in der Festschrift für Ebers 142 ff. veröffentlicht hat, eine Vorstellung. Die drei ersten Sprüche sind einfach den Sprüchen der sieben griechischen Weisen entnommen; was dann folgt, kann z. T. ägyptisch sein.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Die Lehre oder Erzählung des Priesters an den König bildet mehrfach den Kern ägyptischer Unterhaltungsliteratur.' Priesterliche Literatur hat Leon nicht nur angeblich benutzt; er hat sie mit Glück kopiert, vgl. Augustin De civ. dei XII 11: narrationem cuiusdam Aegyptii sacerdolis . . . . quam protulit ex litteris, quae sacrae apud illos haberentur (aus der Hieroglyphenschrift; vgl. den Eingang des Philon von Byblos) und Augustin VIII 12 die Beschwörung: Alexander möge diese Offenbarungen nur seiner Mutter zeigen und dann verbrennen. Ähnliches kommt schon in dem Totenbuch und mehrfach in den Zauberpapyri vor und wird uns sofort in der Isis-Literatur wieder begegnen. Leon stellt an den Anfang der Götterkönige richtig Ptah (Minucius Felix 21, 3). Ich zweifle nicht, daß er wirklich einen ίερδο λόγος benutzt hat. — Die "euhemeristischen" Göttergenealogien und Göttergeschichten gehen in Ägypten friedlich neben den theologischen Systemen her. Wenn ein Grieche freilich aus dem alten "Liede aus dem Hause des Königs Intf" (mittleres Reich 2200-1860 v. Chr.) sich übersetzen ließ: "die Götter, die vordem gewesen sind, ruhen in ihren Pyramiden" (Sethe S. 10), mußte diese altheilige Überlieferung auf ihn einen anderen Eindruck machen.

<sup>2)</sup> Über ihn vgl. Sethe, Aegyptiaca, Festschrift für G. Ebers 106 ff.

<sup>3)</sup> Die Entlehnung ist derart auch in der sprachlichen Form augenfällig, daß ich die Überkritik nicht verstehe, mit der Wiedemann (Urquell VII 294A.) einwendet, Lebensregeln wie: "verehre die Götter und Eltern" seien zu allgemein und hätten zu viel Parallelen in der Literatur aller Völker, um etwas zu beweisen. Daß gerade diese Sprüche so früh übertragen wurden, versteht,

Gewiß ist ein weiter Weg von der Übernahme einzelner Sprüche bis zur Nachbildung eines philosophischen Traktates 1); aber die Entwicklung war notwendig, sobald die griechische Bildung etwas weiter um sich griff. —

So viel von der ersten Gruppe dieser Schriften. Wir wenden den Blick zunächst auf den Gott Chnum, Chnubis oder Chnuphis (Knuphis), der in dem südlichsten Teile Ägyptens durchaus als Gegenbild des Ptah von Memphis erscheint. Ist dieser Herr Ägyptens, aber doch speziell des Nordlandes, so ist Chnum der Herrscher Ägyptens, besonders des Südlandes; formt Ptah die Welt und den Menschen als Baumeister oder gießt ihn wie ein Erzgießer, so bildet sie Chnum wie der Töpfer auf der Töpferscheibe. Wie Ptah ist Chnum also δημιουργός und Gott des Herzens. 2) Seine Hauptkultstätte ist Syene und die Insel Elephantine; er erscheint hier als Vater des Osiris. 3) So ist es kein Wunder, daß wir von astrologischen Dialogen zwischen Chnum und Osiris hören, vgl. Cramer, Anecd. Ox. III 171, 20: καὶ ὅcα Κνοῦφις ὁ παρ' ἐκείνοις 'Αγαθὸς δαίμων παρέδωκε καὶ ὁ τούτου μαθητής ἐφιλοςόφηςεν \*Οςιρις. Schriften werden mit denen des Nechepso zusammengestellt. weiteres Zeugnis müssen wir aus Firmicus Maternus IV procem. 54) erst gewinnen: omnia enim, quae Aesculapio Mercurius einhnusuix tradiderunt, quae Petosiris excogitavit et Nechepso. Da in dem verdorbenen Wort zunächst et, sodann ein Göttername stecken muß<sup>5</sup>),

wer bedenkt, daß die Spruchweisheit auch in Ägypten sehr beliebt ist. Zum Vergleich bieten sich demotische Scherben, wie die in der Straßburger Dissertation von Heß (Der demotische Teil der dreisprachigen Inschrift von Rosette 1902 S. 56) publizierte oder der mir nur aus Proben bekannte Papyrus Insinger, den man manchmal mit der Weisheit des Sirach vergleichen möchte. Die theologischen φωναί, wie z. B. die des 'Αγαθός δαίμων sind gewiß jünger, aber sie zeigen dieselbe Mischung. Schon mit dem dritten Jahrhundert scheint ja das Bestreben zu beginnen, die orphischen Lehren ägyptisch zu überarbeiten. Die hellenistische Religion beginnt sich zu bilden.

Auf den Gegensatz der griechischen λόγοι und der ägyptischen φωναί macht der Verfasser der "Οροι 'Αςκληπιο0 mit Recht aufmerksam.

<sup>2)</sup> Brugsch a. a. O. S. 502 ff. 290 ff.

<sup>8)</sup> Brugsch a. a. O. S. 296. Da sich uns als seine Gattin später Isis erweisen wird, darf ich darauf hinweisen, daß im späteren Mysterienkult Isis auch als Mutter des Osiris erscheint (vgl. Minucius Felix c. 22; Lactanz Inst. div. I 21, 20).

4) Bei Skutsch und Kroll p. 196, 21.

<sup>5)</sup> Die Konjektur et Hanubius war an sich schlecht und ließ sich durch

so ist offenbar etchnuuis = et Chnubis zu schreiben. Eine Bestätigung bietet die religiöse Literatur, in der Osiris und Hermes selbst als Schüler des Chnubis erscheinen.¹) Weiter stimmt hierzu, daß in der chemischen Literatur der Gott 'Αγαθὸς δαίμων eine große Rolle spielt; eine Schrift von ihm an Osiris ist erhalten, andere werden erwähnt und vorausgesetzt²); seine Lehren berühren sich oft mit denen des Hermes, ja dieser beruft sich einmal auf sie, scheint also auch selbst Schüler des 'Αγαθὸς δαίμων zu sein.²) Von ihm leitet sich die Schule der Agathodaimoniten ab.

Der von Cyrill erwähnten religiösen Schrift, in welcher Hermes dem Asklepios die Lehren des 'Αγαθός δαίμων berichtet, entspricht in gewisser Weise die XII. (XIII.) Hermetische Schrift. Hermes ist

einen Hinweis auf III 1 = p. 91, 11 um so weniger stützen, als Anubis dort neben Äskulap als Schüler des Hermes genannt ist.

<sup>1)</sup> Vgl. Cyrill gegen Iulian II (Cyrill IX 588 Migne): διαμεμνήςομαι δὲ τῶν 'Ερμού του τριςμετίςτου λόγων' ἔφη τὰρ οὖτος ἐν τῷ πρὸς 'Αςκληπιόν' καὶ εἶπε, φηςίν, ό "Οςιρις· εἶτα, ὢ ⟨τρις⟩μέγιςτε 'Αγαθὸς δαίμων, πῶς δλη ἡ γῆ έφάνη; καὶ εῖπεν ὁ μέγας ᾿Αγαθὸς δαίμων· κατὰ τάξιν καὶ ἀναξήρανςιν, ψς είπον, και τῶν πολλῶν ὑδάτων κελευσθέντων ἀπὸ το0 . . . . εἰς ἐαυτὰ ἀναχωρῆςαι έφάνη όλη ή τη ξμπηλος και τρέμουςα. ήλίου [δέ] λοιπόν αναλάμψαντος και άδιαλείπτως διακαίοντος και ξηραίνοντος ή γή έςτηρίζετο έν τοις δδαςιν έμπεριεχομένη ύπο του ύδατος. — - ό πάντων δημιουργός και κύριος έφώνης εν ούτως "έςτω γη και φανήτω ςτερέωμα", και εύθέως άρχη της δημιουργίας γη έγένετο. — καὶ είπεν "Ο ιιρις. Ѿ τριςμέτιστε 'Αγαθός δαίμων, πόθεν ανεφάνη οῦτος ό μέτας; και είπεν ό μέτας Άγαθὸς δαίμων. "Ότιρις, ήλίου γένναν βούλει ήμας καταλέξαι πόθεν ἐφάνη; ἐφάνη προνοία τοῦ πάντων δεςπότου. ἔςτι δὲ ἡ γένεςις του ήλίου ἀπό του πάντων δεςπότου διά του άγίου και δημιουργικού λόγου αύτου γενομένη. Osiris stellte die Fragen, war aber nicht der einzige Schüler Hermes war dabei und berichtet von diesem Gespräch dem Äskulap (vgl. quae Aesculapio Mercurius et Chnubis tradiderunt). - Die Zitate bei Cyrill sind deswegen so interessant, weil er die Schriften bevorzugt, in denen ein rein theologischer Schöpfungsbericht, der dem mosaischen nachgebildet war, vorausgesetzt wird, wie im Poimandres (vgl. oben S. 51). Wir können wichtige Stücke aus dieser frühen Nachahmung wiedergewinnen, vgl. Cyrill ebenda: όμοίως και αὐτὸς ἐν τῷ πρὸς τὸν Τάτ διεξοδικῷ λόγψ πρώτψ φηςίν· ὁ δὲ πάντων κύριος εύθέως εφώνηςε τῷ έαυτοῦ άγίω καὶ νοητῷ καὶ δημιουργικῷ λόγω. "ἔττω ήλιος" καὶ ἄμα τῷ φάναι τὸ πῦρ τὸ φύτεως ἀνωφεροῦς ἐχόμενον, λέγω δή τὸ ἄκρατον καὶ φωτεινότατον καὶ δραςτικώτατον καὶ γονιμώτατον, ἐπεςπάςατο ή Φύτις τῷ ἐαυτής πνεύματι καὶ ἤγειρεν εἰς ὕψος ἀπὸ ὕδατος.

<sup>2)</sup> Berthelot, Les alchimistes grecs, Texte p. 268.

3) Ebenda p. 125; 156—263. Er wird p. 80 für einen Engel (vgl. oben S. 18 A. 8) oder den Himmelsgott oder den Nationalgott der Ägypter oder den ältesten Philosophen erklärt.

hier Schüler des 'Ayaθòc δαίμων und lehrt seinerseits den Tat. Er beruft sich auf mündliche Lehren, vgl. § 8: διὸ καὶ τοῦ ᾿Αγαθοῦ δαίμονος, ω τέκνον, έτω ήκουςα λέγοντος άεί - καὶ εἰ έγγράφως έκδεδώκει (ΜC, έδεδώκει Α), πάνυ ἂν τὸ τῶν ἀνθρώπων γένος ἀφελήκει ἐκεῖνος τὰρ μόνος¹), ὦ τέκνον, ἀληθῶς, ὡς πρωτότονος θεός, τὰ πάντα κατιδών, θείους λόγους ἐφθέγξατο — ἤκουςα γοῦν ποτε αὐτοῦ λέγοντος, ὅτι ἕν ἐςτι τὰ πάντα καὶ μάλιςτα ⟨τὰ⟩ νοητὰ ςώματα.²) Ζώμεν δὲ δυνάμει καὶ ἐνεργεία καὶ αἰώνι. Die Quelle ist klar: οὐκ έμου άλλά του λόγου άκούς αντας όμολογείν ςοφόν έςτιν έν πάντα. elvai sagt Heraklit (Fr. 50 Diels, 1 Byw.). Sein Wort ist durch den Zusatz καὶ μάλιςτα τὰ νοητὰ cώματα Anschauungen angeglichen, die sich uns später als ägyptisch erweisen werden; die Fortsetzung Zŵμεν...αiŵνι berührt ebenfalls ägyptisch.3) Daß diese Beziehung richtig ist, zeigt uns das dritte Zitat in derselben Schrift (§ 1): καὶ γὰρ ὁ ᾿Αγαθὸς δαίμων τοὺς μὲν θεοὺς εἶπεν ⟨ἀνθρώπους⟩ άθανάτους, τοὺς δὲ ἀνθρώπους θεοὺς θνητούς. Das Fragment Heraklits (62 Diels, 67 Byw.) lautet vollständig: 'Αθάνατοι θνητοί, θνητοί άθάνατοι, Ζώντες τὸν ἐκείνων θάνατον, τὸν δὲ ἐκείνων βίον τεθνεῶτες. Es gestaltete sich um zu θεοί θνητοί, ἄνθρωποι ἀθάνατοι oder ἄνθρωποι θεοί, θεοί ἄνθρωποι, und ganz in der Hermetischen Fassung bietet es Lukian (βίων πράτις 14), dessen Heraklit auf die Frage: τί δὲ οἱ ἄνθρωποι antwortet: θεοί θνητοί, und auf die weitere: τί δὲ οί θεοί; sofort: ἄνθρωποι ἀθάνατοι. Also lasen Lukian und der Verfasser des XII. (XIII.) Hermetischen Stückes, oder richtiger der Verfasser einer Sammlung von Sprüchen des 'Αγαθός δαίμων, die diesem Stücke weit vorausliegt, dieselbe Sammlung zurechtgestutzter Heraklitsprüche. Wie trefflich auch dieser Spruch für ägyptische Religionsanschauungen

Vgl. XI (XII) 1: ἐπεὶ πολλὰ πολλῶν καὶ ταθτα διάφορα περὶ τοθ παντὸς καὶ τοθ θεοθ εἰπόντων, ἐγὰ τὸ ἀληθὲς οὐκ ἔμαθον, cứ μοι περὶ τούτου, δέςποτα (es ist der Nooc), διακάφηκον· col γὰρ ἄν μόνω πιςτεύςαιμι τὴν περὶ τούτων φανέρωςιν.

<sup>2)</sup> Es sind die άθάνατα cώματα in dem νοητός κόςμος, der νοητή ύλη.

<sup>3)</sup> Für das Alter der Übertragung spricht der Buchtitel °Ev [καί] το πῶν (Dieterich, Abraxas 203, 6). Vgl. die 'Όροι 'Αςκληπιοῦ § 3 und oben S. 89 A. 1; 106 A. 5. Nicht mit Heraklit berührt sich, wie es scheint, das zweite Zitat (§ 18): ὁ γὰρ μακάριος θεὸς 'Αγαθὸς δαίμων ψυχὴν μὲν ἐν κώματι ἔφη εἶναι, νοῦν δὲ ἐν ψυχῆ, λόγον δὲ ἐν τῷ νῷ, τὸν δὲ θεὸν τούτων πατέρα. Auch die Lehre von der είμαρμένη, über welche der Mensch sich erheben oder unter welche er herabsinken kann, gehört nach § 9 (καὶ ταῦτα μὲν ἐπὶ τοςοῦτον λελέχθω τὰ τοῦ 'Αγαθοῦ δαίμονος ἄριςτα) der Quellschrift an.

paßte, wird sich uns bei der Besprechung der zweiten Poimandres-Schrift zeigen. Ich weise schon jetzt darauf hin, daß diese Sammlung der Sprüche des 'Αγαθός δαίμων, in welche Heraklitisches Gut so unbefangen übernommen war, in der Form mehrfachem Wechsel unterworfen war. Der Verfasser des X. (XI.) Stückes der Sammlung, das ebenfalls in die Chnuphis-Literatur gehört¹), zitiert den Spruch § 25: διὸ τολμητέον ἐςτὶν εἰπεῖν τὸν μὲν ἄνθρωπον (τὸν) ἐπίγειον εἶναι θεὸν θνητόν, τὸν δὲ οὐράνιον εἶναι θεὸν ἀθάνατον ἄνθρωπον. Dio Cassius bietet (Fr. 30 I p. 87 Boiss.) eine so ähnliche Fassung, daß ich nicht an eine bei beiden unabhängige Weiterbildung glaube.

Das Gegenbild zu diesen "Sprüchen des Agathodaimon" bietet eine Sammlung von Sprüchen des Hermes bei Stobaios (Ekl. I 61 p. 274, 23 Wachsm.). Sie war in dem Corpus der an Tat gerichteten Schriften ungeschickt mit einer zusammenhängenden Darstellung verbunden und als Wiederholung der Hauptpunkte nach Art der κύριαι δόξαι eingeführt.") Ähnliche Sammlungen begegnen in der syrisch-arabischen Literatur"); wir werden bei der Neigung des Ägypters für solche Spruchweisheit annehmen dürfen, daß sie früher weit verbreitet waren.

Die Tatsache, daß die Sprüche Heraklits den ägyptischen Offenbarungsgöttern in den Mund gelegt werden, scheint mir wichtig genug, um bei ihr einen Augenblick zu verweilen. Gerade diese Sprüche treffen wir ja auch im Neuen Testament, ja vielleicht selbst in den letzten Schriften des Alten wieder. Benutzung des Heraklit wirft Hippolyt dem Simon von Gitta und so manchem Gnostiker vor — gewiß oft mit Unrecht, wie die angeblichen Entlehnungen aus Empedokles zeigen. Der krankhaften Sucht zu entlehnen, die sich naturgemäß gerade den ältesten und dunkelsten Schriften zu-

<sup>1)</sup> Vgl. § 23: τοῦ ⟨γὰρ⟩ Νοῦ οὐδέν ἐςτι θειότερον καὶ ἐνεργέςτερον καὶ ἐνικώτερον ἀνθρώπων μὲν πρὸς θεούς, θεῶν δὲ πρὸς τοὺς ἀνθρώπους. οὖτός ἐςτιν ὁ ᾿Αγαθὸς δαίμων. μακαρία ψυχὴ ἡ τούτου πληρεςτάτη, κακοδαίμων δὲ ἡ ψυχὴ ἡ τούτου κενή. Er ist der μεςίτης wie der Poimandres. Auch Kapitel XI (XII) gehört in diese Reihe. Das scheinbar abweichende Zitat bei Cyrill (Adv. Iulian. II 580 Migne): 'Ερμῆς πρὸς τὸν ἐαυτοῦ νοῦν beruht auf Mißverständnis.

<sup>2)</sup> Derartige Einführungen begegnen in unserem kurzen Corpus in Kapitel X (XI), XIV (XV) und in den "Opol 'Ackληπιού.

<sup>3)</sup> In der astrologischen Literatur finden sich später Centum dicta Hermetis Trismegisti.

wendet, entspricht ein nicht minder krankhaftes Streben, Entlehnungen aufzuspüren. Aber wir dürfen darum nicht allzu skeptisch werden. Einzelne Anschauungen und Worte griechischer Philosophen sind durch die hellenistische theologische Literatur zweifellos in Kreise gedrungen, die nie von der Existenz eines Heraklit oder Sokrates und Platon Kunde empfangen hatten. Es ist a priori kaum festzustellen, welche Gebiete ganz unberührt von den einzelnen Samenkörnern geblieben sind, die der Sturm dieser Zeit mit sich über die Lande führte.

Daß Hermes in die Agathodaimon-Literatur erst nachträglich eingetreten ist und Osiris, den Sohn des Offenbarungsgottes, verdrängt hat, zeigen die früher angeführten Fragmente. Dennoch scheinen auch Kultverbindungen frühzeitig eingetreten, wie m. E. die im ersten Kapitel angeführten Gebete, deren erstes ja Hermes geradezu mit 'Αγαθὸς δαίμων identifiziert, fast zwingend erweisen. Die Vorstellungen von den verschiedenen Göttern, welche im praktischen Leben oder im Suchen nach theoretischer Erkenntnis Erfolg geben, fließen ineinander, und die übliche Verbindung je zweier Götter, eines leitenden und eines dienenden oder eines lehrenden und eines lernenden, führt zu mannigfaltigen Kombinationen der beiden bisher besprochenen Typen.

Unter diesen Voraussetzungen müssen wir die in spätptolemäischer Zeit eingegrabene Felsinschrift von den sieben Hungerjahren auf der Katarakteninsel Sehêl noch einmal betrachten. 1) Bei einer großen Hungersnot, als der Nil gar nicht steigen will, befragt König Doser den weisen Imhotp (Asklepios) nach der "Geburtsstätte des Nil". Asklepios befragt die heiligen Bücher 2) und eilt, dem König "die verborgenen Wunder zu enthüllen, zu denen seit undenklichen Zeiten keinem König der Weg gewiesen worden war". Es gebe ein Stadtgebiet inmitten des Wassers, in dem der Nil zu Tage trete; es heiße Elephantine . . . . . , das Wasser heiße "die beiden Löcher"; das sei die Schlafstätte des Nils. Chnum walte dort als Gott; sein Tempel öffne sich nach Südosten. Der König opfert diesem

Reitzenstein, Poimandres.

<sup>1)</sup> Vgl. Sethe, Untersuchungen zur Geschichte und Altertumskunde Ägyptens II 1, Dodekaschoinos.

<sup>2)</sup> Auch in der Bibliothek des Horus-Tempels von Edfu (Bergmann, Hieroglyphische Inschriften S. 48) begegnet ein Buch unter dem Titel "Aufzählung aller Orte und Kenntnis dessen, was daselbst ist".

Gotte und sieht in der folgenden Nacht einen Traum: er schaut den Gott Chnum vor sich stehen; als er ihm seine Ehrfurcht bezeugt, offenbart sich ihm der Gott und spricht: "Ich bin Chnum, dein Schöpfer und Beschützer..... Ich bin der Schöpfer, der sich selbst geschaffen hat, der große Nun (Ozean), der zuerst entstanden ist, der Nil1), der steigt nach seinem Belieben .... der jeden Menschen zu seiner Tätigkeit leitet, Tanon<sup>3</sup>), der Vater der Götter, Schu<sup>5</sup>), der Große, der über dem Boden ist." Sollte es zufällig sein, daß gerade der Offenbarungsgott Asklepios4) die Macht des 'Αγαθός δαίμων zunächst enthüllt, und daß Lukan, der ja durch den ägyptischen Priester Chairemon vorzüglich unterrichtet sein konnte und in diesem Zusammenhange dessen religiöse Anschauungen vorträgt<sup>5</sup>), X 172 ff. Caesar ähnlich den weisen Priester nach dem Wesen der Götter und den Quellen des Nils fragen läßt? Die z. T. von Seneca entlehnte Antwort zersprengt freilich den Kern der Geschichte und läßt im Nil nicht mehr den Urgott Chnubis erscheinen, auf den doch die Frage noch mit zu gehen scheint. Das würde auf eine literarische Vorlage der Inschrift von Sehêl weisen, wenn auch diese Vorlage dann vor Manethos Zeit fallen und noch älteren Urkunden entlehnt sein müßte.6) Doch ich bin nicht berechtigt, über diese Frage mitzureden.

Eine weitere Form der religiösen Chnuphis-Literatur zeigt uns — entsprechend dieser ägyptischen Erzählung — den Gott, wie er sich dem einzelnen ungenannten Priester offenbart. Es wird nicht

<sup>1)</sup> Dasselbe ist ja bei Plutarch und dem Autor der Naassenerpredigt Osiris. Hieraus erklärt sich der Name 'Αγαθός δαίμων für einen Nilarm oder vielmehr für den Nil (vgl. auch Schiff, Festschr. f. Hirschfeld S. 874 ff.).

<sup>2)</sup> Beiname des Ptah zu Memphis.

<sup>3)</sup> Der Himmel. Er wird öfters mit Chnum identifiziert.

<sup>4)</sup> Er hat seit dem zweiten Jahrhundert v. Chr. in Philae seinen Tempel.

<sup>5)</sup> Auf die Berührungen Lukans mit Leon von Pella habe ich früher (Zwei religionsgesch. Fragen 97 A. 1) verwiesen.

<sup>6)</sup> Die literarische Bearbeitung würde dann unseren Hermetischen Schriften in der Form sehr nahe gekommen sein müssen. — Daß die Worte des S. 16 angeführten Hermes-Gebetes: cò εἰ ὁ ᾿Αγαθὸς δαίμων die Erklärung zu Lukans (d. h. Chairemons) Lehre von den Planeten: immensae Cyllenius arbiter undae est (X 209, vgl. 214: dominus aquarum) bietet, sei beiläufig bemerkt. Daß auf späten Gemmen vereinzelt auch Chnum mit Asklepios verbunden wird (Drexler, Mythol. Beiträge I 64A.), wage ich nicht zum Beweis zu benutzen; Chnum ist zu dieser Zeit auch selbst Heilgott.

zu kühn sein, wenn ich annehme, daß gerade diese Form für den Verfasser des Poimandres vorbildlich gewesen ist. Das einzige erhaltene Bruchstück läßt Chnubis eine ähnliche Lehre vom Λόγος als Inbegriff aller Zeugungs- und Schöpfungstätigkeit vortragen, wie wir sie in der Einlage des Poimandres, bei Plutarch und Philon fanden, vgl. Cyrill gegen Iulian I (p. 553 Migne): καὶ πάλιν ὁ αὐτὸς ὡς ἐρομένου τινὸς τῶν ἐν Αἰγύπτψ τεμενιτῶν καὶ λέγοντος "διὰ τί δέ, ὡ μέγιστε ᾿Αγαθὸς δαίμων, τούτψ τῷ ὀνόματι ἐκλήθη ἀπὸ τοῦ πάντων κυρίου"; φηςίν "καὶ ἐν τοῖς ἔμπροςθεν εἶπον, ςὸ δὲ οὐ ςυνῆκας. φύςις τοῦ νοεροῦ αὐτοῦ λόγου, φύςις ἐςτὶ γεννητικὴ καὶ δημιουργική. τοῦτο ὥςπερ . . . αὐτοῦ ἢ γένεςις ἢ φύςις ἢ ἔθος, ἢ δ θέλεις αὐτὸ καλεῖν κάλει, τοῦτο μόνον νοῶν, ὅτι τέλειός ἐςτιν ἐν τελείψ καὶ ἀπὸ τελείου τέλεια ἀγαθὰ ἐργάζεται καὶ δημιουργεῖ καὶ ζωοποιεῖ. ἐπειδὴ οὖν τοιαύτης ἔχεται φύςεως, καλῶς τοῦτο προςηγόρευται".¹) —

Es wäre wichtig, wenn wir das Alter dieses Typus einigermaßen bestimmen könnten. Einen gewissen Anhalt dafür bietet eine allerdings unsichere Vermutung. Tertullian berichtet De anima 2 (aus Soranos?), Platon habe in Ägypten besonders mit Hermes verkehrt. Plutarch (De genio Socratis 7 p. 578f.) läßt Simmias, Platon und Ellopios in Memphis bei dem Propheten Χονούφις weilen cuμφιλοcοφοῦντας. Favorinus (bei Diog. La. VIII 8, 90) weiß von Eudoxos: δτε δὲ συνεγένετο ἐν Αἰγύπτω Χονούφιδι τῷ Ἡλιοπολίτη, ὁ ᾿Απις αὐτοῦ θοιμάτιον περιελιχμής ατο. Endlich berichtet wieder Plutarch (De Is. et Osir. 10), Solon, Thales, Platon, Eudoxos, Pythagoras, ja nach einigen auch Lykurg, hätten ihre Weisheit von ägyptischen Priestern: Εὔδοξον μὲν οὖν Χογούφεώς φαςι Μεμφίτου διακοῦςαι, Σόλωνα δὲ Σόγχιτος Σαΐτου, Πυθαγόραν δε Οινούφεως ('Οννόφρεως? Χονούφεως?) 'Ηλιοπολίτου.<sup>2</sup>) Chonuphis ist also ein berühmter ägyptischer Lehrer der Philosophie und Astronomie, seine Vaterstadt unbestimmt. Der Name ist als Eigenname, wie Prof. Spiegelberg mir nachweist, zwar

<sup>1)</sup> Die Stelle, die ich nicht völlig verbessern kann, scheint sich auf den mit der Ψυχή identifizierten Λόγος zu beziehen; denn ψυχή deutet Platon (Kratylos 400b) als φυτέχη. Daß sie eng mit der γένεςις, ja selbst der φύτις verbunden ist, wird sich noch später zeigen. — Der Zusammenhang zeigt, daß Cyrill dieses Gespräch eines Ungenannten in einem größeren Corpus Hermetischer Schriften fand, wie wir jetzt den Poimandres.

<sup>2)</sup> Von einer Benutzung der Stelen des Herakles (ursprünglich also, wie wir sehen werden, des Chnuphis) durch Pythagoras weiß noch Theophilus Ad Autol. III 2.

sehr selten, aber richtig gebildet¹); dennoch weist der Charakter dieser ganzen Geschichte, die Parallele, welche der Bericht Tertullians uns bietet, und die Lautspielereien, die wir in dieser Literatur gleich in dem Namen des Κνήφις oder Καμήφις-Κμήφις wiederfinden werden, uns eher darauf, daß Chonuphis das menschliche Gegenbild des göttlichen Chnuphis ist. Man fand bei Platon wie bei Eudoxos Anklänge an eine schon vor Christi Geburt vorhandene Chnuphis-Literatur und schuf danach die Sage. Der Hergang ist umgekehrt und doch ähnlich wie bei Amenhotep, Imhotp und dem thebanischen Hermes, die aus Lehrern zu Göttern geworden sind.

Weiter dürfte eine andere Erwägung führen. Porphyrios, der über ägyptische Religion vorzüglich unterrichtet ist, berichtet bei Eusebios (Praep. ev. III 12 p. 116): κατά δὲ τὴν Ἐλεφαντίνην πόλιν τετίμηται ἄταλμα πεπλαςμένον μέν, άλλ' άνδρείκελον καὶ καθήμενον, κυανούν τε την χροιάν, κεφαλην δὲ κριού κεκτημένον καὶ βαςίλειον, κέρατα τράγεια ἔχον, οἷς ἔπεςτι κύκλος διςκοειδής. κάθηται δὲ παρακειμένου κεραμέου άγγείου, ἐφ' οῦ ἄνθρωπον ἀναπλάςςειν(?). δηλοῖ δὲ ἀπὸ μέν τοῦ κριοῦ πρόςωπον ἔχειν καὶ αἰγὸς κέρατα τὴν ἐν κριῷ ςύνοδον ήλίου καὶ τελήνης τὸ δὲ κυανοῦν χρῶμα, ὅτι ὑδρατωτὸς ἐν τυνόδψ ή celήνη. Die Beschreibung wird Zug für Zug durch die Monumente bestätigt, an denen sich ursprünglich noch die dunkelblaue Farbe fand. Auch die Deutung ist nicht übel; Porphyrios kennt noch die Beziehung des Gottes zum Wasser, und seine Quelle wußte, daß das Verbum chnum im Ägyptischen "sich vereinigen" bedeutet. Wird aber der Offenbarungsgott so dargestellt, so kann ja kaum ein Zweifel sein, daß er in der früher (S. 5) besprochenen Vision des Nechepso gemeint ist:

> καί μοί τις ἐξήχηςεν οὐρανοῦ βοή, τῆ cάρκας ἀμφέκειτο πέπλος κυανόχρους κνέφας προτείνων.

Die Farben der Götter sind für den Ägypter nicht gleichgiltig; es ist z. B. ein Frevel die Farbe des Amon einem anderen Gott zu geben.<sup>2</sup>) Wenn ich im folgenden nachweisen kann, daß auch die letzten Worte κνέφας προτείνων zwingend auf diesen Gott, der mit Κνήφις identifiziert wurde, hinweisen, so hoffe ich endgiltig bewiesen zu

<sup>1)</sup> Er begegnet z.B. im Pap. Taurin. XIII.

<sup>2)</sup> Sethe, Berl. philol. Wochenschr. 1896 Sp. 1529.

haben, daß Chnuphis bei Nechepso seinen Priester durch die Himmel führte, wie in den hellenistischen Liedern Hermes, und wie der Engel in den jüdischen Apokalypsen. Damit aber ist der Beweis erbracht, daß auch dieser Typus weit über die Wende des zweiten vorchristlichen Jahrhunderts heraufreicht.

Die Verehrung des Chnuphis scheint sich in hellenistischer Zeit offenbar unter dem Eindruck, daß er der Urgott und der Offenbarungsgott sei - weit verbreitet und zum Teil auch umgestaltet zu haben; auch das Bild des Gottes ändert sich; er nimmt Schlangengestalt an. Offenbar ward dies der Anlaß, den griechischen Namen 'Aγαθὸc δαίμων auf ihn zu übertragen; höchstens kann die Bedeutung des Gottes als Erdgott und befruchtendes Prinzip (Nil) dabei mitgewirkt haben. So nimmt denn schon in ptolemäischer Zeit auch Isis, seine Gattin, dieselbe Gestalt, an und beide werden häufig als Schlangen mit Menschenhäuptern oder mit Göttersymbolen dargestellt.1) Seine Verbindung mit Horus führt dazu, der Schlange den Sperberkopf dieses Gottes zu geben.2) In seiner Eigenschaft als Sonnengott, dem der Löwe heilig ist, ward er als Schlange mit dem strahlenumkränzten Löwenhaupt dargestellt. Dieses Bild, das uns aus späteren Zaubervorschriften und Amuletten geläufig ist, erwähnt schon Nechepso in dem interessanten Fragment 298), welches

<sup>1)</sup> Die Schlangengestalt des 'Αγαθός δαίμων wird öfters in den Zaubergebeten erwähnt, vgl. oben S. 31 und 27 und besonders S. 29, wo er als Sonnengott ό μέγας ὄφις ἡγούμενος πάντων τῶν θεῶν ὁ τὴν ἀρχὴν τῆς Αἰγύπτου (Elephantine) ἔχων genannt wird.

<sup>2)</sup> So feiert ihn bei Philon von Byblos, der diesen 'Αγαθός δαίμων ausdrücklich mit dem "ägyptischen Kneph" identifiziert (Eusebios, Praep. ev. I 10 p. 41), der μέγιστος ἰεροφάντης καὶ ἰερογραμματεὺς Ἐπήεις, dessen ägyptische Schriften schon von Areios von Herakleopolis (der Stadt des Chnum) ins Griechische übertragen waren. Philon zeigt zugleich, daß der ägyptische Offenbarungsgott in Phönikien mit einer altheimischen Gottheit verbunden und allgemein verehrt war. Auch zu den Persern scheint der Name ziemlich früh gedrungen, vgl. Diodor I 94: παρὰ μέν γὰρ τοῖς 'Αριανοῖς Ζαθραύστην ἰστοροῦςι τὸν 'Αγαθὸν δαίμονα προσποιήσασθαι τοὺς νόμους αὐτῷ διδόναι. Das ist begreiflich; aber die Übernahme des Namens mußte die Rezeption der-theologischen Literatur begünstigen, die wir später wenigstens in Mesopotamien nachweisen können. Es wäre bei dieser Sachlage an sich nicht ausgeschlossen, daß auch fremde Vorstellungen das Bild des Gottes mit beeinflussen (vgl. Zoroaster bei Philon a. a. O.).

<sup>3)</sup> Rieß a. a. O. 379. Die alte offizielle Darstellung des Gottes bleibt von der Zauberdarstellung unberührt. Die Zaubergebete zeigen uns, daß nach

durch Galen und indirekt durch Hephaistion bezeugt ist. Es geht m. E. viel zu weit, wenn selbst Ägyptologen wie Sethe den "gnostischen Aion" Chnuphis, der diese Gestalt trägt, ganz von dem ägyptischen Gotte scheiden wollen. Allerdings hat die eindringende Astrologie manchen Einfluß auf die ägyptischen Religionsvorstellungen geübt, wie dies Bolls treffliches Buch Sphaera z. T. ja beweist; aber es bleiben doch die ägyptischen Götter. Wer sie "gnostisch" nennen will, spielt mit dem vieldeutigen Wort und verwirrt den Leser.

Die Fülle der Monumente, die sich auf die Chnuphis-Verehrung beziehen, hat für ein beschränktes Gebiet, die Donauländer, Drexler in seinen Mythologischen Beiträgen I gesammelt. Man wird nicht jeden, der gegen Magenleiden ein Chnuphis-Amulett trägt, als Anhänger dieser Religion bezeichnen dürfen. Ihre Verbreitung ist dennoch auch durch diese Amulette einigermaßen zu erkennen, und die seit Septimius Severus erscheinenden Münzen beweisen sie. —

Es bleibt ein dritter Typus dieser Literatur, der sich an Isis, die alte Herrin aller Weisheit und Lehrerin allen Zaubers, schließt. Wie sie als Ordnerin des κόςμος in frühhellenistischer Zeit für Hermes eingetreten ist¹), so wird sie bei Plutarch auch ausdrücklich als Herrin von Herz und Zunge bezeichnet, wie Hermes.²) So möchten wir nach Geist und Form dieser Literatur annehmen, daß sie ursprünglich auch selbst ihre Lehren "geschaut" oder ersonnen hat. Als ihr Schüler erscheint im Florilegium des Stobaios (XIII 65 Wachsmuth) ein König, also wohl Amon.²) Als Lehrerin des

ägyptischer Vorstellung die Götter in verschiedenen Teilen des Himmels verschiedene Gestalten haben, daß die "wahre Gestalt" auch solcher Götter, für die typische Kultbilder längst bestehen, verborgen und nur dem Magier bekannt ist, und daß das Wissen oder Zeigen dieser Gestalt einen Zwang über die Götter übt.

<sup>1)</sup> Vgl. Zwei religionsgesch. Fragen S. 104 ff. Auch hier ließe sich das Beweismaterial schon jetzt sehr vermehren. Es genügt vielleicht auf die hellenistische Darstellung der Isis auf der schlangenumwundenen Weltkugel und auf das entsprechende Bild des Hermes zu verweisen (oben S. 31).

<sup>2)</sup> Plutarch, De Is. et Os. 68: τῶν δ' ἐν Αἰτύπτψ φυτῶν μάλιστα τῆ θεῷ καθιερῶσθαι λέγουσι τὴν περσέαν, ὅτι καρδία μὲν ὁ καρπὸς αὐτῆς, γλώττη δὲ τὸ φύλλον ἔοικεν. οὐδὲν γὰρ ὧν ἄνθρωπος ἔχειν πέφυκε θειότερον λότου καὶ μάλιστα τοῦ περὶ θεῶν. Sie ist Offenbarungsgöttin.

<sup>3)</sup> Als Titel bietet der eine Zweig der Überlieferung alleglings 'ερμοῦ ἐκ τοῦ 'Ισιὸος πρὸς 'Ωρον, aber das letzte Wort fehlt im Vindobonensis und scheint aus der in den Eklogen erwähnten Schrift ergänzt. Das Zitat: ἔλεγχος γὰρ

Asklepios scheint sie uns in einem Zauberpapyrus<sup>1</sup>) zu begegnen; selbst eine Belehrung des Hermes, der ja vereinzelt auch als ihr Sohn erscheint, wäre an sich nicht undenkbar.<sup>3</sup>) Der nächstliegende Typus aber ist natürlich, daß Isis ihren Sohn Horus unterrichtet, der dann diese Lehren weiterverkündet. In der Tat erwähnt Lukian ('Αλεκτρύων 18) solche Schriften und läßt seinen Pythagoras sagen: άπεδήμητα δὲ καὶ εἰς Αἴτυπτον ὡς τυγγενοίμην τοῖς προφήταις ἐπὶ **coφία, και ἐ**ς τὰ ἄδυτα κατελθών ἐξέμαθον τὰς βίβλους τὰς <sup>α</sup>Ωρου καὶ "Icidoc. Zu diesem Typus könnten die bei Stobaios<sup>8</sup>) erhaltenen Bruchstücke eines Dialoges der Isis und des Horus gehören; nur ist die Einkleidung uns nicht voll bekannt. Isis konnte sich dabei ebenso wie in der erhaltenen Literatur auf Offenbarungen des 'Ayaθὸς δαίμων berufen haben. Beachtenswert ist, daß gerade diese Schrift als Gott der "Philosophie" den 'Αρνεβεςχηνις nennt (p. 467, 4 Wachsmuth); es ist, wie Spiegelberg, Demotische Studien I, Agyptische und griechische Eigennamen S. 28\* (vgl. 41) erwiesen hat, Horus, der Herr von Letopolis, einer Stadt im Delta, die einst hohe Bedeutung hatte. Horus als Offenbarungsgott ist uns in Kapitel I mehrfach begegnet; wieder sehen wir, daß bestimmte Kulte auf die Bildung dieser Typen Einfluß genommen haben. —

Als Verfasser heiliger Schriften begegnet, um dies gleich vorauszunehmen, Horus noch in der alchemistischen Literatur (Berthelot p. 103): 'Ωρος ὁ χρυςωρυχίτης πρὸς Κρονάμμωνα, d. h. an Kronos, der Amon ist. Gemeint ist er sicher auch unter dem Apollon, dessen Vorschriften ab und an erwähnt werden. Ein Traumbuch des Horus, der ja als Spender der Träume mehrfach in den Zauberpapyri erscheint, wollte Scaliger in dem Τρωϊκός Dions von Prusa erwähnt finden (Dio I p. 148, 17 Arnim); doch hat Arnim diese Konjektur wohl mit Recht zurückgewiesen. —

επιγνωσθείς, & μέγιστε βασιλεύ, εἰς ἐπιθυμίαν φέρει τὸν ἐλεγχθέντα &ν πρότερον οὖκ ἤδει weist auf eine Schrift, welche den besprochenen Lehren des Hermes, Asklepios, Tat und Horus an Amon entsprach.

<sup>1)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 41 Z. 683.

<sup>2)</sup> Vgl. Dieterich, Jahrbb. f. Phil. Supplem. XVI S. 802 und 773, sowie für die Gleichsetzung des Horus und Hermes die in Kap. I erläuterten Gebete.

<sup>3)</sup> Ekl. I 49 p. 458, 22 Wachsmuth; Überschrift: Έρμοῦ λόγος Ἰαιδος πρὸς ἸΩρον. Titel und Einzelheiten des Systems machen es unmöglich, die Schrift mit der gleich zu besprechenden Κόρη κόςμου zu identifizieren.

Isis verdankt in den beiden an Horus gerichteten Lehrschriften, deren Einkleidung wir beurteilen können, in den von Stobaios erhaltenen großen Fragmenten der Κόρη κόςμου und in der Einleitung einer alchemistischen Schrift<sup>1</sup>), ihre Weisheit selbst einem anderen Es ist der Typus, den wir im XII. (XIII.) Stück (Hermes, Schüler des 'Αγαθός δαίμων, belehrt den Tat) schon gefunden haben; ihm entspricht, wie später zu zeigen ist, das XIII. (XIV.) Kapitel, in dem Hermes, der Schüler des Poimandres, Tat belehrt. Da der Schöpfungsbericht der Κόρη κόςμου zweifellos aus zwei älteren Fassungen kontaminiert ist, darf es uns nicht verwundern, wenn wir zwei (eigentlich vier) verschiedene Einleitungen finden. Als Lehrer der Isis erscheint zunächst2) Hermes, der die ganze Schöpfung mitangesehen hat; seine Geheimbücher scheint Isis gefunden oder seine Erzählungen gehört zu haben.<sup>5</sup>) Daneben steht unvermittelt ein zweiter S. 122 besprochener Bericht, nach welchem Hermes bei seinem Aufstieg zum Himmel zwar seine göttlichen δορυφόροι mitnimmt, als Erben seiner Lehren aber Tat auf Erden zurückläßt (ihm hat sich, von Ptah-Hephaistos geleitet, Asklepios angeschlossen). Daß Hermes sich nach dem Aufstieg vor dem περιέχων (der δύναμις μετίςτη) entschuldigt, er habe seinem Sohne wegen seiner Jugend nicht alles offenbaren können, dient natürlich in der üblichen Form dazu, die von Isis weitergegebenen Hermes-Offenbarungen höher als die in den Dialogen des Hermes, Tat und Asklepios verbreiteten zu stellen.

Der Typus ist ziemlich alt. Er begegnet uns nicht nur in dem ältesten koptischen Zauberpapyrus.<sup>4</sup>) Schon in der ägyptischen Vor-

<sup>1)</sup> Berthelot, Les alchimistes grecs, Texte p. 28—35, in doppelter Fassung. Das Stück scheint ziemlich alt. Gegenbild der Isis ist in dieser Literatur die Jüdin Maria, also Mirjam, die Schwester des Moses, die ja auch in der gnostischen Literatur eine Rolle spielt (Rieß, Pauly-Wissowa I 1350). Daß sie als Prophetin neben dem Propheten Moses im Kult der Therapeuten begegnet, ist bekannt. Daß auch sie als Verkünderin geheimer Weisheit erscheint, läßt auf eine gewisse Dauer und Wirksamkeit solchen Kultes schließen.

<sup>2)</sup> Stobaios I 49 p. 386 ff. Wachsmuth.

<sup>3)</sup> Jenes würde der Fiktion des XIII. (XIV.), dieses der des XII. (XIII.) Stückes entsprechen.

<sup>4)</sup> Aus dem zweiten Jahrhundert n. Chr. vgl. Griffith, Zeitschr. f. äg. Sprache 1900 S. 90. Isis erscheint hier als Tochter des Hermes; sie steht zu ihm also wie Horus zu ihr, Tat zu Hermes, Asklepios zu Ptah, Osiris zu Chnuphis. Tochter des Hermes ist sie auch in den Zauberhymnen, vgl. Her-

lage, welche der bekannten Inschrift von Ios¹) und der von Dioder I 27 verkürzt mitgeteilten Inschrift von Nysa gemeinsam ist, sagt Isis, die Geberin des ἱερὸς λόγος, von sich: καὶ ἐπαιδεύθην ὑπὸ Ἑρμοῦ. Das weist uns also in ptolemäische Zeit.

In vollem Gegensatze hierzu steht in der Mitte der Schöpfungsgeschichte<sup>8</sup>) eine neue Einleitung und Einkleidung: πρόσεχε, τέκνον 'Ωρε, κρυπτῆς γὰρ ἐπακούεις θεωρίας, ῆς ὁ μὲν προπάτωρ Καμῆφις ἔτυχεν ἐπακούσας παρὰ 'Ερμοῦ τοῦ πάντων ἔργων ὑπομνηματογράφου, ⟨ἐγὼ δὲ⟩ παρὰ τοῦ πάντων προγενεςτέρου Καμήφεως, ὁπότ' ἐμὲ καὶ τῷ τελείψ μέλανι ἐτίμησεν. νῦν δὲ αὐτὸς cù παρ' ἐμοῦ. Man empfindet sofort, daß der älteste aller Götter, der die Schöpfung miterlebt hat, ihre Geschichte ursprünglich nicht von Hermes gelernt haben darf. Wieder sind zwei Typen roh miteinander verbunden. Nach dem einen ist Kamephis jüngerer Gott und Schüler des Hermes, nach dem anderen ältester Gott und Lehrer der Isis.

Der erste Typus ist eigentlich schon S. 123 besprochen. Von jeher haben die Ägyptologen Kamephis oder Kmephis, bezw. Kmeph mit Kneph verbunden, der nach Plutarch (De Is. et Osir. 21) als der ἀγέννητος καὶ ἀθάνατος θεός in der Thebais verehrt wurde. Kneph aber ist, wie Sethe<sup>8</sup>) erwiesen hat, nur ein Beiname des Gottes Amon; seine Bedeutung (Stier seiner Mutter) bezeichnet den Gott in der üblichen Bildersprache als αὐτογέννητος, "der zuerst geworden, als noch kein Gott geworden war und noch keinem Dinge sein Name erdacht war", oder, wie Chnum in seiner Offenbarung an König Doser von sich sagt, als "den Schöpfer, der sich selbst geschaffen hat". Der Kneph-Amon von Theben und Chnubis von Elephantine, ähnlich in den Darstellungen und bald auch im Wesen, sind frühzeitig ineinander übergegangen; Χνούβει τῷ καὶ Ἄμμωνι sagt die noch der Ptolemäerzeit angehörige Inschrift C. I. G. 4893<sup>4</sup>), und das Töpferorakel<sup>5</sup>) διὰ τὸ τὸν Ἄγαθὸν δαίμονα καὶ Κνῆφιν εἰς Μέμφιν πεπο-

werden, Mnemosyne 1888 S. 339. Vgl. ferner Brugsch, Rel. d. Äg. 644 und Plutarch, De Is. et Os. 3.

<sup>1)</sup> C. I. G. Ins. V 14 (vgl. p. 217); ein eng verwandter Text ist in dem Hymnus von Andros (ebenda 739, aus dem ersten Jahrhundert v. Chr.) benutzt.

<sup>2)</sup> p. 394, 25 ff. Wachsmuth.

<sup>3)</sup> Berl. philol. Wochenschr. 1896 S. 1528. Mit dem 'Αγαθός δαίμων und Χνοθφις wird Κμήφ in dem oben S. 29 angeführten Gebet identifiziert.

<sup>4)</sup> Vgl. oben S. 122 A. 2.

<sup>5)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 3-6. Daß das Schriftchen

ρεῦςθαι, ὥςτε τινὰς διερχομένους λέγειν αὐτὴν λίςιν πάντροφον, εἰς ην μετωκίσθη παν γένος ανδρών. Ist hier der thebanische Kneph mit der Isis-Sochit als Erdgöttin verbunden, wie es eigentlich nur dem Erdgott 'Αγαθός δαίμων zukommt, so ist umgekehrt an der oben angeführten Stelle des Philon von Byblos 'Αγαθός δαίμων, "den die Ägypter Knephis nennen", der Sonnen- und Himmelsgott Amon; von ihm heißt es δc εὶ ἀναβλέψειε, φωτὸς τὸ πῶν ἐπλήρου ἐν τῆ πρωτογόνω χώρα αὐτοῦ εἰ δὲ καμμύς ειε, ςκότος ἐγένετο.1) Übertragung, die für die hellenistische Zeit unbestreitbar ist, kann sehr gut älter sein.2) Ich vermute, daß sie es ist, welche nun auch den thebanischen Amon zum Offenbarungsgott gemacht hat. So faßt ihn Porphyrios, der ihn übrigens von Chnubis unterscheidet (bei Eusebios Praep. ev. III 11, 45 p. 115): τὸν δημιουργόν, δν Κνήφ οἱ Αἰγύπτιοι προςαγορεύουςιν, άνθρωποειδή, τὴν δὲ χροιὰν ἐκ κυανοῦ μέλανος ἔχοντα, κρατούντα ζώνην καὶ ςκήπτρον, ἐπὶ δὲ τής κεφαλής πτερὸν βαςίλειον περικείμενον, ότι λόγος δυςεύρετος καὶ ἐγκεκρυμμένος καὶ οὐ φανός, καὶ ὅτι Ζωοποιός, καὶ ὅτι βαςιλεύς, καὶ ὅτι νοερῶς κινεῖται ὁιὸ ἡ τοῦ πτερού φύτις èν τή κεφαλή κείται. Als Offenbarungsgott erscheint er in der Hermetischen Literatur in dem freilich nur bei Pseudo-Justin (Cohort. ad. gent. 38) erscheinenden Zitat "Αμμωνος ἐν τοῖς περί αύτου λόγοις πάγκρυφον τὸν θεὸν ὀνομάζοντος. Die Form ist alt; das zeigen die aus der persischen Zeit stammenden Hymnen der Oase von El-Khargeh mit dem Titel: "Die geheimnisvollen Sprüche des Amon, welche sich auf den Tafeln vom Holze des Maulbeer-

dem Ende des zweiten Jahrhunderts v. Chr. entstammt, hoffe ich demnächst nachsuweisen.

<sup>1)</sup> Epeios bei Eusebios, Praep. ev. I 10 p. 41 d. Vgl. Sethe, Berl. philol. Wochenschrift 1896 Sp. 1529.

<sup>2)</sup> Für ihr Alter spricht vielleicht schon die Darstellung der Geschichte der Zeugung Alexanders bei Onesikritos, indem sie dem Amon die Schlangengestalt des 'Αγαθός δαίμων gibt (Beigabe V). Ob Brugsch und Wiedemann recht hatten eine ursprüngliche Identität beider Götter ohne weiteres vorauszusetzen, wage ich nicht zu entscheiden. Erwähnung mag bei der Gelegenheit die von Iamblich (De myst. VIII 4) benutzte Hermetische Schrift finden, in der nach einem ersten Wesen Eikton (?) Kneph als der νοῦς έαυτὸν νοῦν und nach ihm als δημιουργός νοῦς, der zugleich Herr der ἀλήθεια und coφία ist, Amon mit Ptah vereinigt erscheint. Das entspricht etwas der Inschrift von London und dem Poimandres. Es ist verfehlt, es als neuplatonisch zu betrachten.

baumes befinden". Wir sehen hier die hellenistische Literatur direkt aus der ägyptischen hervorwachsen.¹)

Aus diesem Typus, in dem 'Αγαθός δαίμων als Schüler des Hermes erscheint, ist dann der Bericht des Pseudo-Manetho bei Syncellus (I p. 72 Dind.) zu erklären: χρηματίςας ἐκ τῶν ἐν τῆ Σηριαδικῆ τῆ (so) κειμένων στηλῶν ἱερᾳ φηςι διαλέκτψ καὶ ἱερογραφικοῖς γράμμαςι κεχαρακτηριςμένων ὑπὸ Θὼθ τοῦ πρώτου 'Ερμοῦ καὶ ἐρμηνευθειςῶν μετὰ τὸν κατακλυςμὸν [ἐκ τῆς ἱερᾶς διαλέκτου εἰς τὴν 'Ελληνίδα φωνὴν] γράμμαςιν ἱερογλυφικοῖς καὶ ἀποτεθειςῶν ἐν βίβλοις ὑπὸ τοῦ 'Αγαθοδαίμονος υἱοῦ τοῦ δευτέρου 'Ερμοῦ πατρὸς δὲ τοῦ Τὰτ ἐν τοῖς ἀδύτοις τῶν ἱερῶν Αἰγύπτου.') Die kunstvoll durchgeführte Genealogie der Offenbarungsgötter ist der Hauptsache nach alt.')

So bleibt der zweite Typus zu verfolgen, und mancherlei Umwege muß ich dem Leser zumuten, da das ägyptische religiöse Denken dem unseren so wenig entspricht. Die Worte ὁπότ' ἐμὲ καὶ τῷ τελείψ μέλανι ἐτίμηςε, die man noch immer drolligerweise auf die Tinte, mit der die Hermetischen Bücher geschrieben waren, bezieht, haben ihre Erklärung in einem Zauberpapyrus gefunden ): ἐπικαλοῦμαί ce, κυρία Ἰςι, ἡ ςυνεχώρηςεν ὁ ᾿Αγαθὸς δαίμων βαςιλεύων ἐν τῷ τελείψ μέλανι. Das seltsame Verbum ςυνεχώρηςεν für ςυνεγένετο scheint zunächst einem etymologischen Spiel zu Liebe ge-

<sup>1)</sup> Brugsch, Reise nach der großen Oase El-Khargeh S. 48. Auch hier handelt es sich um ein etymologisches Spiel, vgl. Moret, Annales du Musée Guimet t. XIV Le culte divin journalier 132: Amon, dont le nom est caché (amen) plus que ses naissances.

<sup>2)</sup> Das unsinnige Glossem hat den sonst verständlichen Text verdorben. Zu vergleichen sind die Berichte des Josephos über die Schriften des Seth und seiner Nachkommen, κατά γήν τὴν Σειριάδα (Josephos Ant. I 71), sowie das, was Philon von Byblos über die Inschriften des ältesten Tat in τοῖς ἀπό τῶν ἀδύτων εύρεθεῖςιν ἀποκρύφοις ᾿Αμμουνείων (ἀμμουνέων Edd.) γράμμαςι ςυγκειμένοις berichtet. Hiermit wieder ist die Aufschrift der Hymnen von El-Khargeh zu vergleichen.

<sup>3)</sup> Für die Genealogie vgl. unter anderem Varro De gente pop. Rom. bei Augustin De civ. dei XVIII 3 und 8: Isis, Tochter des Inachus oder aus Äthiopien stammend, lehrt die Schrift (vgl. 39. 40); jünger ist der erste Mercurius, Enkel des Astrologen Atlas und Großneffe des Philosophen Prometheus; sein Enkel ist der Mercurius Trismegistus, der bei den Ägyptern als Erfinder der Philosophie gilt (39). Älter oder nach anderen jünger ist Herkules. Hiermit läßt sich leicht ein Schema: Isis—Hermes I.—'Αγαθός δαίμων—Hermes II. in Einklang bringen.

<sup>4)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Akademie 1893 S. 37 Z. 500.

wählt, weil das Zeitwort chnum, wie erwähnt, "sich vereinigen, sich gesellen" bedeutet.1) Von Chnum wird βαςιλεύων έν τῶ τελείω μέλανι zunächst gesagt, weil er der König Ägyptens ist, wie Isis die Königin. Bekannt ist ja die durch die Sprachforschung bestätigte Angabe Plutarchs (De Is. et Os. 33): ἔτι τὴν Αἴγυπτον ἐν ταῖς μάλιστα μελάγγειον οὐσαν ὥσπερ τὸ μέλαν τοῦ ὀφθαλμοῦ χημίαν καλούτι καὶ καρδία παρεικάζουτι.<sup>2</sup>) Darum ist in der Κόρη κότμου die Form Kaunger gewählt; denn der Stamm kam bedeutet "schwarz sein". In Syene, dessen Töpferwaren noch heutzutage den Reisenden erfreuen, herrscht Chnubis, der Gott der schwarzen Töpfererde und des Töpferhandwerks, zugleich mit Isis-Sochit, der Göttin der schwarzen Fruchterde, genau wie dasselbe Paar stromabwärts den Ort Sochit oder Xvoußic (Pichnum) beherrscht. 3) Die Inseln Elephantine und Philae gehören dem Chnum und der Isis; auf Philae ist das Isis-Orakel bis in späteste Zeit gefeiert; ihr Tempel ist eine Zentralstätte aller geheimen Weisheit. Aber wir dürfen vielleicht noch weiter gehen. Die Inschrift von den sieben Jahren der Hungersnot, die uns schon mehrfach beschäftigt hat, erwähnt die Schenkung des Zwölfmeilenlandes (der berühmten Dodekaschoinos von Syene bis Takompso) an Chnum. König Doser soll es dem Chnum geschenkt haben und der Gott erhält das Gebiet "mit den Steinen und den Strecken Fruchtland, die es enthält"4); nur in das "Haus des Chnum" sollen die Abgaben gegeben werden. Aber dasselbe Gebiet gehört seit Beginn der Ptolemäerzeit der Isis, und natürlich muß der Gott es ihr freiwillig überlassen, sich mit ihr vereinigt haben. 5) Von

Die Vorliebe für etymologische Spiele ist in der ägyptischen Priesterlehre außerordentlich groß. Ähnliche Spiele knüpfen sich z. B. an die Namen Schu und Tefnowet.

<sup>2)</sup> Vgl. hiermit Hephästion ᾿Αποτελέςματα p. 53 Eng.: Χνούμιν ὡς κύριον ὄντα τοῦ cτήθους τοῦ κόςμου. Herz oder Brust der οἰκουμένη ist zugleich Ägypten (vgl. in der Κόρη κόςμου Stobaios Ekl. I 49 p. 411, 3 Wachsm.). Auch Osiris ist als der Schwarze zugleich Herr Ägyptens und Herr der Fruchterde.

<sup>3)</sup> Sethe, Pauly-Wissowa III 2352. In einer unveröffentlichten Inschrift von Dêr-el-Bahari, auf die mich Prof. Spiegelberg hinweist, begegnet "ein Chnum vom Felde" (Sochit).

<sup>4)</sup> Sethe, Dodekaschoinos S. 20. 21. Das Wort "Feld" (Sochit) spielt eine besondere Rolle.

<sup>5)</sup> Die Fiktion der Isispriester, die hier die Erbschaft ihrer Kollegen vom Tempel des Chnuphis übernahmen, ist in diesem Falle besonders klar.

hier müssen wir die Worte ὁπότ' ἐμὲ καὶ τῷ τελείω μέλανι ἐτίμηςε und ἡ cuveχώρηςεν ὁ ᾿Αγαθὸς δαίμων ὁ βαςιλεύων ἐν τῷ τελείω μέλανι zunächst verstehen. Es ist die priesterliche Tradition von Syene. Sie findet eine wunderliche Bestätigung in der alchemistischen Tradition, besonders in der Schrift der Isis an ihren Sohn Horus¹), wenn sie auch schon synkretistisch überarbeitet ist.³) Isis ist, um die geheime Weisheit zu erlangen, εἰς ὑρμανουθί, ὅπου ἡ ἱερὰ τέχνη τῆς Αἰγύπτου μυςτικῶς καταςκευάζεται, gegangen (S. 33). Es ist klar, daß es sich um die ἱερὰ τέχνη τῆς χημίας, wie Plutarch sagen müßte, handelt, und daß mit den Worten εἰς ὑρμανουθί ein Heiligtum bezeichnet ist.³) Dort begehrt zuerst ein niederer Gott, dann "der Engel Amnaël" sich ihr zu vereinigen; sie aber verlangt als Preis ihrer Liebe τὴν τῶν ζητουμένων μυςτηρίων παράδοςιν. Amnaël, der sich in allem als Chnum erweist⁴), bewilligt dies, läßt sie aber

<sup>1)</sup> Berthelot a. a. O. 28 ff. und 33 ff.

<sup>2)</sup> Die geheime Weisheit wird nach jüngerer jüdischer Vorstellung (z. B. im Buch Henoch) dem Frommen von Engeln gelehrt.

<sup>3)</sup> Am nächsten läge es eic 'Ωρμαχουθί zu schreiben. Hormahudti, der Horus von Edfu, scheint schon zu Dendera von dem Horus schlechthin geschieden (Brugsch, Rel. d. Äg. 188), und Edfu scheint Pflegestätte der Chemie; wenigstens findet sich in der Bibliothek des Horustempels schon zur Zeit der Ptolemäer ein Buch unter dem Titel "Die Verrichtung jedes Geheimnisses des Laboratoriums" (Bergmann, Hieroglyphische Inschriften 47). Eine weitere Bestätigung bietet ein von Berthelot a. a. O. 26 gedruckter Text, den ich zunächst nach dem Wortlaut der Handschrift (Paris. gr. 2327) biete: χρή γάρ γινώςκειν ότι εν τη θήβα ίδα γη εν ή τόπω είςίν, ενη το ψηγμα ςκευάζεται κλειόπολις άλυκόπριος άφροδίτη άπόλενος και έλεφάντινα. Daß Θηβαΐς hier ganz Oberägypten im Gegensatz zum Delta bezeichnet, erkannte B. Keil, den Ausgangspunkt Ἡλιόπολις und die Reihenfolge der Aufzählung von Norden nach Süden W. Spiegelberg. So lautet das Stück also: έν τη Θηβατδι γη ε΄ τόποι είςίν, èν οίς τὸ ψήγμα εκευάζεται· Ήλιόπολις, Λυκόπολις (Siut, so schon Berthelot), 'Αφροδιτόπολις (Itfu), 'Απολλωνόπολις (Edfu) και 'Ελεφάντινα. Der Gebrauch des Gottesnamens für die Stadt wird zugleich durch ein treffliches Beispiel erläutert: ἀπόλενος ist völlig gleich ψρμαχουθί. Daß Isis in das Heiligtum des Horus geht, erklärt sich vielleicht daraus, daß Horus, der ja oft als Sohn des Chnuphis erscheint, sogleich mit Chnuphis selbst identifiziert wird. Das Heiligtum zu Edfu ist dabei nur eine Art Dependenz des Chnuphistempels zu Elephantine, wo also wirklich auch die Alchemie betrieben wurde.

<sup>4)</sup> Der sitzende Chnuphis trägt nach Porphyrios auf dem Haupte den κύκλος διακοειδής; neben ihm steht, den Töpfergott bezeichnend, das κεράμεον άγγεῖον. Der Engel Amnaël trägt beim Niederschweben als Abzeichen ein κεράμιον ἀπίσκυτον ΰδατος διαυγούς πλήρες auf dem Haupte (Berthelot 29).

schwören, diese Geheimnisse nur ihrem Sohne zu verraten, mit dem er dadurch eins werden will: ἴνα ἢ αὐτὸς cù καὶ cù αὐτός, wie sie ihrem Sohne schreibt.¹) Wir sehen, daß das Judentum sich dieser Mythen bemächtigte³); aber wir erkennen auch leicht den ägyptischen Kern, in dem ursprünglich Osiris der Sohn des Chnum und der Isis und zugleich wieder der Nil ist. Für die Lehre der geheimen Weisheit hat Chnum die Liebe der Isis erkauft und sie zu seiner Gattin und zur Herrin des schwarzen Fruchtlandes, der Dodekaschoinos, bezw. Ägyptens, erhoben. Es sei gestattet noch auf einen Nebenzug einzugehen.

Ich werde im siebenten Abschnitt dieses Buches des näheren nachzuweisen haben, daß dieser Sage eine alte religiöse Anschauung von der geschlechtlichen Vereinigung des Gottes mit dem Menschen entspricht. In ihr, also in der höchsten Ekstase, empfängt der Mensch die oberste Weihe und das geheime Wissen, oder besser, die göttliche δύναμις; die Seele empfängt das  $c\pi \epsilon \rho \mu \alpha \theta \epsilon o \hat{v}$ . Nun liegt der Vergleich der Zeugung mit der Tätigkeit des Landmannes ja allen Völkern nahe; in Ägypten hat er besondere Ausbildung erfahren.

Chnuphis ist ja auch der Nil. Daß 'Αγαθός δαίμων als 'Αγαθόήλ in den jüdischen Zauber übergegangen ist, sehen wir in der Betrachtung christlicher Amulette (S. 18 A. 8); kein Wunder, daß er dann weiter zu Amnaël wird (vgl. S. 126 A. 8).

<sup>1)</sup> Ich lege den höchsten Wert darauf, daß die uns schon bekannte Gebetsformel cù γὰρ ἐγιὰ καὶ ἐγιὰ cú in einer "Hermetischen" Schrift und in einem Zusammenhang wiederkehrt, der sich ebensowohl in theologischen Texten finden konnte. Der Geist der Erfindung ist echt ägyptisch: die volle Gnosis bewirkt die volle Einheit des Menschen mit Gott (vgl. S. 17 und 21).

<sup>2)</sup> Ich erwähne beiläufig eine spätjüdische Nachbildung, um das wunderliche Getriebe dieses Synkretismus zu beleuchten. Der Midrasch Abchir (Grünbaum, Gesammelte Aufsätze zur Sprach- und Sagenkunde S. 59 ff. und 444 ff.) berichtet die Sage: Zwei Engel, die zur Erde gesendet sind, bewerben sich um die Gunst einer Jungfrau; sie verspricht dem einen, ihn zu erhören, wenn er ihr den geheimnisvollen Namen Gottes mitteilen will, vermittels dessen er zum Himmel emporfliegen kann. Aber im Besitz dieses Geheimnisses versagt sie sich ihm, schwebt zum Himmel empor und wird von Gott unter die Sterne versetzt (Isis ist ja auch das Sternbild der Jungfrau). Die Einleitung der Erzählung erinnert merkwürdig an die Κόρη κόςμου. Daß in jüngeren jüdischen Fassungen die Jungfrau zur Göttin Istar wird, wie in anderen Versionen zur Eva, beweist für den Ursprung der Sage so wenig wie der Name des Amnaël in dem alchemistischen Text, wirft aber auf das Wesen und Wachsen dieses Austausches religiöser Sagen im Oriente weiteres Licht.

Der Berliner Papyrus, welcher die geschlechtliche Vereinigung des Menschen mit Gott schildert, ruft den Offenbarungsgott 'Αγαθός δαίμων an¹): ħκέ μοι 'Αγαθὲ γεωργέ²), 'Αγαθὸς δαίμων, 'Αρπό(κρατες)⁵), Χνοῦφι — — ὁ ἐπικυλινδούμενος [τὰ τοῦ Νε]ίλου ῥεύματα καὶ ἐπιμιγνύων τῆ θαλάςς καὶ αλ . . . . . . καθώςπερ ἀνδρὸς ἐπὶ τῆς cuvoucíας τῆς . . . . Der zeugende Gott bringt der Erde die ςπέρματα, wie das der Nil nach ägyptischer Auffassung tut. So ist Osiris, für den hier ja 'Αγαθὸς δαίμων eintritt, der Sämann, der den Samen in die Erde streut, und Chnuphis wird in der Inschrift von Sehêl ausdrücklich als "Grundbesitzer auf seinem Ackerlande" bezeichnet⁴); 'Αγαθὸς δαίμων ist der ἀγαθὸς γεωργός.

Hieraus wird die Fortsetzung des alchemistischen Stückes (Berthelot p. 30) zu erklären sein: παρελθών οὖν ακόπητον καὶ ἐρώτητον ᾿Αχάραντον (?) γεωργὸν καὶ μάθε ⟨παρ'⟩ αὐτοῦ, τί μέν ἐςτι τὸ απειρόμενον, τί δὲ καὶ τὸ θεριζόμενον, καὶ μαθήτη ὅτι ⟨δ⟩ απείρων τὸν αῖτον καὶ ⟨τὸν αῖτον⟩ θερία καὶ ὁ απείρων τὴν κριθὴν ὁμοίως τὴν κριθὴν θερία. δ) Das Bild kehrt mehrfach in der Hermetischen Literatur wieder, z. B. XIV (XV) 10 p. 133, 4 Parthey: ἔξεττί τοι ἰδεῖν εἰκόνα καλλίατην καὶ ὁμοιοτάτην ἱδὲ γεωργὸν απέρμα καταβάλλοντα εἰα γῆν, ὅπου μὲν πυρόν, ὅπου δὲ κριθήν, ὅπου δὲ ἄλλο τι τῶν απερμάτων ἱδὲ τὸν αὐτὸν ἄμπελον φυτεύοντα καὶ μηλέαν καὶ τὰ ἄλλα τῶν δένδρων οὕτως ὁ θεός κτλ. δ) Aus derselben Anschauung ist auch

<sup>1)</sup> Abhandl. d. Berl. Akad. 1865 S. 120 Z. 26.

<sup>2)</sup> Die wunderlich viel behandelte Stelle (vgl. Wilcken, Archiv f. d. Papyrusforschung I 427) erledigt sich, sobald man die religiösen Anschauungen verfolgt, von selbst.

<sup>8)</sup> αρπον Parthey; die Abkürzung begegnet auch sonst; es ist der Sohn der Isis. Im folgenden scheint 'Αγαθός δαίμων ausdrücklich mit Horus identifiziert zu werden; auch dies trägt zur Erläuterung des alchemistischen Textes bei.

<sup>4)</sup> Brugsch, Die biblischen sieben Jahre der Hungersnot S. 135.

<sup>5)</sup> Vgl. Berthelot p. 89: καὶ Ζώςιμος ἐν τῷ κατ' ἐνέργειαν βίβλψ (περί?) τοῦ λόγου ὅτι ἀληθή coι προςφωνῶ μάρτυρα καλῶ 'Ερμήν λέγοντα ἀπελθε πρὸς 'Αχαάβ (?) τὸν γεωργόν, καὶ μαθήςη ὡς ὁ ςπείρων ςῖτον ςῖτον γεννῷ. Sollte dies ursprünglich rechtfertigen, daß 'Αγαθὸς δαίμων, indem er das göttliche ςπέρμα in Isis senkt, selbst zum Horus wird?

<sup>6)</sup> Der Versasser verwendet das Bild, um zu zeigen, πῶς μὲν αὐτός (ὁ θεός) ποιεῖ, πῶς δὲ τὰ γινόμενα γίνεται. Die ςπέρματα θεοῦ sind hier ἀθαναςία, μεταβολή, ζωή und κίνηςις (vgl. IX bezw. X 3 und 6). Doch ist das Bild ursprünglich nicht hierauf berechnet. Von der Schöpfung verwendet das gleiche Bild

Poimandres § 29 zu erklären ἔςπειρα αὐτοῖς τοὺς τῆς coφίας λόγους. Ist doch ursprünglich der λόγος selbst das göttliche ςπέρμα. Es wäre verkehrt, im Poimandres eine Benutzung des Evangelienwortes ὁ ςπείρων λόγους ςπείρει zu suchen.

Doch zurück zu den Typen der Hermetischen Literatur. müssen bei dieser Verbindung der beiden Gottheiten Schriften des 'Aγαθὸς δαίμων an seine Schülerin Isis voraussetzen und können solche wirklich in der alchemistischen Literatur nachweisen. zitiert Zosimos (bei Berthelot a. a. O. 214) την \*Ιςιδα, ην προςφωνεί ò "Howy. Natürlich kann "Howy in dieser Verbindung kein Personenname sein. In der Tat begegnet er als ägyptischer Göttername in einer Zauberformel des Papyrus 46 des Britischen Museums¹): ἐγώ είμι "Ηρων ἔνδοξος, ώὸν ἴβεως ώὸν ἱέρακος κτλ. Nun haben Spiegelberg und Keil gezeigt?), daß der Name eines ägyptischen Erntegottes Psai und der Eigenname Ψάις griechisch durch 'Αγαθός δαίμων wiedergegeben wird; da nun Psai zugleich den unsichtbaren Doppelgänger in uns, den ka, bedeutet und 'Αγαθός δαίμων eine chthonische Gottheit ist, so trat für den Personennamen auch "Howv (= howc) ein. Daß es auch für den Götternamen 'Αγαθός δαίμων geschehen ist, bezeugt der Papyrus von London.<sup>8</sup>) Auch dies bestätigt die bisherigen Deutungen.

Allein in den Worten, von denen wir ausgingen, ist bisher nur das Wort μέλαν, nicht aber das τέλειον μέλαν erklärt. Ich darf hiermit zugleich die Erklärung des wunderlichen und noch nicht gedeuteten Titels Κόρη κόςμου verbinden. Plutarch bezeugte, daß χημία die Erde Ägyptens, das Land selbst und zugleich das Schwarze

Philon und überträgt es dann auf Verschiedenes in den Schriften De agricultura und De plantatione Noae; aber nirgends sind die Übereinstimmungen mit der ägyptischen Anschauung so stark, daß man bestimmte Schlüsse ziehen kann.

Kenyon, Catal. I p. 72 Z. 240. Voraus geht ἐγώ εἰμι Θωύθ; auch hier sind Hermes und ᾿Αγαθὸς δαίμων eins. An den thrakischen Gott ist nicht zu denken.

<sup>2)</sup> Spiegelberg, Demotische Namen I, Ägyptische Namen auf Mumienetiketten S. 57\* und 14\*. Bestätigungen boten sich bald in reicher Fülle.

<sup>3)</sup> Es waltet dabei dasselbe eigentümliche Bestreben, die Götternamen zu Personennamen umzugestalten, das in späterer Zeit mehrfach auftritt, vgl. Gutschmid, Zeitschrift d. deutsch. morgenl. Ges. XV 47 ff. Kl. Schr. II 631 (Herakleis für Herakles, Poseidonios für Poseidon, Asklepiades für Asklepios, Asterios für Zeus). Das Motiv hat freilich Gutschmid kaum richtig erkannt.

des Auges (die Pupille) bedeutet, und in einem Texte von Edfu¹) heißt es "Ägypten (wörtlich: das Schwarze), das benannt ist nach dem Auge des Osiris, denn es ist seine Pupille". Für Osiris tritt auch in diesen Wendungen Amon ein, dessen Farbe das Schwarze ist.³) Amon ist in der Auffassung der thebanischen Priesterschaft, die in jüngerer Zeit auf Syene hinüber wirkte, der verborgene, mysteriöse Gott.³) So können wir begreifen, daß gerade bei ihm das Schwarze des Auges den Sinn des Geheimnisvollen, Mysteriösen empfängt. Heißt doch der Gott in den oben angeführten Stellen: "der sich verborgen hält in seinem Auge" oder: "der sich selbst verhüllt in seiner Pupille". Sie ist das τέλειον μέλαν und sie ist Ägypten.⁴) Nun ist Isis, die Göttin der schwarzen Erde, auch zu-

Ebers, Die Körperteile im Altägyptischen, Abh. d. K. bayr. Akad. 1897
 111. Weiteres Material ebenda.

<sup>2)</sup> Vgl. Porphyrios: τὴν δέ χροιὰν ἐκ κυανοῦ μέλανος ἔχοντα.

<sup>3)</sup> Vgl. Brugsch, Rel. u. Myth. d. alt. Äg. 680 ff., oben S. 189 A. 1. Die priesterliche Tradition gibt Manetho weiter, vgl. Plutarch De Is. et Os. 9: 'Αμοῦν . . . Μανέθως . . . ό Σεβεννύθης τὸ κεκρυμμένον οἴεται καὶ τὴν κρύψιν ὑπὸ ταύτης δηλουςθαι της φωνής. Die Erklärung geben die im Text angeführten Stellen. Ein anderes Manetho-Fragment, das der Erläuterung bedarf, füge ich beiläufig an. Das Zitat in der Orthographie des Choiroboskos (Cramer, Anecd. Ox. II 235, 32 = Etym. genuinum): ἀπό τούτου τοῦ λάω τέγονε λέων ὁξυδερκέ**cτατον γάρ τὸ θηρίον, ὤς φηςιν ὁ Μανέθων ἐν τῷ πρὸς Ἡρόδοτον** φαςὶ γάρ δτι οὐδέποτε καθεύδει ὁ λέων empfängt sein Licht aus der Κόρη κόςμου, in der es p. 398, 21 Wachsm. heißt: die reinsten Seelen werden Adler, Löwen, Schlangen oder Delphine: λέοντες ι ιχυρόν γάρ το ζώον και φύςεως ετυχεν άκοιμήτου τρόπψ τινί και φθαρτώ ςώματι την άθάνατον γυμναζόμενον φύςιν: οὔτε γάρ κάμνουςιν οὔτε κοιμῶνται. Hiermit ist Aelian H. a. V 39 zu vergleichen, der alle von Wellmann (Hermes 31, 248) aufgezählten Eigenschaften des Apion zeigt: Αίγυπτίους ύπερ αὐτοῦ κομπάζειν φαςὶ λέγοντας ὅτι κρείςςων υπνου λέων έςτιν άγρυπνων άεί. Apion kann sehr wohl Manetho benutzt haben. Die Schrift, deren Echtheit zu bezweifeln nicht der geringste Grund vorliegt, bezieht sich also wohl auf Herodots Angaben über den ägyptischen Tierdienst (II 65 ff.). Unbestimmbar ist für mich die Quelle von Aelian H. a. XII 7 (vgl. Brugsch, Zweiter Hymnus des Darius, a. a. O. S. 49 Z. 8: ein Löwengott ist er, der Anch-hir im Tempel dem großen von On) und das Verhältnis des dort mitgeteilten Empedokles-Spruches zu der Stelle der Κόρη κόςμου.

<sup>4)</sup> Ich hoffe hiermit zugleich Rieß widerlegt zu haben, der (bei Pauly-Wissowa I 1839), ohne Eigenes bieten zu können, gegen Hoffmanns glänzende Ableitung der Namen Alchemie und Chemie von der χημία, dem μέλαν, einwendet, die stehende Bezeichnung als θεία oder ἱερὰ τέχνη lasse auf eine andere Bedeutung des Wortes schließen. Entscheidend ist der oben zitierte

gleich das Auge des Osiris 1), also auch des mit ihm in Syene identifizierten Chnum oder Amon. 2) Sie ist selbst die Kópn κόςμου. Wir sehen schon aus dem Titel, daß dieser letzte Typus, der die Mysteriengöttin Isis zur Schülerin und Gattin des geheimnisvollen Chnum macht, für diese Schrift der ursprüngliche war. —

Schauen wir zurück auf diese eigentümliche Literatur, deren Verzeichnis und Erläuterung so viel Umwege notwendig machte, so gewahrt der Leser leicht, daß ein gemeinsamer Typus überall innegehalten ist. Immer ist die Gottheit, welche die Schöpfung oder die διακόςμητις vollbringt, zugleich die Urquelle aller Offenbarung; ein Sohn oder Schüler gibt in der Regel ihre Lehre weiter; der Wechsel der Personen hängt mit der priesterlichen Tradition verschiedener Gegenden zusammen. Aber der Leser empfindet auch, wenn er auf die im ersten Kapitel angeführten Gebete zurückschaut, welche nicht theologische Lehren, sondern Rat und Leitung im praktischen Leben erstreben, die vollste Übereinstimmung in der Auswahl der Götter wie in der Grundauffassung. Die Hermetischen Schriften und jene zunächst wenig erfreulichen Denkmäler des "Aberglaubens" sind Zweige desselben Baumes. Beide entsprießen der ägyptischen Volksreligion in hellenistischer Zeit. Um so eigenartiger berührt es, wenn in dem weiten Kreise der Hermetischen Literatur ein einziger neuer Gott erscheint, eben der Poimandres<sup>8</sup>); eine neue Religion und eine neue Gemeinde ist mit ihm ins Leben getreten. Es lohnt vielleicht, bei der seltsamen Tatsache einen Augenblick zu verweilen und noch einmal zu fragen, wie sie auf diesem Boden entstehen und sich verbreiten konnte. Das Verhältnis von Lehrer und Schüler, Prophet und Gemeinde wird dabei besonders ins Auge zu fassen sein.

Das wundervolle Schlußgebet des Poimandres hat eine gewisse Ähnlichkeit mit einem in dem Pariser Papyrus Mimaut angeführten Gebete, dessen Wichtigkeit Wessely erkannt hat, ohne doch durch

Satz: ὅπου ἡ ἱερὰ τέχνη τῆς Αἰγύπτου καταςκευάζεται. Hier steht ἡ Αἴγυπτος für ἡ χημία, und das Schwarze bezeichnet als κόρη τοῦ ὀφθαλμοῦ auch Zosimos bei Berthelot 92, 6.

<sup>1)</sup> Ebers a. a. O. 143.

<sup>2)</sup> So verstehen wir, wie Nechepso von dieser geheimnisvollen Gottheit Κνήφις sagen kann: τή cάρκας άμφέκειτο πέπλος κυανόχρους κνέφας προτείνων.

Es ist etwas ganz anderes, wenn in den magischen Formeln unter den βαρβαρικά oder οὐράνια ὀνόματα neue Kombinationen erscheinen.

genaue Angabe der Lücken anderen die Bearbeitung zu ermöglichen. Der ungewöhnlichen Güte und Liebenswürdigkeit Revillouts danke ich es, daß ich ein wenig weiter kommen konnte. 1) Ich muß natürlich die ganze Zaubervorschrift, oder besser das ganze Mysterium, anführen. Zeilen- und Kolumnenzahl gebe ich nach Wessely. Unter unsichere Buchstaben ist ein Punkt, über sie bisweilen ein auch noch möglicher Buchstabe gesetzt.

## Kol. VIII:

| [κεθ]αμιτην οδλεολ αγθηχάτολ εμι λης ιχλεημολα | [κεθ]αμιτηλ οδλεολ αγθηχάτολ εμι λης ιχλεημολα | [κεθ]αμιτηλ οδλεολ αγθηχάτολ εμι λης ιχλεημολα | [κεθ]αμιτηλ οδλεολ αγθηχάτολ εμι χης μορφηλ εχεις και τημολ μεσος μιθηκου | [λη] iogodoho[λ] | δρατα γιθολ αφαλολ οδλεολ | τα της επι χης [μοπ ακδιβ]ες[τα]τα οτι οισα ςοπ τα τημια και τα | [μαθ]ας[μμα] | [con] ο[ισα] και καθ πραλ τις ει και τη όδολο (80) | χης [μοπ ακδιβ]ες[τα]τα οτι οισα ςοπ τα τημια και τα | [μαθ]ας[μμα] | [τα μορφηλ εχεις και τημολ περος πιθηκου | (80) | [τα μορφηλ εχεις και τημολ αφαλολ οδλεολ | (80) | [κεθ]αμιτηλ οδλεολ | επικαγοπία | επικα

<sup>1)</sup> Wesselys großes Verdienst, den Wert dieser Literatur zuerst erkannt und die Texte im allgemeinen richtig veröffentlicht zu haben, wird nicht geschmälert, wenn ich im folgenden eine Anzahl schwerer Versehen berichtigen muß, die ihm auch bei der Revision (vgl. XV. Jahresbericht von Hernals, Zu den griech. Papyri des Louvre und der Bibliothèque nationale, 1889) entgangen sind. Abschließend ist auch meine Arbeit nicht, denn ein unglücklicher Zufall ließ mich erst am letzten Tage des knapp bemessenen Pariser Aufenthaltes an den Papyrus kommen. Die Zauberworte habe ich bei der Hast der Arbeit nur geringer Mühe würdigen und die letzten zwei Kolumnen nach der ersten Abschrift nicht mehr revidieren können; die Nachträge Wesselys in jenem Jahresbericht waren mir damals unzugänglich. Aber endlich wird ja wohl ein Semitist jener nach Wesselys Zeugnis nichtgriechischen, aber in griechischer Schrift niedergeschriebenen Abschnitte sich annehmen und hierbei den gesamten Papyrus neu vergleichen.

Die Ergänzung ist sicher, die Verteilung der Buchstaben wahrscheinlich; nach επικαλουμαι scheint nichts mehr gestanden zu haben; vor upo ist Raum für 3-4 Buchstaben.
 Für das erste ι scheint auch ρ denkbar.

<sup>4)</sup> Es folgt kein weiterer Buchstabe.

<sup>5)</sup> μονοπεδος glaubte Wessely bei seiner Revision zu erkennen.

```
ονομα coi βαζητοφως1) ωρα τριτη μορφην εχεις
     ε[λου]ρου γεννας δενδρον ςυκων λιθον ςαμουχον
200
     ορνεον [ ι]ττακον επι της βατραχον ονομα τοι αηραμ
     ωρα τετ[αρ]τη μορφην εχεις ταυρου γεννας δενδρων
     ....^{3}) λι[θ]ον παιδεερωτα ορνεων τρυγωναι επι γης
     τ[α]υρον [ον]ομα τοι δαμι ωρα πεμπτη μορφην εχεις
     λεοντος [τεν]νας δενδρων ραμνον λιθον ματνητα
205
     επι της κ[ρο]κοδιλον ονομα τοι φωκεντεψευαρεταθου
     μιςοιηια οκτ' ωρα ς μορφην έχεις ονου δενδρου<sup>8</sup>)
     [γ]ε[ννα]ς ακανθα λιθον ςαππιρον εν θαλ[α]ςςη εχον
     \epsilon \pi i \ [\Upsilon \eta c] \dots [\lambda \epsilon v] \kappa o \mu \epsilon \tau w [\pi o] v o vo \mu \alpha coi \ \alpha v i \ \alpha \eta \rho i^4)
     ινέ.. [ωρα εβδ]ομη μορφην εχεις καμ[ηλου τε]ν
                                                iyio<sub>2</sub>)
211
     νας
                        211*
213
                 [ωρα ογίδοη μορ [ φ ] ην εχεις
214
                             ατορον
                                           ον . . ιον
215
                [επι της ι]πποπο [ τα ] μον ονομ[α coi
                      [\omega\rho]\alpha \theta \mu o\rho [\phi\eta] v \epsilon x \epsilon i c i [\beta \epsilon \omega c \gamma \epsilon v v \alpha c]
                              άγμόλ · · ολφούαδ
                          ην \epsilon \pi i γ [ ηc ] ... αι δε
                            ψρα δε [κατ] η μορφη[ν εχεις
220
                             ων λιθ [ ω ] ν ιερακιτη[ν
                             αρκψν
                                           λ π κερκω[πα
225
226
```

<sup>1)</sup> βαζητοφωθ Wessely in der Revision.

<sup>2)</sup> IV. V Wess. Rev.

<sup>3)</sup> Lies ὄνου γεννάς δένδρον ἄκανθαν.

<sup>4)</sup> θαυςαηρι Wess. Rev.

<sup>5)</sup> Es folgen zwei fälschlich aneinander gerückte Streifen, zwischen denen in Wahrheit 1—3 Buchstaben verloren sind. Der Zusammenhang nach oben ist unsicher, 211 und 211\* könnten zu derselben Zeile gehören.

<sup>6)</sup> c pwtoc ye Wess. Rev. Mir schien epwpate oder cowyate möglich.

#### Kol. IX:

.. ήξ ιαρβαθα χραμνηφιδ.. ωχνιμεω καμπυκριλ ελαμμαρη ειρηκα cou τα ςη[μ]εια και τα παραςημα διο κυριέ ποιητον $^{3}$ ) το  $\Delta$  πρα[γμ]α αναγκη μοι τον ου [p] avov kingcw $^{5}$ ) ποιηςον το  $\Delta$  πραγμα εμοί ο τυπος μεγαλου βατιλέως ιέρων ποΓι]ητόν το  $\Delta$  πραγμα ε μοι τω κλιδοφυλακι του τρ[ιγ]ωνου4) παραδικου της [γ]ης της βαςιλειας ποιηςού το Δ πραγμα εμοι το της 235 χηρας ωρφανω κατα τ (80) επι[ταγ]ην μενηβω ιαθυριθ ϊ να μη αφελως με την κυριακην πατριδα και παν τα τα αγαθα εμπεςηι<sup>5</sup>) κατ επιταγην φωκεν . . . τευ<sup>6</sup>) αυβτα θουμιςον ιςταικι μαςκελλι μαςκελλω φνουκέω (c)αβαω $^{7}$ ) αωρίω ζαίρα ρη[ξί]χων $^{8}$ ) ιππο 240 χθων ι πυρος παριςτηςαν ...<sup>9</sup>) και λαμ[β]αλμιω λιλιμου ληαλαβα ην ερεδεμω δευρο μοι εν τη αγια του περιττροφη του αγιου πνευματος παν τος κτιςκτα θεων θεε κυραννε πανοζιαςτης $αc^{10}$ ) τον κοςμον τω ςεαυτω πνευματι θεω 11) πρωτος 245 δ εξεφανής εκ πρωτοις 12) νουφυνευμεδωδώς υδατος βιεου ο τα παντα κτιςκτας αβυςςον γεαν πυρ υδωρ αερα και παλιν αιθρα και ποταμου και λαδοντα εις την ον ιδη δε ςεληνη αςτερας αεριου εως υπερ ια .. πλανητα ... ταις σες βουλαις δορυ φορουςιν απαντα τυ [ει ο] παρακαλων ..... τιν 18)

<sup>1)</sup> αιλωεα Wess. Rev. 2) So klar ausgeschrieben und absolut sicher.

<sup>3)</sup> Lies ανάγκη μή τον ούρανον κινήςω (Plasberg).

<sup>4)</sup> τριγώνου vermutet Wess. Rev. 5) εισπεση Wess. Rev.

<sup>6)</sup> ovoukevtasaw Wess. Rev. wohl richtiger, vgl. 240.

<sup>7)</sup> c ganz schwach nachgetragen (τ Wess. Rev.).

<sup>8)</sup> Wohl verschrieben für ρηξιχθων; αωτιωζαγραρηχαων Wess. Rev.

<sup>9)</sup> παριπηγανυξ Wess. Rev. 10) Lies παντός διαςτήςας.

<sup>11)</sup> Lies θείψ. 12) Lies πρώτου.

<sup>13)</sup> Von dem Rest der Kolumne sind nur drei Streifen erhalten, die im allgemeinen richtig angeklebt sind; doch lassen sich ihre Abstände nicht genau berechnen. Ich notiere den Schluß der Streifen durch Striche.

ανοχ | .... φοδοφ | ... ω ... ρφθω ... εβιςψουφις | .... θιωθω | ωρ ουερχμηιβ αρηο<sup>1</sup>)κνουφι | . . . τατ[α]νω ρηδριςκυαμα αρουαρ 2) ξαρβα | . . . ριφιν η | θουμι χμουμ αωφ 255 ιαψαη | ... [α] τραπτητα ι χεαο κιρτα καθαςζαλ λεας | .... ουβριθε τομα αναξ δευρο μοι<sup>8</sup>)κυριε ο | [ποτε το] φως ανα [γ]ων ποτε το σκοτος κατα γων τη [ν ςεαυ]του δυναμιν επακουςον μοι κυριε εμου | [του Δ ιλ]εως κα|[ι ας]μενως και επ αγαθω 260  $\epsilon \kappa \pi \alpha | [v toc to \pi] o v \epsilon \kappa \pi \alpha v toc \alpha v \epsilon \mu o v \epsilon v to come o s v$ ημερα  $| \dots |$  [τ]ουτω  $| \dots |$  ωπω $^4$ ) τη αρτι ωρα οτι επι καλουμ[αι το] αγιον ο [ν]ομα παντοθέν ο γέν νηθε $[ \cdot \cdot \cdot \cdot , \dot{\pi} \cdot \dot{\alpha} \dot{\alpha} \cdot \dot{\alpha} \cdot ] \tau \iota^{5} )$  ανθρωπινων εν πνε $[\upsilon]^{6}$ ) ματι | ..... ματο | εγλιενδεξ ο αξών<sup>τ</sup>)265 

### Kol. X:

. ω αι . κας . ωι υ ωναξ . . αω αυωιωα γ ηπιωωωωωε . ααιιιαυω . ωαι ελθε μοι 

¡λαρως τω πρ[ο]ςω[πωι] παὐτεςε . . . . , η<sup>8</sup>) διδους εμοι 

τωὶ Δ ζωην υγιαν ςωτηριαν πλο[υτ]ον ευτεκνιαν 
γνω[ς]ιν ευ . . οι[αν]<sup>9</sup>) ευμενιαν ευβουλιαν ευδο 
ξιαν μνημην [χ]αριν μορφην καλλος προς <sup>10</sup>) 
παντας ανθρωπους τους ορωντας με ω παν οτιουν

<sup>1)</sup> ουερχμηιβ αρηο für mich nicht deutlich leserlich.

<sup>2)</sup> Enthält wohl sicher, die Namen κνοῦφις, τατανών (Beiwort des Ptah) auf Knuphis übertragen), άρουῆρις (der große Horus).

<sup>3)</sup> Das Ende des zweiten Streifen habe ich zu notieren vergessen.

<sup>4) [</sup>εν τ]ουτω τω τοπω Wessely.

<sup>5)</sup> γεννηθεν . . πλαςματι Wess. Rev. Zu lesen ist sicher γεννηθείς έν πλάςματι άνθρωπίνψ.

<sup>6)</sup> Nach πνε könnten nur ganz wenige klein geschriebene Buchstaben verloren sein; jedenfalls ist Wesselys Ergänzung unmöglich.

<sup>7)</sup> Hiernach vielleicht wenige Buchstaben verloren; vorher ek mer de gioù Wess.

<sup>8)</sup> Wohl πάντος πανταχή.

<sup>9) 2—3</sup> Buchstaben (drei Grundstriche) verloschen; ευχροιαν (W.) ist kaum möglich, ευκρατιαν (Dieterich) undenkbar; eher ein Wort wie ευγνοιαν.

<sup>10)</sup> πρὸς ist nicht wiederholt. Zu der Formel vgl. oben S. 20 A. 4.

ακ[ου]ων μου τω[ν] λογων δος πιςμογην εις εμε ις τοίν.] υαπω αιεω ιαω ωαι ωιω ηαυι τας ερχις 275 αυξανου αρςαμωςι λιςςομαι αναξ προςδεξαι 276 276\* μου την λι[τ]ανιαν την προς ςε αναφοραν προςτα ξας ινα με νυ ... ρατων<sup>1</sup>) προς  $c \in \tau \eta v \delta \in \alpha \xi o \omega c \iota v$  (80) 277 την λίτ ε) έχο ..... και μετα τ[ην] του ηλικο ςωμα 278 τος 8) ευμεν[ιαν κα]ταςταςιν δεομαι κυριε προςδε 279 ξαι μου την α..4) αξιωςιν λιτανιαν την προςυ 280 [Ψ]ωcιν τη[ν] ανα[φ]οραν του πνευματος<sup>5</sup>) λεκτικου[κ]αι φθαςατω πρ[ος] ςε τω παντων δεςποτην οπως [π]οιητης παντία τ]α της ευχης με θεων γενηται [χ]αριν τοι οιδαμεν ψυχη πατα και καρδιαν προς [ ε ανατεταμένην αφράςτον ονομά τετιμημένον [τη] του θεου προςηγορια και ευλογουμένον τη του [θε]ου ος .6) π[ρο]ς παντας και προς παντας πατρικην [ευ]νοιαν και [ττ]οργην και φιλιαν και επιγλυκυτα [τη]ν ενεργ[ειαν] ενδιξω χαριςαμενος υμιν νουν [λογ]ον γνωτιν νουν με ινα τε νοητωμέν λογον [δε ιν]α σε επικαλεσωμέν γνωσιν ινα σε επιγνω cwμεν κα[...]ν<sup>7</sup>) οτι <math>cεαυτον ημιν εδιξ[α]cκαι το μεν ο[νομ]α αςματίν . ματοντάς $^{8}$ ) απ[ε]θεω [c]ας τη ςεαυτό[υ . . .] χαρις ανθρωπου προς ςε μετα γνωριζαι εγν . . . ενω της ανθρωπινής ζωής 295 [ $\epsilon$ ] $\gamma v$ wricam[ $\epsilon v$ w] apache  $\gamma[v]$ wcewe  $\epsilon \gamma v$ wriche νων μητρα[c...] φρεεμ  $\pi$ [α]τρος φυτιαι $^9$ ) εγνω

<sup>1)</sup> YUY KPATWY Wess. Rev.

<sup>2)</sup> την λι expungiert; über δε αξοωςιν sind engere Punkte, die sicher keine Tilgung bedeuten.

3) Lies την του ύλικου σώματος.

<sup>4)</sup> Denkbar wäre  $\delta \epsilon \tau = \delta \epsilon \tau \eta \nu$ , vgl. 236.

<sup>5)</sup> πνεύματος του λεκτικού Wess. Rev.

<sup>6)</sup> oc Wess. Rev. Auch ich glaubte erst c zu gewahren, doch fehlt danach sicher ein Buchstabe; die Ergänzung òπí scheint möglich.

<sup>7)</sup> Die Lücken von 292 an sind nach der jetzigen Lage der beiden Teile der Kolumne angegeben; ich vermute, daß sie zu nahe aneinander gerückt sind. So ist an unserer Stelle κατά νοῦν (so Keil) wohl die kleinste denkbare Ergänzung. In der folgenden Zeile wäre τα μεν ο[νοματ]α besser.

<sup>8)</sup> Etwa ήμας (ἄδ)οντας. Die Ergänzung ἀπεθέωςας ist sicher.

<sup>9)</sup> προφυτιαι Wess. Rev. Ich glaube für meine Lesung einstehen zu können.

#### Kol. XI:

ους  $\alpha$  .... αλου ..... ε.. ιαςυς τη . η ... 805 **και Cl.... Υρκ..... ειον απυ....** Euroxe ... Ei  $\pi$  ...  $[\tau\eta]c$  idiac ckiac<sup>8</sup>) ... ωστε σεαυ[τον]  $π_1 \ldots ε \ldots ωρα$  εκτη<sup>4</sup>) της ημε[ρας π]ρος[κυνει]ν εν ερημω το  $\pi\omega$   $\pi\epsilon\rho\iota\pi[\alpha\tau]$  ... ...  $\nu\nu\iota\nu\rho\nu$   $\alpha\rho\rho\chi$ 310 καὶ εν τ . . . . . . . . ον εφενδονης κοκκινίον και επι του δεξι]ου ωτιου πτε ραν ιερα[κο]ς επι [δε τ]ου ευωνυμου ιβεως πατων .... γει ανατινάς τας χει ρας και λ[εγε] το[ν] λογον οτι ποιηςον με 815 υπηρετ[η τ]ω[ν ανα] τκιαν μου οτι οιδα **cou τα α[γ]ι[α ον]ομ[ατα κα]ι τα cημια και τα παρα τημα κ[αι την ουςι]αν [κ]αι τις ει ονομα** του ταμ .... ονα ποντον επανω και ο[τ]αν .......οιρ΄ κλωπαλη .. 320

<sup>1)</sup> Nach w etwas über der Zeile Züge eines undeutlichen c.

<sup>2)</sup> Die Lesung κην unwahrscheinlich. Die Lesung der letzten beiden Zeilen ist durch Zufall in meinen Aufzeichnungen lückenhaft geworden. Ich ergänze nach Wessely.

<sup>3)</sup> Vielleicht zu erklären aus dem Zauber bei Kenyon, Greek Pap. Cat. I S. 111 Z. 854: ταῦτα εἰπων ὄψη κκιὰν ἐν ἡλίψ καὶ καμμύςας ἀναβλέψας ὄψη ἔμπροςθέν cou κκιὰν ἐςτῶςαν καὶ πυνθάνου δ θέλεις. Es ist ebenfalls eine λήψις δαίμονος, eine Art Licht- oder Sonnenzauber. Zu sondern hiervon ist Z. 315 ff. Der Schatten des Betenden scheint hier metaphorisch für andere Personen (Begleiter) zu stehen. Aus dem Ägyptischen vergleicht Professor Spiegelberg Wendungen wie: "die im Schatten des Königs" für seine Schützlinge, sein Gefolge. Die Ergänzung scheint danach sicher.

<sup>4)</sup> εν τη ώρα εκτη Wess. Rev.

ονομ[ατα και τημια] και τα παρατημ[α] διο κ . . . . τη . . . . τηρ εςτιν μετην . μην . . . . . . . [ε]βδομην ελευτεται τοι εξ αν[ατολητ] . . . . . ων αυτη ακολουθι μοι . . ν . . . . . . [μ]η το καταλιψη

Nur wenig ist zu Anfang verloren. Denn mit voller Sicherheit glaube ich aus dem Eingang des VII. Gebetes¹) ergänzen zu können: <ἔcτιν δὲ κατὰ πάντων τελετὴ>

[ἥδε πρ]ὸς ἥλιον· περιπάτ[ει ἔξω πόλε]ως καὶ περι[πατῶν] [εὔχου] περὶ ὧν ἐὰν θ[έλης] τ[ῷ θεῷ]· ἐπικαλοῦμαι

Dieser Einführung entsprechen im Schluß (Z. 308 ff): ὤρα ἔκτη τῆς ἡμέ[ρας π]ρος[κυνεῖ]ν ἐν ἐρήμψ τόπψ περιπ[ατῶν ἔχων ἐβέ]ννινον ἄρριχον (?) καὶ ἐν τ[ἢ κεφαλἢ στροφί]ον σφενδόνης κόκκιν[ον καὶ ἐπὶ τοῦ δεξι]οῦ ἀτίου πτέραν ἱέρα[κο]ς ἐπὶ [δὲ τ]οῦ εὐωνύμου ἴβεως (οὕτως περι)πατῶν [προςκύ]νει ἀνατείνας τὰς χεῖρας καὶ λ[έγε] τὸ[ν] λόγον ὅτι ποίηςόν με ὑπηρέτ[ην τ]ῶ[ν ἀνὰ] σκιάν μου, ὅτι οἶδά σου τὰ ἄ[γ]ι[α ὀν]όμ[ατα κα]ὶ τὰ σημεῖα καὶ τὰ παράσημα κ[αὶ τὴν οὐςί]αν [κ]αὶ τίς εἶ. Daß es sich um Gewinnung eines δαίμων πάρεδρος handelt, zeigt der Schluß (324), für den ich voll einstehe [περὶ τὴν ἐ]βδόμην ἐλεύσεταί σοι ἐξ ἀν[ατολῆς καὶ εἰπ]ὼν αὐτῆ ³) "ἀκολούθει μοι" [συ]ν[πορεύου(?) μ]ἡ σε καταλείψη. Die vorgeschriebene Tracht ist die des ägyptischen ἱερογραμματεύς ³); dennoch handelt es sich schwerlich um einen solchen. Ein beliebiger Priester nimmt für die bestimmte Handlung diese Tracht, wie dem Magier an anderen Stellen

<sup>1)</sup> Oben S. 28, Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 84 Z. 1595 ff.

<sup>2)</sup> Vielleicht αὐτφ. Wenigstens kenne ich keine Anrufung weiblicher δαιμόνια. Aber vielleicht war die Gottheit vorher bezeichnet (vgł. Wessely, ebenda S. 74 Z. 1205: coφία δ έςτιν Αλών).

<sup>3)</sup> Vgl. Clemens Alexandrinus Strom. VI 4, 36: έξης δὲ ὁ ἱερογραμματεὺς προέρχεται ἔχων πτερὰ ἐπὶ τής κεφαλής βιβλίον τε ἐν χερςίν, vgl. Diodor I 87: τινὲς δέ φαςιν ἐν τοῖς ἀρχαίοις χρόνοις ἱέρακα βιβλίον ἐνεγκεῖν εἰς Θήβας τοῖς ἱερεθςι φοινικῷ ῥάμματι περιειλημένον ἔχον γεγραμμένας τὰς τῶν θεῶν θεραπείας τε καὶ τιμάς. διόπερ καὶ τοὺς ἱερογραμματεῖς φορεῖν φοινικοῦν ῥάμμα καὶ πτερὸν ἱέρακος ἐπὶ τῆς κεφαλής. Diodor erwähnt hier nur die Sperberschwinge, hat aber unmittelbar vorher die Heiligkeit der Ibis und des Sperbers erklärt. Über das πτερόν vgl. auch Porphyrios bei Eusebios Praep. ev. III 11, 45.

"Prophetentracht" vorgeschrieben wird.1) Er hat eine bestimmte Gemeinde und betet jene eigentümlichen Worte, die dem Theologen wohl eine Überraschung bringen: "mache mich zum Diener derer, die in meinem Schatten sind" (d. h. "meiner Jünger"). Sie setzen ein ganz eigentümliches Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler. Priester und Gemeinde voraus; es entspricht durchaus der Schilderung der Seelsorge im Poimandres. Vergleichen könnte man weiter vielleicht noch jene eigentümlichen Gemeinden des θεός ύψιςτος, über welche Schürer unlängst gehandelt hat. 3) Ihr Glaube wurzelt wohl in der weitverbreiteten Überzeugung, daß der höchste Gott der verschiedenen Völker unter verschiedenen Namen doch derselbe ist; jüdische Einwirkungen scheinen nachweisbar; die Formen des Kults sind heidnisch. Verschiedene Gemeinden stehen trotz der gemeinsamen Verehrung desselben Gottes nebeneinander, die sich jede um einen Priester scharen und nach ihm benennen<sup>3</sup>); sie stehen in engster Lebensgemeinschaft; ihre Mitglieder sind ἀδελφοί und ἀδελφαί wie in der Poimandresgemeinde. Es scheint mir von höchster Wichtigkeit, daß wir durch den Papyrus Mimaut ein einzigartiges Dokument aus einer solchen Gemeinde gewinnen.

Er bietet uns das priesterliche Gebet eines solchen Gemeindehauptes, allerdings umgewandelt zur Zauberformel; es erstreckt sich zunächst in seiner volleren Fassung von Z. 188 bis etwa 308; dann in einer kürzeren Wiederholung und Zusammenfassung, der ich die obigen Worte entnommen habe, von 315 bis zum Schluß. Das

<sup>1)</sup> Pap. Berol. I 278 (Abh. d. Berl. Ak. 1865 S. 128, wo auch die ράβδος έβεννίνη begegnet). Die Stelle zeigt trefflich das Eigentümliche unserer Beschreibung.

<sup>2)</sup> Sitzungsber. d. Berl. Ak. 1897 S. 200, vgl. die Bemerkung von Wilamowitz, Sitzungsber. 1902 S. 1094. Bei dem Namen mochte der Ägypter an Chnuphis oder Sarapis, der Kleinasiat an Mithras, der Jude an Jahve denken. Er ist mit Absicht universell gewählt, wie der Name Ποιμάνδρης. Mit Recht verweist Schürer auf die Angaben Cyrills über die Θεοcεβεῖc in Phönizien und Palästina; ebenso wie das Christentum verband sich auch der Mithras-Kult mit der Verehrung des θεὸς ΰψιςτος, vgl. die Inschrift von Sahin (Cumont, Textes et Monuments relatifs aux mystères de Mithra II 95).

<sup>3)</sup> Die Bezeichnung ή cύνοδος ή περὶ τὸν ἱερέα ... καὶ πατέρα cuνόδου ... erinnert unwillkürlich an die Worte des I. Korintherbriefes (8, 8): κατὰ ἄνθρωπον περιπατεῖτε. ὅταν γὰρ λέγη τις "ἐγὼ μέν εἰμι Παύλου", ἔτερος δὲ "ἐγὼ ᾿Απολλῶ", οὐκ ἄνθρωποί ἐςτε;

längere Gebet gliedert sich wieder in zwei Teile, deren erster den uns aus dem ersten Kapitel bekannten Typus zeigt und in die Formel διδούς έμοι ζωήν ύγείαν ςωτηρίαν πλούτον εύτεκνίαν γνώςιν εύ.. οιαν εὐμενίαν εὐβουλίαν εὐδοξίαν μνήμην χάριν μορφήν κάλλος πρός πάντας άνθρώπους τοὺς δρῶντάς με ausläuft (269 ff.). Aber schon diese rein auf das äußere Gelingen bezügliche Bitte ist von dem Leiter der Gemeinde, dem Lehrer, durch die charakteristischen Worte & πᾶν ότιοῦν ἀκούων μου τῶν λότων δὸς πειςμονὴν εἰς ἐμέ erweitert, die von dem Geiste dieser Formeln abweichen. Die Überarbeitung für den Zauberzweck ist besonders klar; töricht ist (245) zwischen die Worte πρώτος δ' έξεφάνης έκ πρώτου βιαίου ύδατος der mystische Buchstabenkomplex eingeschoben. Aber auch Zusätze wie die Aufzählung der cημεῖα und παράςημα (192-229) scheinen nachträglich hereingekommen. Zu diesen Zusätzen gehören weiter die Verse eines orphischen Hymnus 242 ff. und wahrscheinlich auch die Anspielungen auf das alte Testament, so Z. 235: ἐμοὶ τῷ τῆς χήρας ὀρφανῷ (1 Kön. 17, 9. 17; es ist in späterer Auffassung Jonas, der Vertreter aller Erretteten und Erlösten) und τῷ κλειδοφύλακι τοῦ τριγώνου (?) παραδείςου τῆς γης της βαςιλείας; als Erzengel scheint sich der Prophet damit zu bezeichnen. In diesen Zusammenhang scheinen die Worte ἐφύλαξα τοῦ μεγάλου βατιλέωτ ίερόν zu gehören, und auch ἵνα μη ἀφέλωτί με την κυριακήν πατρίδα paßt hierzu. Ganz eigentümlich ist die Anrede δ τύπος δ ςύνολον (lies ςυνόλψ) τ $\hat{\psi}$  κόςμ $\hat{\psi}$  [δ] κατεγκριθείς  $\hat{\psi}$ ); sie erinnert an den "Opoc der gnostischen Systeme. An christliche Einwirkung könnte man an zwei Stellen denken, 263: δ γεννηθείς ἐν πλάςματι άνθρωπίνω έν πνεύματι... und 285 ἄφραςτον ὄνομα τετιμημένον τἢ τοῦ θεοῦ προτηγορία καὶ εὐλογούμενον τἢ τοῦ θεοῦ ὀπί.\*)

<sup>1)</sup> So Keil (den Beginn der Verstrümmer in 242 erkannte Plasberg). Zur Sache vgl. die Zauberformel bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 47 Z. 825: ὁ ποιήτας τὸν τόμπαντα κότμον Ἰαιὐ ὁ τχηματίτας εἰς τὰ εἴκοτι καὶ ὀκτιὐ τχήματα τοῦ κότμου, ἵνα πᾶταν ἰδέαν ἀποτελέτης, vgl. auch Damaskios bei Photius Bibl. 885 a 28 Bekker: ὅτι οἱ Αἰτύπτιοι ἐτέβοντο θεῶν μάλιττά φητιν Οτιρίν τε καὶ Ἰτιν, τὸν μὲν ἄπαντα δημιουργεῖν νομίζοντες, εἴδετί τε καὶ ἀριθμοῖς τὴν ὅλην διακοτμοῦντα κτλ., und Aquilinus bei Lydus De mens. 128, 17 Wünsch: ἐκ γὰρ ὅλης καὶ εἴδους τὰ ὄντα (vgl. oben S. 44 A. 1).

<sup>2)</sup> Die Worte δνομα τετιμημένον τή του θεου προτηγορία erinnern an unser Corpus II (III) 16: ἀλλ' ἀγνοία καὶ τοὺς θεοὺς (die Sterngötter) καί τινας τῶν ἀνθρώπων ἀγαθοὺς ὀνομάζουςι μηδέποτε δυναμένους μήτε εἶναι μήτε γενέςθαι ἄν. ἀλλοτριώτατον γάρ ἐςτι τοῦ θεοῦ ζτὸ ὑλικόν, τὸ δὲ ἀγαθὸν ὁμοιότα-

Allein letztere Stelle findet ihre Erklärung wohl auch in der Entsendung des Gottes, welcher die διακόςμητις vollzieht durch einen älteren, höheren Gott¹); erstere kann auch auf Thot als πρῶτος ανθρωπος bezogen werden. 2) Man wird kaum unterscheiden können, wieviel hier auf die Überarbeitung zum Zauberzweck, wieviel auf den Verfasser des Gebetes zurückgeht. Sicher letzterem gehört die Überleitung zum zweiten Teil Z. 276: λίςςομαι, ἄναξ, προςδέξαι μου τὴν λιτανείαν, τὴν πρός ςε ἀναφοράν, προςτάξας ἵνα μὲ νῦν ⟨δ⟩ κρατών πρός ςε τήνδε (τὴν) ἀξίωςιν ὀχετεύη(?). Hieran schließt dieser selbst, etwa: καὶ μετὰ τὴν τοῦ ύλικοῦ cώματος εὐμενίαν κατάςταςιν δέομαι, κύριε, προςδέξαι μου (καί) τήνδε την άξίωςιν (την) λιτανείαν, την προςύψωςιν τὴν ἀναφορὰν τοῦ πνεύματος τοῦ λεκτικοῦ, καὶ φθαςάτω πρός εὲ τὸν πάντων δεςπότην, ὅπως ποιήςης πάντα τὰ τῆς εὐχῆς μοι έκ θεῶν γενέςθαι.<sup>8</sup>) χάριν τοι οἴδαμεν ψυχὴ πᾶτα καὶ καρδίαν πρός cε ἀνατεταμένην⁴), ἄφραςτον ὄνομα τετιμημένον τἢ τοῦ θεοῦ προςηγορία καὶ εὐλογούμενον τῆ τοῦ θεοῦ ὀπί (?). πρὸς πάντας καὶ πρὸς πάςας 5) πατρικήν εύνοιαν καὶ ςτοργήν καὶ φιλίαν καὶ ἐπιγλυκυτάτην ένέργειαν ένεδείξω χαριςάμενος ήμιν νοῦν λόγον γνῶςιν. νοῦν μέν, **ἵνα ce νοήςωμεν, λόγον δὲ ἵνα ce ἐπικαλέςωμεν, γνῶςιν ἵνα ce ἐπι**γνώςωμεν κατά νοῦν (?) ὅτι ςεαυτὸν ἡμῖν ἔδειξας καὶ τὸ μὲν ὄνομα άςμαςιν ήμας ἄδοντας ἀπεθέωςας τη ςεαυτοῦ [ὀπί]. (δ) χάρις ἀνθρώπψ τον) και άχωριστον, ως αὐτὸς ὁ θεὸς ὄν (ων ΜΑС). Θεοι μέν οῦν οἱ ἄλλοι

τον) καὶ ἀχώριστον, ὡς αὐτὸς ὁ θεὸς ὄν (ὤν ΜΑC). Θεοὶ μὲν οὖν οἱ ἄλλοι πάντες ἀθάνατοι ζώς) τετιμημένοι τῆ τοῦ θεοῦ προςηγορία, ὁ δὲ θεός, (τουτέςτι) τὸ ἀγαθόν, οὐ κατὰ τιμήν, ἀλλὰ κατὰ φύςιν. Die Formel ist in unserem Papyrus schon verblaßt.

<sup>1)</sup> Hierauf beziehe ich z. B. Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 74 Z. 1205: δ κύριος ἐπεμαρτύρης έ cou τή Σοφία, δ ἐςτιν Αἰών, καὶ εἴπέν cε cΘένειν δcον καὶ αὐτὸς cΘένει.

<sup>2)</sup> Selbst an die γέννητις des Logos im Menschen könnte man denken (vgl. Kap. VII). Es fällt mir nicht ein, eine ganz singuläre Benutzung christlicher Formeln in unserem Papyrus für unmöglich zu erklären; nur für bewiesen halte ich sie nicht. Liegt sie wirklich vor, so bleibt der rein heidnische Charakter des Hauptteils doch unbestreitbar.

Die Worte öπωc bis γενέςθαι können bei der Überarbeitung für den Zauber zugefügt sein.

<sup>4)</sup> Vgl. Poimandres § 81: δέξαι λογικάς θυςίας άγνάς ἀπό ψυχής και καρδίας πρός τε ἀνατεταμένης.

<sup>5)</sup> πάντας Pap. Die Verbindung des Masculinum und Femininum ist im Ägyptischen in solchen Wendungen außerordentlich häufig (vgl. oben S. 18 Gebet I 14).

<sup>6)</sup> Ich finde keine andere dem Raum entsprechende Ergänzung; zur

πρός τὲ μεταγνωρις (θῆν) αι ἐγνωρις μένψ τῆς ἀνθρωπίνης ζωῆς, ἐγνωρις μένψ ἀπάς ης γνώς εως, ἐγνωρις μένψ μήτρας .... ρεεμ πατρός φυτεία, ἐγνωρις μένψ τ[οῦ πάντα] φοροῦντος αἰωνίψ διαμονή (?).  $^1$ ) οὕτως οὖν τε προσκυνής αντες μηδεμίαν ἢτής αμεν [δέης ιν].  $^2$ ) θέλης ον ἡμᾶς διατηρηθήναι ἐν τῆ τῆ τη γνώς ει [τυχω]ρή [τας] (?) τὸ μὴ το αλήναι τοῦ τοιούτου ἀγαθοῦ.  $^3$ )

Der Zusammenhang der Zauberpapyri mit der theologischen Literatur tritt uns hier besonders deutlich entgegen. Strebt der Magier nach übernatürlicher Kraft, so strebt der Theologe nach einem übernatürlichen Wissen. Das in der Volksreligion Gebotene ist nur die Hülle, durch welche die yvücz zum Wesen der Dinge

Sache vgl. Kap. VII. Einen ähnlichen Gedanken bietet auch das Hermetische Corpus XII (XIII) 12: κάκεινο δὲ ὅρα, ὢ τέκνον, ὅτι δύο ταῦτα τῷ ἀνθρώπψ ὁ θεὸς παρὰ (περὶ C) πάντα τὰ θνητὰ ζῷα ἐχαρίςατο, τόν τε νοῦν καὶ τὸν λόγον, ἰςότιμα τῇ ἀθαναςίᾳ (d. h. den Unsterblichen). (καὶ τὸν μὲν νοῦν εἰς νόηςιν θεοῦ), τὸν δὲ προφορικὸν λόγον (εἰς εὐλογίαν θεοῦ) ἔχει. τούτοις δὲ εἴ τις χρήςαιτο εἰς ἃ δεῖ, οὐδὲν τῶν ἀθανάτων διοίςει. Die lückenhaft überlieferte Stelle, welche erst Patricius, dann Parthey arg entstellt haben, glaube ich nach dem Sinn dieser Literatur ergänzt zu haben, ohne auf den Wortlaut Gewicht zu legen. Sicher ist nur, daß νοῦς und λόγος das für den Ägypter untrennbare Paar bilden (vgl. oben S. 66) und λόγος hier nur die Bede bedeutet. Erst der Verfasser des Papyrus fügt in die offenbar alte Formel die γνῶςις hinein.

<sup>1)</sup> Hergestellt von Keil.

<sup>2)</sup> Auch dies scheint dem Raume einzig zu entsprechen. Aber die Überleitung zu dem folgenden fehlt, die doch nur in dem Begriff "Bitte um irdische Gaben" oder "Fehlbitte" liegen könnte.

<sup>8)</sup> Vgl. Poimandres § 82: αἰτουμένψ τὸ μὴ cφαλῆναι τῆς γνώςεως τῆς κατ' οὐςίαν ἡμῶν ἐπίνευςόν μοι. Ich darf beiläufig vielleicht das allgemeine Dankgebet der Apostellehre zum Vergleich heranziehen (Χ 2): εὐχαριςτοῦμέν coi, πάτερ ἄγιε, ὑπὲρ τοῦ ἀγίου ὀνόματός cou, οῦ κατεςκὴνωςας ἐν ταῖς καρδίαις ἡμῶν (vgl. oben Gebet I 11 S. 17), καὶ ὑπὲρ τῆς γνώςεως καὶ πίςτεως καὶ ἀθαναςίας, ῆς ἐγνώριςας ἡμῖν διὰ Ἰηςοῦ τοῦ παιδός cou· coi ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας. cú, δέςποτα παντοκράτορ, ἔκτιςας τὰ πάντα ἔνεκεν τοῦ ὀνόματός cou, τροφὴν τε καὶ ποτὸν ἔδωκας τοῖς ἀνθρώποις εἰς ἀπόλαυςιν, ἵνα coi εὐχαριςτῶμεν (vgl. Gebet I 4; II 2 oben S. 16; 20) ἡμῖν δὲ ἐχαρίςω πνευματικὴν τροφὴν καὶ ποτὸν καὶ ζωὴν αἰώνιον διὰ τοῦ παιδός cou. πρὸ πάντων εὐχαριςτοῦμέν coi, ὅτι δυνατὸς εῖ (vgl. Gebet IV 8: ὅτι δυνατὸς εῖ, oben S. 22; die Parallele spricht gegen Harnacks Textgestaltung, Texte und Untersuchungen II 83), vgl. auch IX 8: ὑπὲρ τῆς ζωῆς καὶ γνώςεως, ῆς ἐγνώριςας ἡμῖν διὰ Ἰηςοῦ τοῦ παιδός. Auch hier möchte ich an direkte Einwirkung der heidnischen Formeln glauben.

vordringen muß. 1) Daß an der Ausgestaltung dieser Vorstellung in Ägypten wie in dem übrigen Orient griechisches Denken hervorragenden Anteil hat, ist klar. 2) Aber im Grunde führt jede Verschmelzung zweier Volksreligionen und Denkweisen zu derartigem "Allegorisieren", das Eindringen jüdischer Vorstellungen in Ägypten ebenso wie das ägyptischer Vorstellungen in Judäa. Die symbolische Deutung der verschiedenen Volksüberlieferungen stellt sich von selbst und an den verschiedensten Punkten unabhängig ein, oder entwickelt sich weiter, wo sie wie in Griechenland schon vorhanden war. Daß sie in einzelnen Kreisen selbst des Orients zu einer Verflüchtigung der religiösen Energie führte, wissen wir z. B. aus Philon³); im ganzen leitete sie diese Energie nur auf ein neues Gebiet, den Mystizismus. Denn die γνῶcις θεοῦ, um welche Christ und Heide betet, ist weit weniger ein Wissen als ein inneres Schauen oder Fühlen. 4) Der Begriff der Offenbarung ist

<sup>1)</sup> Vgl. die formelhaften Wendungen μαθείν τὰ δντα — τὰ πάντα γνωρίζουςιν — πάντα παραλαβών — έγνωριςμένος πάςης γνώςεως.

<sup>2)</sup> Die Grundvorstellung ist in Ägypten sehr alt; die Ausgestaltung beginnt schon mit Leon von Pella; sie zeigt sich am schärfsten bei Chairemon; ihre Stärke lehrt am besten Plutarch und einzelne Stellen wie Origenes Contra Celsum I 12.

<sup>3)</sup> Näheres bietet das in seinem Hauptteil freilich durchaus verfehlte Buch M. Friedländers, Der vorchristliche jüdische Gnostizismus, Göttingen 1898.

<sup>4)</sup> Nur an der äußersten hellenistischen Peripherie wirkt der Gegensatz von Gebildet und Ungebildet mit ein, der die stoische Scheidung der civilis und naturalis theologia beherrscht. Daß sie der Philosoph Chairemon annimmt, ist nicht wunderbar; bei Philon ist der Gegensatz der des Geweihten sum Nichtgeweihten; ein anderer Begriff der yvocic wirkt ein. Daß das Wort yvocic im Poimandres und im Papyrus Mimaut fast den Sinn des ekstatischen Schauens annimmt, scheint mir wichtig für die Deutung des vielbehandelten Wortes des Paulus (Ι. Κοτ. 12, 8): ψ μέν γάρ διά του πνεύματος δίδοται λόγος coφίας, άλλψ δὲ λόγος γνώςεως κατά τὸ αὐτὸ πνεθμα, έτέρω πίςτις ἐν τῷ αὐτῷ πνεύματι. Die Deutung Weizsäckers, daß die γνώτις im Gegensatz zur coφία ein intuitives Schauen sei, scheint mir durch den hellenistischen Sprachgebrauch erwiesen; sehr gut paßt zu ihr die Fortsetzung 18, 2: καὶ ἐὰν ἔχω προφητείαν καὶ είδω τὰ μυςτήρια πάντα καὶ πάςαν την γνωςιν κάν έχω πάςαν την πίςτιν und άγάπη οὐδέποτε ἐκπίπτει, εἴτε προφητεία καταργηθήςεται, εἴτε γλώςςαι παύςονται, είτε γνώςις καταργηθήςεται. ἐκ μέρους γὰρ γινώςκομεν καὶ ἐκ μέρους προφητεύομεν όταν δὲ ἔλθη τὸ τέλειον, τὸ ἐκ μέρους καταργηθήςεται. — Für den Sprachgebrauch ist interessant, daß im XIII. (XIV.) Kapitel der Hermetischen Schriften neben der yvücic 0600 die yvücic gapäc steht (inneres Erleben, fast gleich Empfinden; der Gegensatz ist einfach λύπη). Beiläufig weise ich darauf

tief in der Volksvorstellung eingewurzelt, und der Charakter der orientalischen Religionen als Offenbarungsreligionen verleugnet sich selbst in den "gnostischen" Systemen nicht. Aber entscheidend für die Bildung des Begriffes γνῶςις ist der in Ägypten wenigstens allgemein verbreitete Glaube an eine fortwirkende Betätigung der göttlichen Kraft, eine fortlaufende Offenbarung. Er gibt dem einzelnen ιερεύς oder διδάςκαλος Recht und Kraft, eine Gemeinde um sich zu versammeln oder gar als κυτήρ τοῦ γένους aufzutreten.

Schließt der Priester, der solche Offenbarung empfangen hat, seine Lehre noch an die Gottheiten des Volksglaubens (Άγαθὸς δαίμων, Hermes, Isis u. a.), so wird eine Trennung seiner Gemeinde vom allgemeinen Kult wenigstens in Ägypten kaum stattgefunden haben; um so leichter konnte, was er an Neuem hinzunahm, auf die Allgemeinheit wirken. So ist das Dogma von dem Gotte Mensch durch Bitys in die Hermes-Gemeinden eingeführt, und diese Einführung hat später das Zurückfließen der Poimandres-Gemeinde in die Allgemeinheit befördert. Ihrem Gründer schien sie noch so neu und eigenartig, daß er sich gedrungen fand, einen eigenen Gott zu verkünden und eine eigene Religion zu stiften. Seine Lehre ist dann von Nachfolgern mannigfach erweitert und umgestaltet worden. Denn mit dem Begriff dieser γνῶςις ist eine beständige Umbildung und Erweiterung des Religionsinhalts verbunden (vgl. Irenaeus I 18, 1).

Ich fasse, ehe ich auf diese Umbildungen eingehe, noch einmal das Resultat zusammen: in der Hauptmasse dieser Literatur hat sich uns die theologische Schriftstellerei ägyptischer Priester aus verschiedenen Epochen der Kaiserzeit erhalten. Verschieden stark erscheint in ihr das griechische Element, je nachdem Spruch oder Darlegung, Vision oder Philosophie stärker hervortreten; aber etwas von griechischem Geistesleben trägt jede dieser Schriften in sich und trägt es hinaus in die mancherlei Länder, in welche der Kult der ägyptischen Gottheiten dringt. 1) Wie stark die Wirkung dieser Literatur war, können wir nicht

hin, daß auch im hellenistischen Gebrauch πίστις vereinzelt an Stellen begegnet, wo es sich um eine dem Prophetentum eng verwandte besondere δύναμις handelt, vgl. Dieterich, Jahrb. f. Phil. Supplem. XVI S. 809 Z. 17: ἐγω ἡ πίστις ἡ εἰς ἀνθρώπους εὑρεθεῖςα καὶ προφήτης τῶν ἀγίων ὀνομάτων εἰμί, ὁ ἄγιος ὁ ἐκπεφυκώς ἐκ τοῦ βυθοῦ (vielleicht der ἄνθρωπος); vgl. auch S. 27 Gebet VI 8.

<sup>1)</sup> Wie weit es dabei zu einem Zusammenschluß der verschiedenen auswärtigen Gemeinden kam (vgl. Wissowa, Religion und Kultus der Römer 298),

bloß an der Beeinflußung der christlichen Literatur, sondern auch an der Tatsache ermessen, daß die Hermetischen Gemeinden zum mindesten an den Grenzen des Reiches dem Christentum dauernden Widerstand geleistet<sup>1</sup>), ja sogar an einer besonders wichtigen Stelle die Herrschaft des Christentums überdauert und dem Islam so lange getrotzt haben, bis sie ihre weltgeschichtliche Aufgabe, mit dazu beizutragen, daß der Orient sich griechischem Denken erschlösse, voll erfüllt hatten. Es sei gestattet, auf diese wenig bekannte Fortwirkung der hellenistisch-ägyptischen Theologie zunächst noch einen Blick zu werfen.

# V.

Die Stärke der Einwirkung der Hermetischen Literatur auf die außerägyptischen Länder läßt sich schwerlich schon jetzt abschätzen. Naturgemäß wird sie zugleich mit dem Kult ägyptischer Gottheiten eingewandert sein und sich wegen ihrer philosophischen Bestandteile zum Teil sogar länger als der Kult behauptet haben. So ist an ihrer raschen Übertragung z. B. nach Rom<sup>3</sup>) ebensowenig Anstoß zu nehmen wie an ihrem langen Fortwirken z. B. in der Provinz Afrika. Wichtiger scheint mir, ihre Einflüsse im Orient so weit zu verfolgen, als dies dem Laien möglich ist, und wenigstens die Probleme zu bezeichnen, für welche ich mir die Hilfe der Fachmänner erbitten möchte.

Athenagoras kannte, wie ich früher (S. 2) erwähnte, eine weit verbreitete euhemeristische Schrift des Hermes Trismegistos; ähnliche Schriften hat nach der Behauptung Philons von Byblos der angebliche

ist kaum zu sagen. Wo er sich bildete, mußte die Schätzung und Wirksamkeit dieser Schriften natürlich wachsen.

<sup>1)</sup> Vgl. für den Isis-Kult zu Philae und das Fortleben heidnischer Kollegien Wilcken, Archiv f. Papyrus-Forschung I 396 ff.

<sup>2)</sup> Für Rom dürfte die frühste, allerdings wohl noch indirekte Einwirkung wohl schon in den angeblichen "Büchern des Numa" zu suchen sein, und vielleicht darf man betonen, daß die sicher aus dem Orient entlehnten Bacchanalien in der Betonung des Prophetentums und der religiösen Bedeutung der cuvoucía auch an Ägyptisches erinnern. Für Messalla, Nigidius Figulus u. a. ist ägyptischer Einfluß selbstverständlich. Einzelnes in Beilage II.

Sanchuniathon benutzt. Wir müssen seine Angaben etwas näher betrachten. Als gesichertes Resultat neuerer Forschungen darf ich vorausschicken, daß Philon wirklich Reste phönizischer Kosmogonien bietet, und daß Phönizien in hellenistischer Zeit noch stärker als früher von ägyptischer Kultur und Religion beeinflußt ist.

Philon, der nach bekannter Methode seine eigene religiöse Überzeugung bei den ältesten Lehrern aller Religion, den Ägyptern und Phöniziern, wiederfinden will, schickt voraus, diese hätten ursprünglich die "physischen Götter", Sonne, Mond und die Planeten, außerdem die Elemente und τὰ τούτοις ςυναφή göttlich verehrt, daneben dann Menschen τοὺς τὰ πρὸς τὴν βιωτικὴν χρείαν εύρόντας ἢ καὶ κατά τι εὐ ποιήςαντας τὰ ἔθνη (Praep. ev. I 9, 29).1) Dies Geheimnis entdeckte Sanchuniathon, der Priester, der, um den Ursprung aller Dinge zu erkennen, έξεμάςτευςε τὰ Τααύτου, είδως ὅτι τῶν ὑφ' ἡλίω γεγονότων πρῶτός ἐςτι Τάαυτος ὁ τῶν γραμμάτων τὴν εὕρεςιν ἐπινοήςας καὶ τῆς τῶν ὑπομνημάτων γραφῆς κατάρξας, καὶ ἀπό τοῦδε ὥςπερ κρηπίδα βαλόμενος τοῦ λόγου, δν Αἰγύπτιοι μὲν ἐκάλεςαν Θωύθ, 'Αλεξανδρεῖς δὲ Θώθ, 'Ερμῆν δὲ "Ελληνες μετέφραςαν (ebenda 24). δ δὲ τυμβαλών τοῖς ἀπὸ τῶν ἀδύτων εύρεθεῖςιν ἀποκρύφοις Άμμουνείων2) γράμμαςι συγκειμένοις, & δή οὐκ ἤν πᾶςι γνώριμα, την μάθηςιν άπάντων αὐτὸς ήςκηςε (26). Nach Tat haben freilich die νεώτεροι<sup>3</sup>) τῶν ἱερολόγων in Allegorie und Mysterien die einfache Wahrheit verborgen, und auch als Sanchuniathon sie ans Licht gezogen hatte, haben wieder die späteren phönizischen Priester in derselben Weise diese Wahrheit verdunkelt. Es folgt nach der ersten Auseinandersetzung über die Entstehung der Welt: ταθθ' ηύρέθη έν τη κοςμογονία γεγραμμένα Τααύτου καὶ τοῖς ἐκείνου ὑπομνήμαςιν (10, 5).4)

Eine andere Erzählung, in welcher der Gott Tauthos die Schriftzeichen und Götterbilder erfindet und von Kronos (Amon) zum

<sup>1)</sup> Die Einzelheiten der Ausführung sind mit Euhemeros zu vergleichen. Die Tendenz ist die gleiche wie bei Chairemon; es handelt sich auch hier um das Vordringen der naturalis theologia.

<sup>2) &#</sup>x27;Αμμουνέων Cod. Die Fiktion, daß die Lehre gerade im Heiligtum des "verborgenen" Gottes Amon gefunden sei, kehrt bei Bitys und dem Verfasser der "Οροι 'Ακκληπιου wieder.

<sup>3)</sup> So in der Paraphrase (25); im Text (26) falsch νεώτατοι.

<sup>4)</sup> Analogien zu der Kosmogonie bietet Kap. III (IV) des Hermetischen Corpus. Reitzenstein, Poimandree.

König von Ägypten eingesetzt wird, begegnet 10, 36—39. Quelle ist Thabion, der "älteste Hierophant" der Phönizier, der eine Schrift der Kabiren und des Asklepios, der Schüler des Tauthos, benutzt haben soll. 1)

Eine dritte Sakraltradition läßt Tauthos oder Thot in "heiligen Schriften" die Verehrung der Schlange erklären und rechtfertigen; sie ist der Kneph(is) der Ägypter und wird von den Phöniziern 'Αγαθός δαίμων benannt (10, 46 ff. vgl. 43).

Endlich hören wir, daß alle "Physiologien" auf Tauthos zurückgehen, und daß die von ihm erfundenen heiligen Zeichen in Tempeln göttlich verehrt werden (10, 53). Zu beächten ist, wie völlig in diesem ganzen letzten Teil der 'Αγαθὸς δαίμων in den Mittelpunkt tritt. Eine reiche Literatur nachgeahmter Hermetischer Schriften liegt voraus und die phönizische Kosmogonie beruht auf den Lehren des ägyptischen Gottes. Phönizier und Ägypter sind die ältesten Völker, und letztere haben die Gottesverehrung über die Erde verbreitet. 3)—

Ähnlich heißt es bekanntlich von den Phrygern in der Naassener-Predigt, sie seien das älteste Volk, aber nicht von ihnen, sondern von den Ägyptern sei der Kult der bei beiden im Grunde gemeinsamen Götter zu allen Völkern gedrungen. Das Kultlied, welches dabei kommentiert wird und ägyptische und phrygische Lehren verbindet, ist im Theater beim Fest der Μήτηρ θεῶν gesungen. Ihm entspricht genau jene Verkündigung der Isis bei Apuleius Metam. XI 5: cuius numen unicum multiformi specie, ritu vario, nomine multiiugo totus veneratur orbis. inde primigenii Phryges Pessinuntiam deam Matrem, hinc autochthones Attici Cecropeiam Minervam, illinc fluctuantes Cyprii

<sup>1)</sup> Verschieden scheint der Hermes Trismegistos, der als Magier und zugleich als Berater und γραμματεύς des Kronos 10, 17 erwähnt wird.

<sup>2)</sup> Es ist m. W. die älteste und eigenartigste Erwähnung der Buchstabenverehrung: καὶ τὰ μέν πρῶτα cτοιχεῖα τὰ διὰ τῶν ὄφεων ναοὺς καταςκευαςάμενοι ἐν ἀδύτοις ἀφιέρωςαν καὶ τούτοις ἑορτὰς καὶ θυςίας ἐπετέλουν καὶ ὄργια, θεοὺς τοὺς μεγίςτους νομίζοντες καὶ ἀρχηγοὺς τῶν ὅλων. Es scheinen das die geheimen γράμματα der ᾿Αμμώνεια.

<sup>3)</sup> Zu vergleichen ist in der Einleitung des Pseudo-Demokritos an Leukippos (Berthelot S. 58): ίδου μέν δ ήν, ѿ Λεύκιππε, περι τούτων τῶν τῶν τῶν Αἰτυπτίων ζέν⟩ προφητῶν Περεικῶν βίβλοις ἔτραψα τῆ κοινῆ διαλέκτψ, πρὸς ῆν δὴ μάλιςτα ἀρμόζονται. ἡ δὲ βίβλος οὐκ ἔςτι κοινή αἰνίτματα τὰρ ἔχει μυςτικὰ παλαιά τε καὶ ὑτύτια (Diels ὄςα ὑτιὰ Cod.), ἄπερ οἱ πρότονοι καὶ θείας Αἰτύπτου βαςιλεῖς τοῖς Φοίνιξι ἀνέθεντο.

Paphiam Venerem, Cretes sagittiferi Dictynnam Dianam, Siculi trilingues Stygiam Proserpinam, Eleusini vetustam deam Cererem, Iunonem alii, Bellonam alii, Hecatam isti, Rhamnusiam illi, sed (?) qui nascentis dei Solis inchoantibus inlustrantur radiis Aethiopes Arique priscaque doctrina pollentes Aegyptii, caerimoniis me propriis percolentes, appellant vero nomine reginam Isidem.¹) Im zweiten Jahrhundert n. Chr. ist die μυςτική θεοκραςία, wie es Damaskios nennt³), im ägyptischen Kult in Griechenland sowohl wie im Mutterlande durchgedrungen; Isis und die Göttermutter, Osiris und Attis sind ineinander aufgegangen. Es ist nur begreiflich, daß in Pompeji schon zur Zeit des Augustus ein πολίτευμα τῶν Φρυγῶν begegnet, das nach dem ägyptischen Kalender rechnet.³) Wir dürfen bei dem Zusammenhang zwischen Theologie und Magie nicht befremdet sein, wenn Dardanos, der Begründer der Mysterien der Göttermutter, in der ägyptischen Zauberliteratur um dieselbe Zeit eine Rolle spielt.⁴)

<sup>1)</sup> Die eigenartige Rhetorik erinnert an den so lange für ein Gedicht erklärten Eingang der Predigt.

2) Bei Photius, Bibl. 343 a 22 Bekker.

<sup>8)</sup> Inscr. Gr. Sic. It. 701, vgl. Zwei religionsgesch. Fragen 104 A. 8. Das Kultbild des Ζεὺς Φρύγιος ist wohl das des Πάπας (vgl. Diodor III 58 und Eustathios 565,3), also des im Naassener-Text gefeierten Hirten der weißen Sterne.

<sup>4)</sup> Apuleius Apol. 90, vgl. Clemens Alexandrinus Protrept. 2, 18 p. 5 S.: Δάρδανος ό μητρός θεῶν καταδείξας μυςτήρια. Auf ihn müssen wir zunächst die Dardaniae artes (so Columella X 358) beziehen. Von Pseudo-Demokrit berichtet bekanntlich Plinius XXX 9: Democritus Apollobechen Coptiten et Dardanum et Phoenicem inlustravit, voluminibus Dardani in sepulcrum (lies sepulcro) eius petitis, suis vero ex disciplina eorum editis. Daß die Fälschung auf ägyptischem Boden entstand, zeigt die Fiktion, daß die Bücher des Dardanos in dessen Grabe gefunden wurden, vgl. die Stories of the High priests of Memphis. Phrygische, phönizische und ägyptische Zauberformeln waren also schon in dem von Plinius benutzten Pseudepigraph verbunden (vgl. über den λόγος Φρύγιος des angeblichen Demokrit Susemihl, Gesch. d. griech. Literatur d. Alexandrinerzeit I 483-485). Die jüdische Zaubersage bemächtigte sich ebenfalls des Dardanos, und es scheint, daß er dabei, wie Ostanes und andere Zauberer, seine Heimat verlor; man kannte einen Wettstreit Salomons mit ihm, vgl. Josephos Ant. VIII 48: ύπερήρε δὲ καὶ διήνεγκε coφία καὶ τῶν κατά τὸν αὐτὸν χρόνον δόξαν ἐχόντων παρὰ τῶν Ἑβραίων ἐπὶ δεινότητι . . . ή cav δὲ \*Αθανος και Αίμανὸς και Χάλκεος και Δάρδανος υίοι Ήμάονος. Auch Mambres, ursprünglich der ägyptische Gegner des Moses, wird ja mit Salomon in Verbindung gebracht und widmet ihm Bücher (Berthelot 245). Aus einem ähnlichen Buche des Dardanos stammt das in dem großen Pariser Papyrus enthaltene Είφος Δαρδάνου (Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 87 Z. 1716) mit seiner

Seine Nachfolger, die Γάλλοι, erscheinen noch in späten ursprünglich jüdischen Amuletten als Zauberer. 1)

Wann Isis in Ägypten offiziell mit der Μήτηρ θεῶν identifiziert wurde, weiß ich nicht. Mohl verbindet schon Kleopatra III. mit dem offiziellen Titel Icic Δικαιοςύνη den weiteren Μήτηρ θεῶν, aber sie tut es, wie Br. Keil mir nachwies, nur in den Jahren, wo sie Mutter zweier Götter, d. h. Könige, ist. Immerhin kann der Titel mit Rücksicht auf eine beginnende Vermischung der Kulte gewählt sein. Daß diese Vermischung tatsächlich begonnen hatte, beweisen ja die Φρύγια γράμματα.

Aus ihnen zitiert Plutarch De Is. et Os. 29: οὐ γὰρ ἄξιον προςέχειν τοῖς Φρυγίοις γράμμαςιν, ἐν οῖς λέγεται Χάροπος μὲν τοῦ Ἡρακλέους γενέςθαι θυγάτηρ Ίςις, Αἰακοῦ δὲ τοῦ Ἡρακλέους ὁ Τυφών und charakterisiert sie (bei Eusebios Praep. ev. III 1, 1): δτι μέν οὖν ή παλαιά φυςιολογία καὶ παρ' Ελληςι καὶ βαρβάροις λόγος ήν φυςικός έγκεκρυμμένος μύθοις, τὰ πολλὰ δι' αἰνιγμάτων καὶ ὑπονοιῶν ἐπίκρυφος καὶ μυστηριώδης θεολογία, τά τε λαλούμενα τῶν σιγωμένων ζά) σαφέστερα τοῖς πολλοῖς ἔχοντα καὶ τὰ σιτώμενα τῶν λαλουμένων ύποπτότερα, δήλόν έςτιν έν τοῖς 'Ορφικοῖς ἔπεςιν καὶ τοῖς Αἰγυπτιακοῖς καὶ Φρυγίοις λόγοις, μάλιςτα δὲ οἱ περὶ τὰς τελετὰς ὀργιαςμοὶ καὶ τὰ δρώμενα τυμβολικώς ἐν ταῖς ἱερουργίαις τὴν τῶν παλαιῶν ἐμφαίνει διάνοιαν. Die Schriften erwähnt Cicero in dem Verzeichnis der Götter De deor. nat. III 42: alter (Hercules) traditur Nilo natus Aegyptius, quem aiunt Phrygias litteras conscripsisse, offenbar ohne die griechischen Worte seiner Quelle zu verstehen. Ist diese, wie Michaelis8) sehr wahrscheinlich gemacht hat, im zweiten Jahrhundert v. Chr. außerhalb Ägyptens verfaßt, so müssen die Schriften des ägyptischen Herakles, des Großvaters der Isis oder der Μήτηρ

eigentümlichen Mischung jüdischer, griechisch-stoischer und orientalischer Vorstellungen. Der Titel ist in dem spätjüdischen "Schwert des Moses" nachgeahmt.

<sup>1)</sup> Vgl. die Aufzählung der Magier in einem Amulett des Parisin. graecus 2816 fol. 485: ἡ μάγος ἢ μάγιςςα ἢ Γάλλος ἢ Γάλλαινα ἢ Πέρςης ἢ Πέρςιςςα ἢ Αἰγύπτιςςα ἢ Βαβυλώνιος ἢ Βαβυλώνιοςα ἢ Σύρος ἢ Σύρος ἢ Σύριςςα ἢ Έβραῖος ἢ Έβραῖςςα ἢ ᾿Ατζιγκανὸς ἢ ᾿Ατζιγκάνιςςα ἢ Παυλικιανὸς ἢ Παυλικιάνιςςα (παυλιανὸς ἢ παυλιωνί Cod.) ἢ ᾿Αρμένιος ἢ ᾿Αρμένιοςα ἢ Κύπριος ἢ Κύπριςςα, ἢ ὅςους οἴδαμεν καὶ ὅςους ἡκούςαμεν.

<sup>2)</sup> Das erste Denkmal phrygischen Kults in Ägypten reicht bis in die Zeit des Ptolemaios Philadelphos zurück, vgl. Bull. de Corr. Hell. XX 398.

<sup>8)</sup> De origine indicis deorum cognominum, Berlin 1898.

θεῶν, damals schon eine gewisse Verbreitung gehabt haben. Sie stehen in der Tendenz offenbar zwischen denen des Euhemeros und des Philon von Byblos und erinnern an die von Athenagoras erwähnte Schrift des Hermes. Einen Schritt weiter führt vielleicht die Frage, wer dieser ägyptische Herakles ist; ihn, wie ich früher tat, in Gott Chonsu zu suchen, dessen Tempel in Theben als Ἡράκλειον bezeichnet wird, ist unmöglich, seit wir wissen, daß Chonsu nicht zu der beschränkten Zahl der Offenbarungsgötter gehört. Um so wichtiger sind die Angaben über den Kult des Chnuphis in der Stadt Chinensu oder Groß-Herakleopolis; er ist tatsächlich dem griechischen Herakles gleichgesetzt worden. 1) Hierdurch erklären sich zugleich die cτῆλαι 'Hρακλέους, denen Pythagoras nach Theophilos von Antiochien seine Weisheit verdanken soll.3) Herakles ist der προπάτωρ Καμῆφις, von welchem Isis in der Κόρη κόςμου spricht. Wir kommen mit dieser in Ägypten offenbarten und in die Formen der ägyptischen Offenbarungsliteratur gekleideten phrygischen Lehre etwa in dieselbe Zeit, in welcher derselbe 'Αγαθός δαίμων dem angeblichen Nechepso babylonisch-ägyptische Weisheit lehrt, wahrscheinlich sogar noch etwas höher hinauf. Daß die euhemeristische Angleichung zweier Gottheiten wie Isis und die Μήτηρ θεῶν die theologische voraussetzt, scheint mir sicher. Die Grundanschauungen jenes in der Naassener-Predigt behandelten Kultliedes sind schon im zweiten Jahrhundert v. Chr. möglich. —

Weniger bekannt dürfte den meisten Fachgenossen die Einwirkung der Hermetischen Literatur auf Mesopotamien sein, und doch ist gerade sie für die Weltkultur von höchster Bedeutung. So sei eine etwas breitere Darstellung gestattet.<sup>8</sup>)

<sup>1)</sup> Brugsch, Rel. u. Myth. d. alt. Äg. 308 ff. Wichtig ist, daß er auch hier in jüngerer Zeit dem Amon gleichgesetzt wird.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 181 A. 2 Theophilos Ad Autol. III 2: ἢ (τί ψφέληςαν) Πυθαγόραν τὰ ἄδυτα καὶ Ἡρακλέους ετῆλαι. Ungeschickte Fortbildung ist es, wenn Philostratos seinen Apollonios die Stelen des Herakles im Tempel von Gades entziffern läßt. Die Gleichung des Ἡγαθὸς δαίμων (Ἡρων) und Ἡρακλῆς erklärt vielleicht in der Aufzählung der chemischen Schriftsteller (Berthelot p. 25) den Ἡράκλειος βαςιλεύς, der neben Agathodaimon genannt wird. Von dem später zu betrachtenden Propheten der Ssabier Ion sagt der Patriarch Eutychios, er sei der Sohn des Ieraqlius; andere Propheten derselben sind Söhne des Hermes (Chwolsohn, Die Ssabier II 507).

<sup>3)</sup> Grundlage derselben ist das große Werk von D. Chwolsohn Die

Arabische Schriftsteller berichten uns fast seit den Anfängen der Herrschaft des Islam von einer Religionsgemeinschaft in Mesopotamien, besonders um Harran (Karrhae)<sup>1</sup>), deren Mitglieder weder Mohammedaner noch Christen, weder Juden noch Magier sein wollten, sich aber ebenfalls zum Monotheismus und zu einer Offenbarung bekannten. Syrisch waren ihre religiösen Schriften, aber sie selbst fühlten sich als ελληνες, als Fortsetzer der hellenistischen heidnischen Gemeinden; einzelne Gebete beim Opfer sind noch bis in späte Zeit griechisch (D. G. 363); griechische Formeln fanden sich an den Tempeln, so ein angeblich dem Platon entnommener Hermetischer Spruch, welcher die γνώςις und εὐςέβεια identifiziert. Thre Propheten, die Stifter der Lehre, sind ἀγαθὸς δαίμων und Hermes, deren "reine Leiber" in den großen Pyramiden bei Memphis ruhen

Ssabier und der Ssabismus, und zwar besonders der zweite, die Quellen enthaltende Teil. Daß der erste Aufgaben zu lösen versucht, denen der Verfasser in keiner Weise gewachsen war, wird der Philologe ja leicht erkennen und bei den auf den Hellenismus bezüglichen Partien das Lächeln oft kaum unterdrücken können. Aber den Ursprung der Bezeichnung Ssabier und den Hauptpunkt der geschichtlichen Entwicklung hat Chwolsohn doch richtig erkannt, und seine Quellen bieten, mit Vorsicht benutzt, das hinreichende Material. Hinzugenommen sind Dozys und Goejes (D. G.) Nouveaux documents pour l'étude de la religion des Harraniens (Actes de la sixième session du Congrès international des Orientalistes à Leide, part. Il sect. I p. 281). Einzelne weitere Notizen danke ich der Güte meines Kollegen, Prof. Landauer. Daß ich die klangreichen Namen arabischer Autoren in der Regel unterdrückt und nach Möglichkeit versucht habe, ohne Zitate auszukommen, möge der Leser verzeihen.

<sup>1)</sup> Karrhae als religiös wichtiger Ort erscheint schon im zweiten Jahrhundert v. Chr. bei dem Autor der Götterverzeichnisse (Michaelis, De origine indicis deorum cognominum p. 85 aus Clemens Rom. V 23 und VI 21); hier liegt Σελήνη begraben. — Die Bezeichnung Harraniter ist ursprünglicher; natürlich ist sie in späterer Zeit nicht auf ein geographisches Gebiet beschränkt.

<sup>2)</sup> Charakteristisch ist auch das in unserer ältesten Quelle (En-Nedim Chw. II 34) angeführte Kirchengebet des Oberpriesters: "Er spricht darauf eine Rede, in welcher er für die ganze Gemeinde betet um langes Leben, viele Nachkommen, Macht und Erhabenheit über alle Völker, um Zurückgabe ihres Reiches und der Tage ihrer Herrschaft an sie, um die Zerstörung der Hauptmoschee in Harran, der griechischen Kirche und des Marktes, genannt der Frauenmarkt. Denn an diesen Orten hatten sie ihre Götzenbilder, welche die römischen Kaiser niederrissen, nachdem sie zum Christentum übergetreten waren. (Ferner betet er) um die Wiederherstellung des Kultus der Azūz (?), welcher auf jenen von uns geschilderten Örtlichkeiten ausgeübt wurde."

sollen.¹) Hermes, der in der Regel als Schüler des 'Αγαθὸς δαίμων, vereinzelt auch als sein Lehrer erscheint, hat die Gesetze gegeben, den Kult begründet und das Opferritual festgestellt.²) Aber er hat auch theoretische Schriften geschrieben und die Einheit Gottes in einer Reihe von Abhandlungen an seinen Sohn philosophisch nachgewiesen.³) Ähnliche Schriften werden dem 'Αγαθὸς δαίμων zugeschrieben; die ersten ατοιχεῖα (?) waren nach ihm fünf: der Schöpfer, die Vernunft, die Seele, der Raum und die Leerheit⁴); danach seien die zusammengesetzten Dinge entstanden. Schahristanî, der dies berichtet⁵), bemerkt dazu, bei Hermes finde sich hiervon nichts: es bestanden also nebeneinander verschiedene heilige Schriften mit verschiedenen Systemen.

Aber es handelt sich auch nicht um philosophische Systeme. Die Ssabier bilden feste, kirchlich geordnete Gemeinden, welche die heiligen Lehren verborgen halten; verschiedene Grade und Stufen bestehen; in einzelnen Gemeinden scheint geradezu Mysterienkult zu

<sup>1)</sup> Daß Hermes in Ägypten (in Hermopolis) begraben liegt, sagt schon der Verfasser des Clemens-Romanes, also wohl auch der Verfasser des Index deorum cognominum. Die angeblichen Wallfahrten der Ssabier zu den Pyramiden mögen jüngere Nachahmung mohammedanischen Brauches sein.

<sup>2)</sup> D. G. 362. Einzelheiten, wie die Prüfung des Opfertieres, muten durchaus ägyptisch an.

<sup>3)</sup> Chw. II 13 (älteste Quelle).

<sup>4)</sup> Die Stelle ist verdorben, Raum und Leerheit sind natürlich identisch; es fehlt die Zeit, wie dies aus der von hier übernommenen Lehre der treuen Brüder von Basra und aus einem jüngeren Parallelbericht über die "Harraniter" (Chw. II 492) hervorgeht: Les Hernanîtes prétendent qu'il y a cinq êtres primitifs, dont deux vivants et actifs, un passif, et deux ni vivants, ni actifs, ni passifs. Les deux êtres vivants et actifs sont Dieu et l'âme. L'âme est le principe de vie des corps matériels et célestes, la cause de l'apparition du monde. Le troisième être primitif est la matière qui est passive, par cela seulement qu'elle reçoit les formes du distributeur des formes. Les deux derniers êtres primitifs sont le temps et l'espace. Einen gewissen Anklang bietet das XI. (XII.) Hermetische Kapitel p. 87, 8: ό μεν θεός εν τῷ νῷ, ό δε νοῦς εν τῆ ψυχή, ἡ δε ψυχή έν τη ύλη, πάντα δὲ ταῦτα διὰ τοῦ αἰῶνος. τὸ δὲ πᾶν τοῦτο ςῶμα, ἐν ψ τὰ πάντα ἐςτὶ ςώματα ζψυχῆς πλῆρές ἐςτιν, ἡ δὲ) ψυχὴ πλήρης τοῦ νοῦ καὶ του θεου,  $vgl. \ X \ (XI) \ p. 71, 7:$  ουκ ήκουςας έν τοις Γενικοις, ὅτι ἀπὸ μιας ψυχής τής του παντός πάςαι αί ψυχαί είςιν αί τε ζέν τῷ θεῷ καὶ αί) ἐν τῷ παντὶ κόςμψ κυλινδούμεναι ὤςπερ ἀπονενεμημέναι (ihre mythologische Darstellung findet diese Lehre von der einen Seele in dem VIII. Buch Mosis: Dieterich, Abraxas S. 12, 11).

<sup>5)</sup> Chw. II 439.

bestehen.<sup>1</sup>) Allerhand Zauberspuk und Theurgie spielt, wie in Ägypten, eine große Rolle, und die aus den Papyrus bekannten Zauberer, wie Ostanes, begegnen auch hier.<sup>2</sup>)

Im Mittelpunkt der Verehrung stehen, wie auf diesem Boden zu erwarten war, die sieben Sterngötter, welche die Geschicke der Menschen lenken.<sup>3</sup>) In jedem Planeten wohnt ein Geist oder Engel: er ist die Seele des Sterns, und der Stern ist seine Behausung. "Sie erforschten", wie Schahristânî (Chw. II 439) berichtet, "zuerst ihre Häuser und Stationen, zweitens ihren Auf- und Untergang, drittens ihre Verbindungen nach den Figuren der Konjunktion und Opposition geordnet nach ihren natürlichen Eigenschaften, viertens die Einteilung der Tage, der Nächte und der Stunden nach ihnen, fünftens die Anordnung der Bilder und Figuren, der Klimate und der Ortschaften nach ihnen. Demnach verfertigten sie Siegelringe und lernten Zaubersprüche und Anrufungen. Sie bestimmten einen Tag dem Saturn, nämlich den Sabbat, und gaben an ihm acht auf seine erste Stunde und siegelten mit seinem Siegelringe, welcher seiner Gestalt und Kunst gemäß angefertigt war, und zogen die ihm eigentümlichen Kleider an, räucherten mit dem ihm eigentümlichen Räucherwerk, stimmten die ihm eigentümlichen Anrufungen an und erbaten als ihr Bedürfnis von ihm das, was vom Saturn von seiten der ihm eigentümlichen Taten und Einwirkungen zu fordern ist".4)

Daneben erscheinen auch die stoisch-hermetischen Götterwesen; es gibt Tempel der ersten Ursache, der ersten Vernunft, der Welt-

<sup>1)</sup> Chw. II 45 ff. D. G. 361 ff. Die Geweihten sind alle Brüder; die einzelnen Klassen heißen nach Tieren. Wir hören von unterkellerten Tempeln und mancherlei Vorrichtungen, durch göttliche Erscheinungen und Stimmen den Einzuweihenden zu schrecken. Ihr Oberhaupt heißt "der Hirt" (Chw. II 628).

Vgl. Kitâb al Fihrist ed. G. Flügel p. 189. Auch Zoroaster begegnet öfters.

<sup>3)</sup> Man kann diese Sternenverehrung geradezu als das Charakteristische für diese Sekten bezeichnen. Sie spielen die Hauptrolle auch in den ältesten Nachrichten über den Festkalender der Harraniter (Chw. II 22 ff.). Neben ihnen erscheinen in ihm freilich auch die alten Volksgötter. Der praktische Polytheismus verträgt sich, wie überall, friedlich mit dem theoretischen Monotheismus der naturalis theologia. Daß ich mehr den theoretischen Teil, der sich ja ausschließlicher auf "Hermetische Schriften" gründet, verfolge, liegt in der Natur meiner Aufgabe.

Die n\u00e4heren Ausf\u00e4hrungen bietet D. G. 349 ff. Es folgen die anderen Planeten.

ordnung (λόγος oder νόμος?), der Notwendigkeit, der Seele. Die Ssabier bilden keine Einheit, weder geographisch, noch in ihrer Lehre; es sind Reste vieler Gemeinden, Paganen-Vereine, wie wir sie jetzt aus Ägypten kennen¹), die sich gerade im Kampf mit dem Islam individuell ausgestalten, bald treuer alte Überlieferung wahrend, bald Neues hinzufügend.³) Allen gemeinsam ist die Berufung auf eine Offenbarung, die Verehrung des ᾿Αγαθὸς δαίμων und Hermes, sowie endlich die Betonung der γνῶςις, des geheimen mystischen Wissens.

Von den Lehren der Harranier teilt Schahristânî, offenbar nach schriftlichen Quellen, die auf die religiösen Streitigkeiten der Harranier und Rechtgläubigen in Bagdad zurückgehen werden, u. a. folgendes mit<sup>3</sup>):

"Sie behaupten, der angebetete Schöpfer sei einzig und vielfach. Einzig sei er vermöge der Essenz, Primitivität, Ursprünglichkeit und Ewigkeit. Vielfach sei er aber, weil er sich durch die körperlichen Gestalten vor den Augen der Menschen vervielfache. Diese körperlichen Gestalten seien die sieben leitenden Planeten und die irdischen guten, wissenden, ausgezeichneten Körper; er manifestiere sich nämlich durch sie und personifiziere sich durch ihre Körper; aber seine Einheit in seinem Wesen werde (dadurch) nicht vernichtet. sagen, er hat den Himmelskreis geschaffen und alles, was in ihm von Körpern und Sternen vorhanden ist, und er hat diese zu Leitern der Welt eingesetzt. Sie sind die Väter, und die Elementarstoffe sind die Mütter, und die Zusammensetzungen sind die Geburten. Die Väter sind lebendige, vernunftbegabte Wesen, welche die Einwirkungen (ἀπόρροιαι) zu den Elementarstoffen gelangen lassen, und diese nehmen sie in ihre Mutterleiber auf, so daß daraus die Geburten hervorgehen. 4) Dann kann es sich treffen, daß von den Geburten ein Wesen aus den reinen Teilen jener (Elementarstoffe) ohne die unreinen Teile derselben zusammengesetzt ist, und daß zu diesem Wesen ein in Betreff der Zubereitung vollkommenes Temperament hinzukommt, so daß Gott sich durch dasselbe (Wesen) in der Welt personifiziert.

"Die Allnatur, behaupten sie ferner, bringt in jedem Klima von

<sup>1)</sup> Vgl. Wilcken, Archiv für Papyrusforschung I 410.

<sup>2)</sup> Selbst buddhistische Einflüsse scheinen vereinzelt nachweisbar.

<sup>3)</sup> Chw. II 442 ff. Die auf den Koran bezüglichen polemischen Ausführungen lasse ich zum großen Teil fort.

4) Vgl. den Poimandres.

den bewohnten Klimaten am Anfang von je 36 425 Jahren<sup>1</sup>) ein Paar von jeder Art von Tiergeschlecht, Männchen und Weibchen, von Menschen u. a. hervor, so daß diese Art jenen Zeitraum ausdauert; wenn dann aber die Periode durch ihren Ablauf vollendet ist, hört die Fortpflanzung und die Fortzeugung der Arten auf, es beginnt eine andere Periode und es entsteht ein anderes Geschlecht von Menschen, Tieren und Pflanzen, und so fort, die endlose Dauer der Zeit hindurch. — Die Inwohnung ist die Personifikation (Gottes), wie wir angegeben haben. Zuweilen geschieht dies durch Inwohnung seines (ganzen) Wesens<sup>3</sup>) und zuweilen durch Inwohnung eines Teils desselben nach Maßgabe der Verrichtung des Temperaments des Körpers (in dem Gott sich verkörpert). Zuweilen sagen sie, Gott personifiziere sich nur vermittelst der himmlischen Behausungen (Körper) insgesamt, wobei er aber Eins hleibt; denn nur sein Tun kommt in jeder einzelnen Behausung zur Erscheinung nach Maßgabe seiner Einwirkungen auf sie und seiner Personifikation durch dieselbe; wie wenn die sieben Behausungen seine sieben Glieder wären und wie wenn unsere sieben Glieder seine sieben Behausungen wären<sup>8</sup>), worin er zur Erscheinung kommt, so daß er vermittelst unserer Zunge spricht, vermittelst unserer Augen sieht, vermittelst unserer Ohren hört, vermittelst unserer Hände greift und (die Hand) ausstreckt, vermittelst unserer Füße kommt und geht und vermittelst unserer Glieder handelt.4)

Stärker orientalisiert erscheint die Lehre der "Anhänger der geistigen Wesen" (Rů'hânîjât)<sup>5</sup>), welche ebenfalls den 'Αγαθὸς δαίμων und Hermes als die Geber der Offenbarung verehren und neben den sieben Planeten noch eine Unzahl geistiger Wesen (δυνάμεις oder Engel) für alles Tun und Geschehen annehmen und von dem

<sup>1)</sup> Die Zahl ist, wie schon Chwolsohn sah, ägyptisch, sobald man mit leichter Änderung 36525 einsetzt (25 Sothisperioden = 25 × 1461 = 36525), vgl. oben S. 50 A. 2.

2) Vgl. im Anhang Kap. XIII (XIV).

<sup>3)</sup> Auch der Mensch ist ja nach ägyptischer Auffassung der κόcμος.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 64 und 68 A. 4, sowie den siebenten Abschnitt. Es folgt eine Darlegung, daß das Häßliche und Böse nicht aus Gott, sondern der Naturnotwendigkeit stammt. Eine Seelenwanderung wird an anderer Stelle vorausgesetzt, ebenso eine Vergeltung der guten und bösen Handlungen.

<sup>5)</sup> Chw. II 420 ff.; vgl. oben S. 72.

Menschen Askese und Bezähmung der niederen Triebe verlangen, damit dann durch die geistigen Wesen, "die Mittler", die Inspiration eintreten kann. Die schlagendsten Parallelen zu den Hermetischen Schriften aber gibt das Streitgespäch der Ssabier, der Verehrer des 'Αγαθός δαίμων und Hermes, mit den Rechtgläubigen, das wieder Schahristânî berichtet (Chw. II 424 ff.). Ich hebe einige Sätze heraus.

Die Ssabier sagen: die geistigen Wesen sind durch eine Schöpfung aus dem Nichts hervorgebracht, weder aus einem Stoff, noch aus einer Materie (ΰλη), und sie sind alle eine Substanz von einer und derselben Wurzel.1) Ihre Substanzen sind reine Lichter ohne alles Dunkel, und wegen der Stärke ihres Lichtes kann der Sinn dieselben nicht erfassen und der Blick sie nicht wahrnehmen, und wegen der äußersten Feinheit (?) derselben kommt der Verstand bei ihnen in Verwirrung und hat die Phantasie an ihnen kein Feld der Tätigkeit. 2) - Die Rechtgläubigen wenden ein: Wie habt ihr sie dann erkannt? Die Ssabier erwidern: Durch die Offenbarung des 'Aγαθὸς δαίμων und Hermes. Schon darin liegt ein Widerspruch, wie die Rechtgläubigen betonen. Auch wenn die Ssabier gegen Mohammeds Prophetentum einwenden, Gott oder ein Engel könne nicht zu einem Menschen reden oder sich zu ihm herablassen, so widerstreiten sie ihrer eigenen Lehre, daß Hermes der Große zur Geisterwelt emporgestiegen ist, so daß er in ihre Reihen aufgenommen wurde. \*) — Der sichtbaren Körperwelt steht nach der Lehre der Ssabier jene Geisterwelt so gegenüber, daß sie allein vollendete Wirklichkeit und vollkommene Existenz hat, die körperliche aber nur bedingte Wesenhaftigkeit; sie gibt nur das Abbild der geistigen und steht zu ihr wie der Schatten zu der Person. Die geistigen Wesen sind κατ' ἐνέργειαν, nicht κατὰ δύναμιν vollkommen; zu ihnen muß also der Mittler gehören, der andere vollkommen machen

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 127: εν τὰ πάντα καὶ μάλιστα τὰ νοητὰ σώματα (᾿Αγαθὸς δαίμων aus Heraklit).

<sup>2)</sup> Sie sind ἀκατάληπτοι τῷ νῷ oder ἀνόητοι, vgl. IX (X) p. 65, 14 Parthey: ό δὲ θεὸς οὸχ ικπερ ἐνίοις δόξει (d. h. wie in einer Hermetischen Schrift steht) ἀναίςθητός ἐςτι καὶ ἀνόητος. ὑπὸ γὰρ δειςιδαιμονίας βλαςφημοθςι.

<sup>8)</sup> Von der Himmelfahrt des Hermes wird in diesen Quellen mehrfach berichtet; sie vollzieht sich in einer Säule von Licht (vgl. S. 122; 136). Hermes ist in der Lehrschrift, die hier vorausgesetzt wird, offenbar zunächst Mensch, der 'Αγαθὸς δαίμων, der Νοῦς, also Gott.

soll, nicht zu den Menschen. 1) Die Menschengattung ist aus den vier Elementen zusammengesetzt und aus der Verbindung von Stoff und Form gebildet.2) So steht sie in Widerspruch zu den geistigen Wesen, die reine Form sind. Die Elemente sind unter sich nur zum Teil vereinbar, zum Teil uneinig. Daher die Zerstörung und Verderbnis. Der Stoff, die Materie, ist die Wurzel des Bösen und die Quelle der Verderbnis; sie hat defektive Natur; ihr entspringt Torheit, Unwissenheit, Mangel; die geistigen Wesen haben positive Natur; ihnen entspringt das Gute, Weisheit und Erkenntnis. Die Menschenseele hat die beiden Vermögen des θυμός und der ἐπιθυμία; sie fehlen den geistigen Wesen, die nur zu Gott streben und um ihn sind. Ihre Welt ist der Ort der Rückkehr der Geister; denn von ihm gehen die Seelen aus, und zu ihm kehren sie gereinigt zurück. Die Vollkommenheit liegt in dem Abtun jeder Hülle (alles Materiellen). Wenn Hermes dennoch für die schwachen irdischen Menschen die Verfertigung von Götterbildern, die nur die Behausung der Geister sind, befohlen und ihren Kult gezeigt hat, so erkennen wir deutlich den Einfluß der hellenistischen Literatur und vergleichen die früher besprochene Inschrift von London und die Lehre des Tat an König Amon (vgl. im Anhang Kap. XVII).

Hiermit ist m. E. im Grunde schon erwiesen, daß die arabische Hermes-Literatur, von der bisher wenig bekannt ist<sup>3</sup>), eine Fort-

<sup>1)</sup> Als "der Mittler" tritt in dem ganzen Gespräch Hermes auf. Einwirkungen christlicher Ideen wird man zugeben können. Aber "der Mittler" ist im Grunde auch der Anonymus im Poimandres und Hermes im XIII. (XIV.) Stück. Die frühzeitige Angleichung des Hermes und Christus beruht darauf. Der Mittler (μεc(τηc) ist ferner Mithras (Plut. De Is. et Os. 46). Die Vorstellung von einem göttlichen Mittler und Erlöser findet sich auch im Hellenismus.

<sup>2)</sup> Ebenso offenbar der αἰςθητὸς κόςμος, vgl. oben S. 44 A. 1.

<sup>3)</sup> Außer der von Bardenhewer mit erstaunlich minderwertigen Gründen als christlich bezeichneten Unterhaltung des Hermes mit der Seele (vgl. S 23 A. 5) ist mir noch eine kurze Erwähnung einer arabischen Handschrift des XI. Jahrhunderts aus der Bibliothek der syrischen Gesellschaft in Beyrut No. 601 bekannt (Sprenger, Hebr. Bibliographie V 90). Der Titel lautet: "Das Buch des Wundervollen, der Gnade (Barmherzigkeit) und das goldene von Idris"; der Anfang: "Es wanderten meine Gedanken in der Größe Gottes" läßt sich mit dem Anfang des Poimandres und mit Hermas Vis. I 1, 3: δοξάζοντος τὰς κτίσεις τοῦ θεοῦ ψε μεγάλαι καὶ ἐκπρεπεῖς καὶ δυναταί εἰςιν vergleichen; den Schluß bilden sieben "Reden". Auf christlichen Ursprung hat man — wohl etwas vorschnell — aus einer Erwähnung der Schlingen des Satan (Dämon) geschlossen. Schwieriger

setzung und Weiterbildung der hellenistischen sein muß. Das beweisen zunächst ja die Namen 'Αγαθός δαίμων, Hermes, Tat. Asklepios. Amon. 1) Wenn Barhebraeus berichtet, daß die Dialoge des Hermes und Tat ins Syrische übertragen wurden, so erkennen wir unschwer die Abhandlungen des Hermes an seinen Sohn über die Einheit Gottes, die El-Kindî bei den Ssabiern gesehen haben will.2) Wenn später ganz allgemein Hermes mit Henoch, 'Αγαθός δαίμων mit Seth, dem Sohne Adams, identifiziert wurde, so ist der Grund sicher nicht, wie Chwolsohn wollte, darin zu suchen, daß die Harraniter aus Vorsicht willkürlich zwei auch im Koran anerkannte Propheten aufgegriffen hätten. Schon seit dem zweiten Jahrhundert v. Chr. ist Henoch als Besitzer und Lehrer geheimer Weisheit zum Gegenbilde des hellenistischen Hermes geworden. In nachchristlicher Zeit wird er auf den sogenannten "gnostischen" Gemmen<sup>3</sup>) mit 'Αγαθὸς δαίμων in genau derselben Weise wie Hermes vereinigt; seine Bedeutung wächst dann in der ersten jüdischen Mystik; der Koran hat nur einer allgemeinen Überzeugung nachgegeben. Für Seth gentigt es vorläufig auf Josephos Antiquitat. I 71 zu verweisen. Wenn endlich 'Aγαθός δαίμων und Hermes auch mit Orpheus dem ersten und zweiten identifiziert werden4) und in der alchemistischen Literatur Ägyptens der Άγαθὸς δαίμων einen Kommentar zu orphischen Versen schreibt<sup>5</sup>), so scheint mir auch dies zu beweisen, daß eine fortlebende hellenistische Tradition in diesen syrischen Gemeinden wirkt.

ist die Spruchliteratur zu beurteilen; doch findet sich in Knusts Bocados de Oro S. 114 ein Spruch des Tat (der ja nach Kap. XVII unseres Corpus ebenfalls als Prophet auftritt) an Amon, der durchaus echt erscheint, und ebenda S. 196 Z. 2 ein Spruch des Hermes an König Amon (= Honein Ibn Ishâk, übers. von Löwenthal 144), der sich auch bei Stobaios wiederfindet. Christliche, jüdische oder mohammedanische Überarbeitungen werden natürlich nicht fehlen; lassen doch jüngere Quellen über den Kult der Ssabier Hermes-Idris sogar den heiligen Krieg gegen die Ungläubigen verkünden.

<sup>1)</sup> Chw. I 787 A. Interessant ist, daß Asklepios, obwohl Lehrer aller Philosophie und im nächsten Verhältnis zu Hermes, doch nicht zu dessen Sohne wird. Die alten Formen scheinen gewahrt.

<sup>2)</sup> Chw. II 13/14. 3) Drexler, Mythologische Beiträge S. 65 A.

<sup>4)</sup> Chw. II 624.

<sup>5)</sup> Berthelot p. 268. Ganz ähnlich ist es, wenn unter den Religionsgründern der Ssabier auch Iûnân (= "lwv, zugleich allgemeine Bezeichnung für den Griechen) erscheint (Chw. I 796, vgl. 205). Der Patriarch Eutychios (Chw. II 507) machte ihn zum Sohn des 'Αγαθός δαίμων und versetzte ihn unter

Demnach können auch die mannigfachen arabischen Versuche, die Verbindung chaldäischer und ägyptischer Sternenkunde in der Geschichte des Kultgründers widerzuspiegeln, sehr wohl auf ältere hellenistische Tradition zurückgehen, zumal die ägyptischen Formeln in ihnen oft fast unverändert wieder begegnen. So berichtet z. B. El-Qiftîh (Chw. II 529; 531; 753): Hermes stammte aus Babylon; sein Lehrer war Seth, der Sohn des Adam; von Babylon zog er nach Ägypten und lehrte die Menschen Gott zu verehren; er unterwies sie in Philosophie und Astrologie; er teilte sie in drei Klassen: Könige, Priester und Gemeine; er gründete die Städte und lehrte sie verwalten u. s. w. Ziehen wir den ägyptischen Hermes-Bericht ab, so bleibt ein auffallendes Gegenbild zu der samaritanischen (?) Erzählung des Eupolemos bei Eusebios Praep. ev. IX 17, nach der Abraham die Astrologie und "das andere" aus Babylonien nach Ägypten gebracht und die Priester von Memphis unterrichtet hat; als erster "Erfinder" wird Henoch (Atlas), der Nachkomme des Seth, genannt. 1) Man muß sich gegenwärtig halten, daß kurz vorher tatsächlich die babylonische Astrologie nach Ägypten tibertragen war, um den Charakter derartiger "naheliegender" Erfindungen voll zu würdigen.

Daneben begegnen uns in zahlreichen arabischen Quellen Scheidungen dreier verschiedener Persönlichkeiten des Namens Hermes

die Giganten, welche den Turm von Babylon bauten; andere sahen in ihm den Sohn des Hermes. Auch diese Erfindung ist relativ alt, wie der ίερεὺς τῶν άδύτων "luy bei Zosimos erweist (vgl. oben S. 9). Nach anderer Seite interessiert uns die harranitische Tradition, welche dem Hermes außer Ssabi, dem mythischen Gründer der Religion, noch Aschmun, Athrib und Qofth (Koptos) zu Söhnen gibt, also die Eponymen dreier ägyptischer Hauptstädte (Chw. I 788; Harran als Eponym der syrischen Stadt schließt sich später an). Die Tradition kann nur in ägyptisch-hellenistischen Kreisen entstanden sein; von den mancherlei Parallelen (z. B. Babylon von dem gleichnamigen Sohne des Bel, bei Stephanos von Byzanz) hat besondere Wichtigkeit die Angabe des vor Alexander Polyhistor lebenden Samaritaners Theodotos, der Eponym der heiligen Stadt Sichem sei der Sohn des Hermes gewesen (Eusebios Praep. ev. IX 22). Unsere Theologen haben die Angabe wohl doch zu leicht genommen; Hermes ist in dieser Gegend natürlich der ägyptisch-phönizische Lehrer und Herrscher Thot, der ja auch in Ägypten die heilige Stadt gründet. Hermetische Einflüsse werden uns in Samarien noch später begegnen.

<sup>1)</sup> Das Gegenbild bietet Diodor I 81, 6: die "Chaldäer" in Babylon sind ἄποικοι der Ägypter und haben ihre astrologischen Spekulationen von ägyptischen Priestern erlernt.

Der erste war der Erfinder der Philosophie und Theologie; er lebte in Oberägypten (Hermopolis), erbaute die ersten Tempel, ordnete den Kult, gründete die Städte, errichtete die Pyramiden und schrieb die heiligen Stelen. Der zweite wohnte zu Babylon; sein Schüler war Pythagoras. Der dritte endlich erstand zu Memphis, und sein Schüler war Asklepios in Syrien.1) Oder Hermes läßt, von Indien kommend, seinen Schüler Asklepios in Babylon, um selbst nach Ägypten zu ziehen. Am eigentümlichsten berührt ein Bericht, nach dem die Chaldäer Hermes, den dreifach wohltätigen, verehren, weil er einerseits Prophet, andrerseits König, endlich Philosoph und Arzt gewesen sei. 3) Auch von den Harranitern, bezw. Ssabiern wird ja berichtet, daß sie ihren Hermes als τριςμέγιστος verehren, weil er König, Prophet und Philosoph war. 8) Ich glaube, daß auch hier eine hellenistische Tradition vorliegt. Josephos nimmt mehrfach auf eine Vereinigung der drei höchsten Ämter in Johannes Hyrkanos Bezug; er war König, Oberpriester und Prophet4); eine ähnliche, offenbar allgemein übliche Scheidung beinflußt Philon in dem Leben des Moses, wenn er auch aus anderen Gründen zugleich eine Vierteilung durchzuführen sucht.5) Die Vorstellung von Hermes als König oder Stellvertreter eines Königs scheint in Ägypten sehr alt<sup>6</sup>); sie muß, wie Philon von Byblos

<sup>1)</sup> Ein phönizischer "Asklepios", der Züge des phrygischen Attis angenommen hat, begegnet bei Damaskios βίος Ἰςιδώρου Photius Bibl. 352 b 11 Bekker.

— Zu der Angabe über Hermes bietet ein Gegenstück Iulian bei Cyrill (Contra Iul. V 770 Migne, Neumann S. 198): ἔχουςι μὲν εἰπεῖν καὶ Αἰγύπτιοι παρ' ἐαυτοῖς ἀπαριθμούμενοι coφῶν οὐκ δλίγων δνόματα, πολλοὺς ἐςχηκέναι τοὺς ἀπό τῆς 'Έρμοῦ διαδοχῆς, 'Έρμοῦ δέ φημι τοῦ τρίτου (τοῦ) ἐπιφοιτήςαντος τῆ Αἰγύπτψ, Χαλδαῖοι δὲ καὶ 'Αςςύριοι τοὺς ἀπ' Ὠάννου καὶ Βήλου. Der Zug des Hermes scheint später, als auch ein Apollonios die geheime Weisheit des Ostens erforschen mußte, die Gemüter ähnlich beschäftigt zu haben, wie einst der Zug des Osiris.

<sup>2)</sup> Sanguinetti, Journal asiatique sér. V tom. IV p. 187. Es folgt eine Aufzählung der astrologischen Schriften des chaldäischen, von Adam stammenden Hermes.

3) D. G. 360.

<sup>4)</sup> B. I. I 68: τρία γουν τὰ κρατιστεύοντα μόνος είχεν, τὴν τε ἀρχὴν του ξθνους καὶ τὴν ἀρχιερωςύνην καὶ προφητείαν. ὑμίλει γὰρ αὐτῷ τὸ δαιμόνιον (= Ant. XIII 299: ςυνῆν γὰρ αὐτῷ τὸ θεῖον, vgl. ebenda 282).

<sup>5)</sup> Die Vierteilung begegnet in Buch II Anfang, III 28, De praem. et poen. 417 M. (βατιλεύτ, νομοθέτητ, προφήτητ, ἀρχιερεύτ). Die Dreiteilung tritt besonders im Ende des ersten und Anfang des dritten Buches hervor. Daß Philon in seinem Moses-Bild fühlbar von dem des Hermes beeinflußt ist, habe ich Zwei religionsgesch. Fragen S. 102 zu zeigen versucht.

<sup>6)</sup> Vgl. die S. 128 A. 3 mitgeteilte Inschrift aus dem Grabe Seti's I.

zeigt, in hellenistischer Zeit stark wieder aufgelebt sein. Die Ptolemäer haben tatsächlich als irdische Abbilder des Königs Hermes gelten wollen<sup>1</sup>), vielleicht, weil man zu aller Zeit dem ägyptischen Könige nachrühmte, daß seine Gebote unverbrüchlich seien wie die des Thot.

Es ist gewiß mehr, wenn Augustus, ihr Nachfolger, an der nördlichen Wand des Tempels von Dendera selbst als "Helmîs Kaisar, Liebling des Ptah und der Isis" dargestellt wird<sup>9</sup>), aber mehr als eine Steigerung vorhandener Ideen braucht nicht vorzuliegen. Daß der Begriff des cωτήρ als des Lehrers mit der jüngeren Hermes-Anschauung eng verwachsen ist, zeigen die Hermetischen Schriften. Eine Einwirkung dieser Vorstellungen sahen wir im Poimandres. Aber auch die Vorstellungen von einem βαcιλεύς cwτήρ sind im Orient alt; auch an sie konnte und mußte der Hermeskult anschließen. Ihre bekannteste Ausbildung haben sie freilich in dem Kult des Osiris als Weltheiland gefunden, wie er sich uns in den alten Verkündigungen der Isis und der jungen Schrift Κόρη κότμου darstellt. Vom Himmel hernieder bringt er Ordnung und Frieden, Gesittung und richtige Gottesverehrung und steigt nach der diaκόςμητις wieder zum Himmel empor (den Schluß des Heilsberichts bildet wieder die Himmelfahrt). Aber auch König Hermes hat die Gerechtigkeit auf Erden begründet, auch er den Kult gelehrt, auch er durch seine Erfindungen den Bioc erst zum Bioc gemacht. Auch an ihn konnten, zumal in einer Zeit, deren Sehnen nach einer neuen διακόςμητις, nach Entsühnung von all dem Frevel und nach Frieden für den müden Erdkreis ging, die Vorstellungen vom βαcιλεύς ςωτήρ schließen.

Daß es tatsächlich geschehen ist, zeigt uns vielleicht Horaz in den bekannten Versen:

sive mutata iuvenem figura ales in terris imitaris, almae filius Maiae, patiens vocari Caesaris ultor, serus in caelum redeas diuque laetus intersis populo Quirini, neve te nostris vitiis iniquum

<sup>1)</sup> Bergmann, Hieroglyphische Inschriften S. 86 und 49.

<sup>2)</sup> Krall, Wiener Studien V 315 A.

ocior aura tollat; hic magnos potius triumphos, hic ames dici pater atque princeps, neu sinas Medos equitare inultos te duce, Caesar. 1)

Allbekannt und von allen Erklärern angenommen ist die Deutung zweier großen Philologen, der italische Mercurius, der Gott der gewerbtreibenden kleinen Leute sei hier gemeint; sie hätten sich zuerst an Oktavian angeschlossen, ihr Gott sei er geworden. Der Gedanke ist wunderhübsch — aber paßt er zu den Versen des Horaz? Und ist es überhaupt eine italische oder griechische Vorstellung, daß ein bestimmter Gott niedersteigt, die Gestalt eines bestimmten Menschen annimmt und dann nach Entsühnung der Erde zum Himmel zurückkehrt?<sup>3</sup>) Orientalisch ist dieser

<sup>1)</sup> Die drei Strophen treten als feste Einheit den drei vorhergehenden gegenüber. Welches Gebet, welche Sühnung kann retten? So hatte der Dichter gefragt; die Antwort geht von dem Staatskult aus. Der Sühngott ist nach griechisch-römischer Vorstellung Apollo; ihm kommt die Aufgabe scelus expiandi zunächst zu. Uns i c h t b s r (das heißt νεφέλη είλυμένος ὤμους Π. 5, 186) soll er niedersteigen und selbst die heilige Handlung vollziehen. Von hier aus ist auch Tibulls Flehen (II 5, 79) zu verstehen: sed tu iam mitis, Apollo, prodigia indomitis merge sub aequoribus (mit Absicht sind vorher die Prodigien erwähnt, welche dem Bürgerkrieg tatsächlich vorhergegangen sind; das neue saeculum stand bevor). Unsichtbar hat nach der Verkündigung der Sibylle Apollo ja bereits die Schicksalslenkung über dieses Geschlecht übernommen (tuus iam regnat Apollo). Dieser Apollo aber ist auch der Schutzgott des Kaisers; so deutet Horaz auch auf die Möglichkeit, daß die göttliche Stammutter des julischen Geschlechtes die Leitung übernimmt (daß Venus Erycina als Sühnerin und Helferin in der Not nach Rom gerufen war, mochte einen Anhalt mit bieten, war aber nicht bestimmend). Der Venus wird als Ahnherr des Volkes Mars beigefügt, dem als Ultor sceleris Octavian den Tempel gelobt hat und der nun gesättigt sein kann an dem grausigen Schauspiel und Frieden geben (auch er hat seinen Tempel extra portam Capenam auf Befehl der Sibylle empfangen). Auf den Kaiser ist bereits hingedeutet, soweit dies in dem Anschauungskreise heimischen Glaubens geschehen konnte. Wenn jetzt Horaz in drei weiteren Strophen eine diesem Kreise völlig fernstehende Gottheit einführt und einen Wechsel der Anschauung in den Worten mutata figura iuvenem imitaris so stark hervorhebt, so sind wir berechtigt, eine neue Grundauffassung, eine neue Theorie der Erlösung in seinen Worten zu suchen.

<sup>2)</sup> Selbst der Kult eines 'Αντίοχος 'Απόλλων Σωτήρ oder 'Επιφανής Διόνυςος, Σέλευκος Ζεὺς Νικάτωρ u. s. w drückt schwerlich ganz diese Empfindung sus.

Reitsenstein, Poimandres.

Gedanke allerdings, und es lohnt vielleicht gerade im Hinblick auf Horaz den sicher alten Grundgedanken der Κόρη κόςμου sich zu vergegenwärtigen. Ruchlosigkeit und Verbrechen haben auf der Erde überhand genommen; da nahen die Elemente selbst bittend dem Throne des Höchsten. Das Feuer fleht: ἀνάτειλον ἤδη cεαυτὸν χρηματίζοντι τῷ κόςμψ καὶ τοῦ βίου τὸ ἄγριον μύηςον εἰρήνη χάριςαι νόμους τῶ βίω . . . πλήρωςον καλῶν ἐλπίδων πάντα. φοβείςθωςαν ἄνθρωποι την ἀπὸ θεῶν ἐκδικίαν ... μαθέτως εὐεργετηθέντες εὐχαριстіїса. Luft und Wasser klagen, und die am schwersten gekränkte Erde fleht: χωρήςαι θέλω μεθ' ων φέρω πάντων καὶ θεόν, χάριςαι τή τἢ κἂν οὐ τεαυτόν, οὐ τάρ τε χωρεῖν ὑπομένω, ⟨άλλὰ⟩ ταυτοῦ τινα ίερὰν ἀπόρροιαν. ετοιχείων τιμιωτέραν τῶν ἄλλων τὴν γῆν μεταποίητον. Da sendet Gott Osiris und Isis als Menschen zur Erde nieder; sie vermenschlichen den Bioc, hemmen den Mord, begründen Tempel und Kult, geben die Gesetze und steigen endlich als Götter wieder zum Himmel empor. Wir erinnern uns, daß in dem Naassener-Text Osiris mit Hermes und zugleich mit dem phrygischen Papas identifiziert wird, der diesen Namen empfangen hat, weil alle himmlischen, irdischen und unterirdischen Gewalten zu Gott flehten: παθε παθε τὴν ἀςυμφωνίαν τοῦ κόςμου καὶ ποίηςον εἰρήνην.

Den Orient hatte Augustus durchzogen, Recht und Ordnung überall hergestellt, Bürgerkrieg und Aufruhr gebändigt; als Gesetzgeber trat er in Rom wieder auf, und seine Sittengesetzgebung wie seine Tempelgründungen und Kultvorschriften bezweckten, wie man laut verkündete, die Widerkehr ähnlicher Frevel, des Kampfes aller gegen alle, zu verhindern. Ist es da so wunderbar, wenn er im Orient und in den Gegenden Italiens, die sich nachweislich schon orientalisch-mystischem Kult geöffnet hatten 1), als dieser göttliche cwthe, ist es befremdlich, wenn er, der Ordner des κόςμος, als Hermes empfunden wurde? Von Augustus heißt es ja in der berühmten Inschrift von Priene 2): ἐπε[ιδὴ ἡ πάντα] διατάξαςα τοῦ βίου ἡμῶν πρόνοια επουδὴν εἰςεν[ενκαμ]ένη καὶ φιλοτιμίαν τὸ τεληότατον τῷ βίψ διεκόςμη[ςεν] ἐνεγκαμένη τὸν Σεβαςτόν, δν εἰς εὐεργεςίαν ἀνθρώ[πων] ἐπλήρωςεν ἀρετῆς [ὧ]ςπερ ἡμεῖν καὶ τοῖς μεθ' ἡ[μᾶς cwtħρα πέμψαςα] τὸν παύςοντα τὸν πόλεμον κοςμήςοντα [δὲ πάντα].3) Die

<sup>1)</sup> Für Pompeji vgl. oben S. 163.

<sup>2)</sup> Mommsen-Wilamowitz, Athen. Mitteilungen XXIV 289.

<sup>3)</sup> Wenn von dem Tage, an dem Augustus geboren ist, und der ja selbst

merkwürdige Übereinstimmung mit den eben erwähnten Texten läßt wohl auf eine religiöse Grundlage dieser Formeln schließen, die freilich in stoischem Sinne abgeschwächt ist. Jedenfalls würde diese Deutung dem Gedichte des Horaz gerecht, was ich von der bisher giltigen nicht ganz zu sagen wage. 1)

eine Art göttliches Wesen ist (wie die spätere Lehre von den 365 Archonten zeigt), gesagt wird: ἡρξεν δὲ τῷ κόςμψ τῶν δι' αὐτὸν εὐαγγελίων, so hat dies Dieterich (Zeitschr. f. d. neutestam. Wissenschaft und Kunde des Urchristentums 1900 S. 336) mit dem Kult des Εὐάγγελος in Verbindung gebracht; er ist nach Hesych und den Darstellungen der Vibia-Katakombe Hermes (vgl. Beigabe II).

1) Nur so scheint mir der Gegensatz zu den Worten patiens vocari Caesaris ultor, nur so der Schlußvers (inultos) voll zur Geltung zu kommen. Eine Berücksichtigung hellenistischer Theologie ist bei Horaz an sich nicht befremdlicher wie bei Ovid. Ich benutze die Gelegenheit, um den früher in den Zwei religionsgesch. Fragen (S. 69) aus alexandrinischen Anschauungen erklärten Gedichten des Horaz ein weiteres beizufügen. Zu dem reizenden Liede Vixi puellis nuper idoneus (III 26) bemerkt Kießling, um die Schlußstrophe

O quae beatam diva tenes Cyprum et Memphin carentem Sithonia nive, regina, sublimi flagello tange Chloen semel arrogantem

zu erklären: "Warum Venus so nachdrücklich als Herrin von Memphis angerufen wird, ist unklar; ein angebliches Heiligtum der Aphrodite daselbst erwähnen Herodot II 112 (1) und Strabo XVII 807; ἀχείμαντος (Sithonia nive carentem) heißt Memphis bei Bakchylides fr. 39. Vielleicht liegt eine Reminiszenz aus Sappho oder Alkaios zu Grunde." Es ist die seit Kießling ja übliche Erklärung des besonders Gelungenen oder besonders Mißratenen. Ich gestehe, daß sie mir hier Horaz als den erbärmlichsten aller Verseschmiede erscheinen läßt; quae Cyprum tenes ist eine so einfache Umschreibung des Namens Kypris, das neben ihr die Erwähnung eines mit erlesenster Gelehrsamkeit glücklich herausgefischten Fremdkultes zu Memphis abscheulich wirkt. Die göttliche Herrin von Memphis ist bekanntlich Isis (vgl. S. 138); sie sagt von sich selbst im Hymnus von Andros (C. I. Gr. Ins. V 739, 37): ανδρί γυναϊκα ευνάγαγον, und schon Eudoxos hat sie mit Aphrodite identifiziert; als solche empfand sie in Rom die Jugend. So sagt Horaz nur: O Göttin, die du Aphrodite und Isis bist. Sein Instrument aber weiht er in einer Isiskapelle; Isis ist ja die πελαγία, d. h. marina, Isis die regina (Wissowa, Religion und Kultus der Römer S. 295 und 297; die Geißel paßt für Aphrodite — auf Pindar Pyth. 4, 219 verweist Plasberg — wie für die Herrscherin Ägyptens, vgl. Dieterich, Abraxas S. 188A.). Ein Liedchen an Isis, wie wir es im Epigramm erwarten würden, ist in den Ton der Ode steigernd übertragen. Zu den Steigerungsmitteln gehört das eine Epitheton von Memphis ἀχείμαντος, welches die Stadt ähnlich wie den Olymp als Sitz seliger Götter erscheinen lassen soll. Das ist wirklich übersetzt und infolge der von Horaz gegen das Original beliebten poetischen IndividualisieDoch genug von der Vorstellung von dem βαcιλεύc als cωτήρ; weit wichtiger ist ja, daß sich in einem eng mit Judäa verbundenen Lande die Vorstellung von dem διδάκκαλος oder προφήτης als cωτήρ nachweisen läßt. Auch hier konnte das Christentum an Vorhandenes anschließen.<sup>1</sup>) —

So hat die Betrachtung jener späten Nachwirkungen des Hermetismus doch auch für die frühere Zeit einiges ergeben. Daß ich in der Schilderung der Ssabier ausführlicher geworden bin, möge der Leser damit entschuldigen, daß es unmöglich ist, auf Chwolsohns Werk einfach zu verweisen, und daß es interessant zu beobachten ist, daß an dieser Stelle das Fortleben der hellenistischen Religion auch kulturhistorische Bedeutung hatte. Denn aus dem Kreise der Ssabier, die sich bis in das zwölfte Jahrhundert hielten, ist, wie man aus Chwolsohns biographischen Notizen ersieht, eine besonders große Zahl der Übersetzer hervorgegangen, welche den Arabern griechisches Geistesleben erschlossen. Ja, vielleicht reicht dieser Einfluß noch weiter. Wer auch nur De Boers kurze Geschichte der arabischen Philosophie liest und darin so manchmal ohne jede Erklärung gnostische Ein-

rung sogar wenig glücklich übersetzt; alles übrige ist fein und individuell empfunden.

<sup>1)</sup> Daß die jüdische Messiasvorstellung in einzelnen Kreisen von hier aus mit beeinflußt werden konnte, wird man nicht von vornherein bestreiten können. — Nicht in der currho-Lehre an sich liegt die Eigenheit des Christentums, und noch weniger in der Hervorhebung der Heilwunder oder der Parallelisierung der körperlichen und geistigen Heilung, wie ich für Philologen nicht auszuführen brauche. Daß diese Erlösung nicht eine bloße Vertreibung der bösen Leidenschaften oder Laster, eine Befreiung vom Tode und Sicherung ewigen Lebens bei Gott, sondern zunächst eine Vergebung der Sünden ist, scheint mir das Neue. Der furchtbare Ernst der Predigt von der Schuld und Versöhnung fehlt, soweit ich sehe, dem Hellenismus. Man darf das Totengericht, von dem die yvwcic befreit, oder die Hades-Strafen, von denen Weihen entheben, ja selbst das Streben nach Reinheit in der Askese nicht im Ernst mit jener Wiederbelebung der ursprünglich ja den meisten Religionen eigenen Anschauungen von Schuld und Sühne vergleichen, die sich im Judentum allmählich vollzogen und die gewaltigsten und tiefsten Gedanken der jüdischen Prophetie verallgemeinert und erweitert hatte. Als die erste Gemeinde dann den Tod Jesu mit diesem tiefen Gefühl der Schuld und dem Glauben an die Vergebung auch der schwersten Sünde in Verbindung brachte, da, aber auch erst da, hat die christliche curtip-Lehre ihr Eigenstes, ihre welterobernde Kraft gewonnen, und ihre hellenistischen Rivalen konnten ihr nur noch den Weg durch eine Welt bereiten, die eben wieder die Sünde zu empfinden gelernt hatte.

flüsse konstatiert findet oder beobachtet, wie stark der Neuplatonismus die gesamte Entwicklung beeinflussen soll, wird es bedauern, daß De Boer auf den unter dem Islam weiterlebenden Hermetismus nähere Rücksicht nicht genommen hat. Die Einwirkungen scheinen z. B. bei der Sekte der treuen Brüder von Basra nicht gering, und der Eindruck, daß es sich hier mehr um die Ausgestaltung einer vorhandenen Religion als eines philosophischen Systemes handelt, ist fast zwingend. Doch das zu entscheiden ist Sache des Fachgelehrten. Ihm muß ich natürlich auch eine weitere Frage zur Beurteilung übertragen, die ich nicht ganz mit Stillschweigen zu übergehen vermag.

Tiedemann, dessen Verdienste um den Text des uns erhaltenen Hermetischen Corpus später zu würdigen sind, scheint zu seiner Beschäftigung mit ihm dadurch gekommen, daß er sich mühte, die Stellung der Kabbala in der Geschichte der Philosophie zu ermitteln. Überall glaubte er in den Hermetischen Schriften ihre Spuren zu sehen, und die Übereinstimmungen sind in der Tat groß. Nun kann man jene spät-jüdische Mystik weder direkt aus Philon ableiten, der in der religiösen Literatur der Juden nie genannt und schwerlich viel benutzt ist, noch die lange Zeit in ihrer Bedeutung überschätzten Essener für diese gewaltige Entwicklung verantwortlich machen oder mit Franck alles aus babylonisch-persischen Einflüssen erklären. Auch das Zauberwort "Gnostizismus" hilft uns zu einem geschichtlichen Verstehen nicht viel, so überraschend oft die Ähnlichkeiten sind. Denn schlagend scheint Karppe 1) erwiesen zu haben, daß die Hauptschrift der Kabbala, der Zohar, erst im XIII. Jahrhundert entstanden ist<sup>9</sup>), und sicher mit Recht sucht derselbe Autor das allmähliche Anwachsen dieser mystischen Richtung im Judentum selbst zu verfolgen. Fraglich aber erscheint, ob seine Erklärung, die den jüdischen Mystizismus vollständig isoliert, genügen kann.

So sei es gestattet, die Wechselwirkungen zwischen ägyptischer und jüdischer Theologie, die ich mehrfach schon hervorgehoben habe, noch einmal in ihrem Zusammenhang, soweit ich kann, zu verfolgen. Würde doch ohne einen, wenn auch noch so ungenügenden

<sup>1)</sup> Étude sur les origines et la nature du Zohar, Paris 1901.

<sup>2)</sup> Freilich scheint er weder eine Fälschung des Moses von Leon noch überhaupt das Werk eines Mannes. Auf orientalischen Ursprung weist die Geschichte des jüdischen Mystizismus, die Karppe näher verfolgt.

Versuch hierzu die Aufgabe, welche dieser Abschnitt mir stellte, ungelöst und vieles in der vorausgehenden Darstellung unverständlich bleiben.

Ich beginne damit, frühere Behauptungen zu erweitern und zu ergänzen.

Die Lehre vom Thot-Hermes lautet in der Inschrift von London (IV Z. 59 oben S. 64): "Er ist Thot, der weise, dessen Kraft größer ist als die der anderen Götter. Er vereinigte sich mit Ptah, nachdem er alle Dinge und alle Gottesworte hervorgebracht hatte, damals, als er die Götter gebildet hatte, die Gaue besiedelt hatte, die Götter in ihre Heiligtümer gestellt hatte, als er ihre Opfer festgesetzt, ihre Heiligtümer gegründet und Statuen ihrer Leiber gemacht hatte zu ihrer Zufriedenheit." Hiermit vergleiche man den Bericht des Artapanos 1) tiber Moses: ἔτι δὲ τὴν πόλιν εἰς λς' νομούς διελεῖν καὶ έκάςτω τῶν νομῶν ἀποτάξαι τὸν θεὸν ςεφθήςεςθαι, τά τε ໂερὰ γράμματα τοῖς ίερεῦςιν. είναι δε και αιλούρους και κύνας και ίβεις\*), ἀπονείμαι δε καὶ τοῖς ἱερεῦςιν ἐξαίρετον χώραν.... διὰ ταῦτα οὖν τὸν Μώϋςον ύπὸ τῶν ὄχλων ἀγαπηθήναι καὶ ὑπὸ τῶν ἱερέων ἰςοθέου τιμής καταξιωθέντα προςαγορευθήναι Έρμην διά την των ίερων γραμμάτων έρμηνείαν. Sehen wir nun, daß Moses auch Verfasser einer rein ägyptischen Schöpfungsgeschichte wird<sup>3</sup>), und daß er bei Artapanos Erfinder der Philosophie wie Hermes, Horus u. a. heißt<sup>4</sup>), so folgt für mich zwingend, daß der jüdische Gesetzgeber in der Tat schon im zweiten Jahrhundert v. Chr. in bestimmten Kreisen Ägyptens Verehrung genoß<sup>5</sup>); Artapanos wird für mich dadurch zum weiteren

<sup>1)</sup> Aus dem Ende des zweiten Jahrhunderts v. Chr. (Eusebios *Praep. ev.* IX 27 p. 432); Moses wird zugleich mit Musaios, dem Lehrer des Orpheus identifiziert (vgl. oben S. 120).

<sup>2)</sup> Es sind die heiligen Tiere. Der Ibis als heiliges Tier des Moses begegnet noch bei Iosephos (Ant. II 246, vgl. Zwei religionsgesch. Fragen S. 101). Bei Philon von Byblos erfindet Taautes die "Schlangenschrift" und lehrt den Kult der Schlange.

<sup>3)</sup> Im Papyrus W von Leiden, herausgegeben von Dieterich im Abraxas. In der üblichen Formelsprache dieser Literatur wird ihre Übereinstimmung mit den Hermetischen Schriften und dem Bericht des Manetho hervorgehoben und erklärt: Manetho und Hermes haben sie geplündert. Die Titel der Mosesbücher Movác und Kaeic kehren in den Hermetischen Schriften wieder.

<sup>4)</sup> Er erfindet auch die Maschinen für Bauten; er ist Baumeister wie Asklepios bei Manetho.

<sup>5)</sup> Ein Jude konnte nicht erfinden, daß Moses den Tierdienst begründet

Zeugen für Alter und Art auch der Hermetischen Literatur. Das Gegenbild bietet die alchemistische Literatur in dem jüdischen Moses und seiner Schwester Mirjam, die für Isis eingetreten ist.

Ich erwähnte schon oben jene wichtige Stelle des Josephos (Ant. I 71), nach welcher der fromme Seth und seine Nachkommen ihre Erkenntnisse auf zwei cτήλαι schreiben: μένει δ' ἄχρι δεῦρο κατά γῆν τὴν Cειριάδα.1) Das erinnert, wie schon Plew (Jahrb. f. Phil. 1868 S. 839) sah, selbst in der Form an die Hermetische Lehre bei Pseudo-Manetho (oben S. 139): χρηματίσας ἐκ τῶν ἐν τῆ Cηριαδική γή κειμένων στηλών. Sie hat der erste Hermes vor der Sintflut errichtet und 'Αγαθός δαίμων, der Sohn des zweiten Hermes, nach ihr gedeutet.<sup>2</sup>) Die Cειριάς γη ist als Heimat der Isis durch eine Inschrift bezeugt; die Göttin selbst wird als Νειλώτις oder Cειριάc bezeichnet<sup>8</sup>); sie ist die Fruchterde und ist Ägypten. Es ist nicht nötig, mit Plew an Äthiopien zu denken4); es handelt sich offenbar zunächst um eine sakrale Formel; Josephos wird schwerlich nachgedacht haben, wo das in seiner Quelle erwähnte Land lag Aber daß diese Quelle die Nachkommen des frommen Seth in Ägypten - oder Äthiopien - wohnen und dort ihr geheimes Wissen auf Stelen schreiben läßt, ist wichtig. Sie wird Adams späteren Wohnsitz ebendahin verlegt haben, weil die Ägypter angeblich die ersten

hat; nur wenn ihm dies gegeben war, konnte er ihn durch eine neue Offenbarung Gottes den reinen Kult lernen lassen. Hierdurch erklärt sich die Berücksichtigung des mosaischen Schöpfungsberichtes in Stücken wie der Poimandres.

<sup>1)</sup> Σειρίδα Niese, cιριάδα und cηιρειάδ einzelne Zweige der Überlieferung.

<sup>2)</sup> Zum Vergleich zitiere ich den Anfang einer astrologischen Schrift aus dem Paris. graec. 2419: 'Ο Σήθ ἐφεθρε τὸ μάθημα τής ἀςτρονομίας δι' ἀγγέλου κυρίου, δθεν και προγνοὺς τὰ μέλλοντα γενέςθαι, κατακλυςμοὺς διὰ πυρὸς ἡ (καὶ Cod.) ΰδατος, δύο πύργους ἀνψκοδόμηςεν λίθινον καὶ πλίνθινον, ἐν οῖς καὶ τὸ μάθημα τής ἀςτρονομίας ςυνέγραψεν, ἵνα εἰ μὲν διὰ πυρὸς γένηται ὁ κατακλυςμός, μένει ὁ λίθινος κτλ.

<sup>3)</sup> Drexler in Roschers Lex. d. Myth. II S. 388, 408, 455. \(\Sigma\) \(\text{e}\) (p10c heißt der Nil.

<sup>4)</sup> Möglich wäre es allerdings, da mehrfach (z. B. bei Augustin De civ. dei XVIII 8) die Behauptung auftritt; Isis stamme aus Äthiopien. Sie wird sich kaum trennen lassen von dem Anspruch der Äthiopen, das älteste Volk zu sein (Diodor III 2). Die Sage ist ganz der ägyptischen nachgebildet. — Wenn ich im Text zunächst der Deutung gefolgt bin, die den Landesnamen von dem Namen des Nil ableitet, muß ich hinzufügen, daß die Ableitung von dem Namen des Sterns, welcher der Isis eigen ist, mir ebenso möglich scheint. Dann ist die Beziehung auf Äthiopien sogar ausgeschlossen.

Menschen sind und alle Völker den Kult der Götter gelehrt haben. Daß die Ägypter einen Gott Seth kannten, mag mitgewirkt haben.<sup>1</sup>)

Wieder auf andere Wege weist uns das von Laurentius Lydus angeführte Fragment einer Hermetischen Schrift<sup>9</sup>): ὅτι πολλή τοῖς θεολόγοις διαφωνή περί τοῦ παρ' Εβραίων τιμωμένου θεοῦ καὶ γέγονε καὶ ἔςτιν. Αἰγύπτιοι τάρ καὶ πρώτος Ερμής Οςιριν τόν ὄντα θεολογοῦςιν αὐτόν, περὶ οῦ Πλάτων ἐν Τιμαίω (27 d) λέγει τί τὸ ὂν μὲν άεί, γένεςιν δὲ οὐκ ἔχον, τί δὲ τὸ γινόμενον, ὂν δὲ οὐδέποτε. Das weist auf eine Schrift, welche die ägyptischen Epitheta des höchsten Gottes bei Platon einerseits, in der jüdischen Literatur andererseits wiederfinden und Osiris zum allgemeinen Gott machen wollte. Ich würde bei diesem Charakter der Schrift auf die Angabe gar kein Gewicht legen, wenn sie nicht durch eine ziemlich alte Zauberformel, die Dämonenaustreibung des Schreibers Jeûs), eine überraschende Bestätigung gewänne: cτήλη τοῦ ἰεοῦ τοῦ ζωγράφου εἰς τὴν ἐπι**cτολήν⁴). Cὲ καλῶ τὸν ἀκέφαλον, τὸν κτίςαντα τῆν καὶ οὐρανόν, τὸν** κτίςαντα νύκτα καὶ ἡμέραν, εὲ τὸν κτίςαντα φῶς καὶ ςκότος εὐ εἶ  $^{\circ}$ Οςορόννωφρις $^{5}$ ), δν οὐδεὶς εἶδε πώποτε, ςὰ εἶ Ἰάβας $^{6}$ ), ςὰ εἶ Ἰάπως. cù διέκρινας τὸ δίκαιον καὶ τὸ ἄδικον, cù ἐποίηςας θῆλυ καὶ ἄρρεν, εὺ ἔδειξας ςπορὰν καὶ καρπούς, εὺ ἐποίηςας τοὺς ἀνθρώπους ἀλληλοφιλείν και άλληλομιςείν. Τ) έγώ είμι Μούτης δ προφήτης του, ψ παρέδωκας τὰ μυςτήριά cou τὰ ςυντελούμενα ἐΙςτραήλ. ςὰ ἔδειξας ύγρον καὶ ξηρόν καὶ πάσαν τροφήν. ἐπάκουσόν μου ἐγώ εἰμι ἄγγελος

<sup>1)</sup> Wie sich in Ägypten der jüdische Seth mit dem Bruder des Osiris verschmolz, der ja auch als mächtiger Gott verehrt wird, ist z. T. noch dunkel (vgl. den besonders lehrreichen Zauber bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 54). Für die späteren Sethianer ergibt wenigstens einiges Preuschen, Festgruß f. Bernh. Stade 240 ff., doch muß die Frage wohl in weiterem Zusammenhang noch einmal behandelt werden.

<sup>2)</sup> De mensibus IV 53 p. 109, 13 Wünsch.

<sup>3)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 129 Z. 96, vgl. Kenyon, Greek Pap. Cat. I p. 68. Dämonenaustreibungen begegnen wir in Ägypten bekanntlich sehr früh. Die jüdischen Magier übernahmen sie; vgl. Josephos Ant. VIII 46.

<sup>4)</sup> Ein Buch Jeû in Briefform wird also bezeugt.

<sup>5)</sup> Der gute Osiris, Kultname.

<sup>6)</sup> Den Namen deutet Blau (Das altjüd. Zauberwesen 131) aus der samaritanischen Aussprache des Tetragrammaton (lαβε, lαβα). Für Samarien würde in der Tat der Zauber passen.

<sup>7)</sup> Es sind die an Isis, bezw. Osiris, regelmäßig gerühmten Werke.

τοῦ φαπρω 'Οςορόννωφρις' τοῦτό ἐςτίν ςου τὸ ὄνομα τὸ ἀληθινὸν τὸ παραδιδόμενον τοῖς προφήταις 'Ιςτραήλ. ἐπάκουςόν μου¹)... εἰςάκουςόν μου καὶ ἀπόςτρεψον τὸ δαιμόνιον τοῦτο. ἐπικαλοῦμαί ςε τὸν ἐν κενῷ πνεύματι δεινὸν καὶ ἀόρατον θεόν¹)... ἀκέφαλε ἀπάλλαξον τὸν δεῖνα ἀπὸ τοῦ ςυνέχοντος αὐτὸν δαίμονος²)..... οῦτός ἐςτιν ὁ κύριος τῶν θεῶν, οῦτός ἐςτιν ὁ κύριος τῆς οἰκουμένης, οῦτός ἐςτιν ὁν οἱ ἄνεμοι φοβοῦνται, οῦτός ἐςτιν ὁ ποιήςας φωνή³) προςτάγματι ἑαυτοῦ πάντα. κύριε βαςιλεῦ δυνάςτα βοηθέ, ςῶςον ψυχὴν 'Ιεοῦ ...... (ἐγώ εἰμι ὁ ἄγγελος τοῦ θεοῦ .... ἐγώ εἰμι ὁ ἀκέφαλος δαίμων ἐν τοῖς ποςὶν ἔχων τὴν ὅραςιν, ⟨ὁ⟩ ἰςχυρός, τὸ πῦρ τὸ ἀθάνατον. ἐγώ εἰμι ἡ 'Αλήθεια, ὁ μιςῶν ἀδικήματα γίνεςθαι ἐν τῷ κόςμῳ. ἐγώ εἰμι ὁ ἀςτράπτων καὶ βροντῶν, ἐγώ εἰμι οῦ ἐςτιν ὁ ἵδρως ὅμβρος ἐπιπίπτων ἐπὶ τὴν τῆν, ἵνα ὀχεύη⁴), ἐγώ εἰμι οῦ τὸ ςτόμα καίεται δι' ὅλου, ἐγώ εἰμι ὁ γεννῶν καὶ ἀπογεννῶν, ἐγώ εἰμι ἡ Χάρις τοῦ Αἰῶνος ὄνομά μοι καρδία περιεζωςμένη ὄφιν.⁵) ἔξελθε καὶ ἀκολούθηςον.

Der Glaube, daß der geheimnisvolle Gott der Juden, dessen Name nicht ausgesprochen werden darf, Osiris sei, läßt sich herauf verfolgen bis zu Manetho, der Moses zum Priester des Osiris macht, Es ist durchaus möglich, daß es in dem Grenzgebiet Gemeinden gab. die wirklich Osiris als den Gott Israels verehrten. Umgekehrt zählte das Judentum nicht nur unter den hellenistischen, sondern auch unter den nationalägyptischen Bewohnern des Niltales zahlreiche Anhänger. Erman hat unlängst hervorgehoben, daß nach dem Talmud mindestens im zweiten Jahrhundert n. Chr. biblische Handschriften demotisch geschrieben und wohl in ägyptischer Sprache umliefen. Ihr

<sup>1)</sup> Es folgen magische Worte.

<sup>2)</sup> Die Formel wird mit magischen Worten dreimal wiederholt; beim dritten mal schließen die magischen Worte Ιτάκ ταβαώθ Ιαώ.

<sup>3)</sup> owny Pap. Auf Wünsch, Defix. tab. Att. p. XVII l. 24 verweist Plasberg.

<sup>4)</sup> Vgl. die Nomen-Liste aus Philae (Brugsch, Die biblischen sieben Jahre der Hungersnot 189): "es sprudelt der Nil als seine Schweißtropfen".

<sup>5)</sup> Es scheint, daß der Name in ägyptischen Zeichen geschrieben war.

<sup>6)</sup> Αἰγύπτιοι Σύροι nennt der Magier Euenos (Dieterich, Abraxas S. 202, 28), und Poseidonios (bei Strabon XVI 760, vgl. 764) wollte in Galila, Samaria und am Toten Meere ägyptische Bevölkerungselemente gewahrt haben.

<sup>7)</sup> Zeitschr. f. äg. Spr. 1897 S. 109 auf Grund von Baraitha Sabbath 115 a und Megilla 18 a. Die Sprachen, in welche die Thora übersetzt ist, sind Ägyptisch, Medisch, Hebräisch (?), Elamitisch, Griechisch. Es sind, wie Erman richtig hervorhebt, die Sprachen, die z. T. auch Apostelgesch. 2, 9 wiederbegegnen

Gegenbild boten jene Πτολεμαϊκαὶ βίβλοι (vgl. oben S. 106 A. 6), welche in griechischer Sprache ägyptische und jüdische Theologie und Theurgie in bunter Vereinigung enthielten und die Existenz ähnlicher Schriften in ägyptischer Sprache bezeugten. Im vierten Jahrhundert sehen wir dann im Gebrauch der Poimandres-Gemeinde apokryphe Schriften des Salomon und des angeblichen Mambres<sup>1</sup>), und in dem Talmud begegnen mehrfach koptische Proselyten als Schriftgelehrte. 3) Die Wechselwirkungen scheinen immer stärker zu werden. und Magie lassen sich in dieser Zeit nicht trennen; so läßt auch die Ausgestaltung der jüdischen Magie Schlüsse auf die allgemeinen Einwirkungen Ägyptens zu, die m. E. noch lange nicht scharf genug gezogen sind, zum Teil wohl, weil uns das Material bisher so ungenügend erschlossen ist.8) Noch immer bilden Papyri oder Bleitäfelchen einerseits, die handschriftliche Überlieferung andererseits für unsere Vorstellungen und unsere Arbeitsmethode getrennte Gebiete. Und doch wird dieselbe ἀρχαγγελική βίβλος des Moses in den Papyri wie in den φυλακτήρια des Parisin. graec. 2316 benutzt, und diese φυλακτήρια selbst bieten die trefflichsten Parallelen zu den Zaubergebeten der Papyri und den Gebeten der christlichen Gnostiker.4)

Den Zusammenhang mit der Theologie erkennen wir am deutlichsten in dem astrologischen Element des jüdischen Zaubers. Von ihm gibt ja schon das Testament Salomons eine gewisse Anschauung; mehr noch eine leider unveröffentlichte Schrift Salomons an seinen

<sup>1)</sup> Berthelot p. 245.

<sup>2)</sup> Blau, Das altjüdische Zauberwesen S. 43. Daß das Judentum in Ägypten, auch unter der Herrschaft des Islam, eine bedeutende Rolle spielt, ist bekannt; eine direkte Beeinflussung des Judentums durch spät-ägyptische Tradition scheint hiernach möglich, war aber schwerlich stark genug, die Entwicklung jüdischer Mystik in der später zu schildernden Weise zu beeinflussen.

<sup>8)</sup> Blaus oben erwähntes Buch kann natürlich nicht genügen; der Verfasser scheint von der Fülle des in griechischer Sprache handschriftlich erhaltenen Materials keine Ahnung zu haben. Aber der Nachweis, daß der Talmud die Magie überall auf Ägypten zurückführt, und daß die jüdische Magie auf das stärkste von Ägypten beeinflußt ist, scheint in der Tat gelungen.

<sup>4)</sup> Zu den früher erwähnten Beispielen füge ich noch ein relativ junges (aus fol. 485°): ἐπικαλούμεθά  $c\varepsilon$ , δέςποτα, θεὲ θεῶν, ⟨κύριε⟩ τῶν ἄνω δυνάμεων, ἄχραντε, ἄφθαρτε, ἀμίαντε, ἀψηλάφητε [ἀμίαντε], ἀχειροποίητε, ἀκαταςκεύαςτε, ἔνδοξε, ἐνδοξότατε, ὁ ἐπὶ ⟨τῶν⟩ πόλων ἔχων τὴν ἐξουςίαν (vgl. Beigabe II), ὁ μόνος πατήρ, ὁ κύριος ἡμῶν Ἰηςοῦς Χριςτός. ἐπικαλούμεθά  $c\varepsilon$ , κύριε ὁ θεὸς ἡμῶν, ὑγίαν καὶ  $c\omega$ τηρίαν παράςχου.

Sohn Rehabeam, welche genau verzeichnet, welche Planeten und Zodiakalzeichen man für bestimmte Zwecke anrufen muß.¹) Weiter führt die ebenfalls unveröffentlichte Sammlung jüdischer Planetengebete im Parisinus graecus 2419 fol. 177, welche für jeden Planeten zunächst angibt, wieviel ἄγγελοι und wieviel δαίμονες in ihm walten, wie sie heißen und wie sie anzurufen sind.²) Ich darf auf die früheren Ausführungen über den Glauben an die είμαρμένη bei den Juden verweisen (S. 78 ff.); sie empfangen durch solchen Zauber ihr Licht, und umgekehrt, der Zauber gewinnt für uns an Wichtigkeit, wenn wir uns erinnern, daß schon unsere Evangelien voraussetzen, daß Männer, welche in dieser Weise Dämonen beschworen, schon in Jesu Zeit auch im eigentlichen Judäa herumzogen.³)

Ähnlich mit der Theologie verbunden ist die Alchemie; ich brauche nach den mannichfachen Ausführungen des vorigen Kapitels nur auf die Rolle des Moses und der Mirjam in diesen Schriften sowie vielleicht noch auf den Buchanfang (Berthelot a. a. O. 213) zu verweisen: Λόγος ἀληθής Σοφὲ Αἰγυπτίου καὶ θεοῦ Ἑβραίων κυρίου τῶν δυνάμεων Σαβαώθ. δύο γὰρ ἐπιςτῆμαι καὶ ςοφίαι εἰςὶν ἡ τῶν Αἰγυπτίων καὶ ἡ τῶν Ἑβραίων.

Daß wir aus diesem für mehr als sechs Jahrhunderte nachweis-

<sup>1)</sup> Mir bekannt aus Parisin. graec. 2419 fol. 218. Schon der Anfang: πρόσεχε ἀκριβῶσ μου υἱὲ 'Ροβοὰμ εἰς τὴν ἀκρίβειαν τῆς τέχνης (vgl. in der Κόρη κόσμου Stob. Ekl. p. 394, 25: πρόσεχε, τέκνον 'Ωρε· κρυπτῆς γὰρ ἐπακούεις θεωρίας) und mehr noch die Mahnung, diese Schrift niemandem zu zeigen, charakterisiert sie als Nachbildung Hermetischer Schriften. Daß auch Dämonenaustreibungen, welche dem ägyptischen Zauber besonders eigen sind, darin vorkommen, interessiert wegen Josephus Ant. VIII 46.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 75. Ähnliche Planetengebete der Harraniter bietet Dozy-Goeje 849 ff.

<sup>3)</sup> Zum Beweise genügt Matth. 12, 27 = Luk. 11, 19: εἰ ἐγιὐ ἐν Βεελζε-βοὺλ ἐκβάλλω τὰ δαιμόνια, οἱ υἰοὶ ὁμῶν ἐν τίνι ἐκβάλλουςιν. Die eigentümliche Fortbildung zeigt Apostelgesch. 19, 13: ἐπεχείρηςαν δέ τινες καὶ τῶν περιερχομένων Ἰουδαίων ἐξορκιστῶν ὀνομάζειν ἐπὶ τοὺς ἔχοντας τὰ πνεύματα τὰ πονηρὰ τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου Ἰηςοῦ λέγοντες· ὁρκίζω ὑμᾶς τὸν Ἰηςοῦν, δν ὁ Παῦλος κηρύςςει. Die Bestätigung bietet die im Papyrus erhaltene Beschwörung bei Jesus, dem Gott der Juden (8.14 A.1). Die uns erhaltenen exorcistischen Formeln sind hier gewahrt. Um so bedenklicher stimmt die Angabe, daß noch bei Lebzeiten Jesu auch solche, die nicht seine Jünger sind, in seinem Namen Teufel austreiben (Mark. 9, 38). Es scheint, daß eine spätere Entscheidung über das Verhalten der Christen zu solchen Männern nachträglich Jesu in den Mund gelegt ist. Zur Sache vgl. auch Harnack, Mission und Ausbreitung des Christentums 92 ff.

baren Zusammenhang eine Erscheinung wie Philon erklären müssen, ist gewiß eine Binsenwahrheit, aber wohl selten voll gewürdigt. Wohl trennt ihn eine tiefe Kluft von jenen Magiern einerseits, von Romanschreibern wie Artapanos andererseits; dennoch ist er ihnen verwandt. Wenn er Moses als Noûc τέλειος bezeichnet (De agric. 312 M.) oder ihn bei seiner Rückkehr zu Gott zum Noûc ήλιοειδέςτατος werden läßt (Vit. Mos. III p. 179 M.), so gleicht er ihn damit ebenso dem ägyptischen Thot an wie Artapanos oder der Verfasser des VIII. Buches Mosis. Von seiner Logos-Lehre habe ich S. 41 ff. gesprochen. Wir dürfen, auch wenn wir uns mühen, bei ihm ein einheitliches System zu finden, nie vergessen, daß Philon in erster Linie Apologet ist, und daß der Apologet den Gedankeninhalt, den er in der Überlieferung seines Glaubens wiederfinden will, zunächst von der umgebenden Welt empfängt. Es sind in Wahrheit die Grundgedanken der ägyptisch-griechischen Mystik, die Philon mit wunderbarem Geschick in die Überlieferung seines Volkes hineinzulesen versteht; sie werden mit Virtuosenkunst bald so, bald so gewendet, wie es dem augenblicklichen Zweck und der augenblicklichen Stimmung entspricht; immer sind sie zugleich jüdische Offenbarung. Daß Philon sich dabei als Prophet, und zwar als Prophet im Sinne jener ägyptischgriechischen Mystik fühlt, wird uns später noch beschäftigen. Aber schon jetzt dürfen wir betonen, daß die Verfasser Hermetischer Schriften seine Kollegen, die Erfinder jener Zaubergebete und Sprüche niedere Genossen desselben Standes sind. Daß es nicht an Nachfolgern fehlte, auch solchen, die das Christentum nicht in den allgemeinen Ausgleichsprozeß mit hineinzogen, sondern nur die ägyptisch-griechische Mystik mit dem Judentum verbanden, lehren die Zauberpapyri und lehrt die Entwicklung z. B. der Poimandresgemeinde. Wir dürfen, seit wir das Fortwirken dieser Mystik bis ins späte Mittelalter erwiesen haben, für ihre Arbeit einen viel weiteren Spielraum annehmen, als man ihn bisher voraussetzen zu dürfen wähnte. Sollte sich von hier aus die Entwicklung der jüdischen Mystik vielleicht leichter begreifen lassen? Das Eigentümliche an ihr ist ja, daß es sich offenbar nicht um eine einmalige Entlehnung und unabhängige Ausgestaltung einiger in hellenistischer Zeit empfangener Ideen handelt, sondern daß die Übereinstimmungen mit ägyptischen und besonders mit Hermetischen Vorstellungen im Laufe der Jahrhunderte immer stärker werden. Das weist m. E. auf einen lang andauernden Einfluß dieser Vorstellungen, der ganz allmählich die widerstrebenden Faktoren im Judentum überwand.<sup>1</sup>)

Wir können in der alchemistischen und astrologischen Literatur das fortdauernde Hertiberwirken Hermetischer Schriften noch verfolgen.<sup>2</sup>) Man braucht in der Tat nur die von Pitra<sup>3</sup>) veröffentlichten Exzerpte Hermetischer Schriften mit einem jener spätjüdischen Büchlein zu vergleichen, in welchen die Sterne und ihre Namen hebräisch, arabisch, griechisch und lateinisch angegeben werden und zu jedem Stern die Pflanze und der Stein, welcher ihm entspricht,

<sup>1)</sup> Charakteristisch dafür sind weniger die Steigerung der astrologischen Anschauungen und der eng mit ihnen verbundenen Damonologie, die Ausgestaltung der Lehre von dem zweigeschlechtlichen ersten Menschen oder von dem "zweiten Gott" Metatron, dem Logos, die Ausbildung der Theorie der Ekstase bis zu jener eigentümlichen Lehre vom Propheten bei Abulafia (XIII. Jahrhundert) und derartiges mehr, als vor allem das Entstehen von Schriften, wie die Hechaloth, welche darlegen, wie der Mensch sich durch Eulogien und Hymnen geeignet macht, die sieben himmlischen Paläste zu durchwandern, und welcher Formeln und Amulette er gegenüber den Engeln und Hütern der einzelnen Tore bedarf; das ägyptische Element scheint, wenn auf Karppes Darstellung einiger Verlaß ist, sehr viel stärker geworden, als es in den Apokalypsen war. Es ist ähnlich mit dem Buchstabenzauber, der in dem Sefer Jezirah zur Ausgestaltung kommt. Erst im XIII. Jahrhundert scheint ferner die Ansicht voll ausgebildet, daß der wahrhaft Gottbegnadete, ähnlich wie der πρῶτος ἄνθρωmoc (die Form, in der sich Gott zur Erde niederneigt und unter der er verehrt werden will) ganz aus den zehn Sefiroth Gottes bestehe; ihr Gegenstück bietet das XIII. (XIV.) Hermetische Stück. Die eigentümlichen Vorstellungen von einer geschlechtlichen Vereinigung Gottes mit der Φύcιc, die uns in derselben Zeit begegnen, habe ich S. 42 A. 2; 44 A. 2 erwähnt; der Stier erscheint dabei als Symból der männlichen Kraft. Die Gleichsetzung des Menschen und des κόςμος wird echt ägyptisch durchgeführt. Sonne und Mond sind die Augen "des Menschen", das Sternbild des Löwen (in welchem 'Αγαθός δαίμων der eine Dekan ist) sein Herz. Selbst die ägyptische Vorstellung vom ka kehrt wieder. Vor der Zeugung des Menschen modelt Gott ein Abbild seiner außeren Gestalt und sendet es im Moment der geschlechtlichen Vereinigung der Eltern nieder; ein erleuchtetes Auge würde über ihren Häuptern jenen geistigen Doppelgänger des zukünftigen Menschen gewahren. Man glaubt in dem Tempel von Luxor zu stehen, in dem die Zeugung des Königs so dargestellt ist, daß der Gott auf der Töpferscheibe zunächst seinen ka formt.

<sup>2)</sup> Auch in der Zauberliteratur wird der Philologe z. B. in den Amuletten aus der Schule des Eleazar von Worms (XIII. Jahrhundert, Karppe, *Les origines du Zohar* 285. 286) auf den ersten Blick das starke Hervortreten der ägyptischen Zauberzeichen erkennen.

<sup>3)</sup> Analecta sacra et classica part. II p. 279-299.

sowie die magischen Worte, die man auf ihn zu schreiben hat, verzeichnet werden, um selbst als Laie eine Empfindung von dem Fortleben dieser Traditionen zu bekommen. Vielleicht genügt selbst die Vorrede des einen, mir aus dem Cod. Basil. F II 15 fol. 31 und Paris. lat. 7440 fol. 13 bekannten: Inter multa alia bona, quae antiqui patres sapientissimi narraverunt philosophi, Hermes Agathodaemon¹) pater philosophorum, antiquissimus sapiens et quasi unus ex benedictis a deo philosophis, librum Lunae edidit e. q. s.²) In ähnlicher Weise scheinen die theologischen Schriften der fortlebenden Hermes-Gemeinden eingewirkt zu haben. —

Doch das sind Träume, nicht wissenschaftliche Behauptungen, die ich auf diesem Gebiet gar nicht wagen könnte. Die Tatsache, daß die ägyptisch-griechische Mystik als Religion weiter Kreise bis ins XII. Jahrhundert fortgelebt hat, wird hoffentlich bald bessere Kenner bewegen, ihren Einwirkungen nachzugehen. Zu meiner eigenen Arbeit kehre ich zurück.

Um die Geschichte der Poimandres-Gemeinde zu verfolgen müssen wir zunächst die Zeit des XIII. (XIV.) Kapitels des Hermetischen Corpus wenigstens annähernd zu bestimmen suchen. Hierzu bietet sich, da äußere Indizien, soweit ich sehe, fehlen, nur der eine Weg, die Zeit der Zusammenstellung des Corpus zu bestimmen. Erst, wenn dies geschehen ist, kann eine Analyse des Inhalts zeigen, ob innere Gründe die bisherigen Ansätze zu stützen geeignet sind. Es gilt den Gang der Untersuchung an dem zweiten Stück von neuem aufzunehmen.

## VI.

Die uns erhaltene Sammlung Hermetischer Schriften besteht aus achtzehn von einander unabhängigen Stücken, die verschiedenen theologischen Systemen und, wie ich jetzt wohl sagen darf, sehr verschiedenen Zeiten angehören. Dennoch nimmt mehrfach die Einleitung eines

<sup>1)</sup> ayderymon Bas., abydymon Paris.

<sup>2)</sup> Dem liber Lunae des Hermes entspricht die βίβλος ςεληνιακή des Moses (Dieterich, Abraxas 205), ähnlich wie die Κλείς des einen der des anderen. Nichts hindert, das Original wirklich in hellenistische oder römische Zeit zu versetzen.

Stückes auf das unmittelbar vorausgehende Bezug, freilich nur in oberflächlicher und dem Sinne selten genügender Weise.¹) Das zeigt, daß diese Stücke später planmäßig zu einem Corpus verbunden worden sind. Den Plan und die Anlage des Ganzen erklärt die Heilsgeschichte in der Κόρη κόςμου Stobaios Ekl. I 49 p. 386, 24 Wachsm., die ich hier noch einmal wiederhole; von Hermes wird erzählt: καὶ οὕτως τοὺς συγγενεῖς θεοὺς δορυφορεῖν ⟨εἰπὼν⟩ ἀνέβαινεν εἰς ἄςτρα. ἀλλ' ἢν αὐτῷ διάδοχος ὁ Τάτ, υἱὸς ὁμοῦ καὶ παραλήπτωρ τῶν μαθημάτων τούτου, οὐκ εἰς μακρὰν δὲ καὶ ᾿Αςκληπιὸς ὁ ⟨καὶ⟩ Ἰμούθης, Πτανὸς ⟨τοῦ⟩ καὶ Ἡφαίςτου βουλαῖς ...... 'Ερμῆς μὲν οὖν ἀπελογεῖτο τῷ περιέχοντι ὡς οὐδὲ τῷ παιδὶ παρέδωκεν ὁλοτελῆ θεωρίαν διὰ τὸ ἔτι τῆς ἡλικίας νεοειδές. ') Wir sehen in Stück XIII (XIV), daß der Anfang unseres Corpus nach späterer Auffassung die Berufung des Hermes zum Propheten und Erlöser enthielt; in einem der letzten Stücke, XIII (XIV), erinnert Tat den Hermes

<sup>1)</sup> Das Musterbeispiel hierfür bietet der Eingang des XIV. (bezw. XV.) Stückes. Auf die Prophetenweihe des Tat XIII (bezw. XIV) wird mit den Worten Bezug genommen: ἐπεὶ ὁ υίός μου Τὰτ ἀπόντος cou τὴν τῶν ὄντων (δλων MC) ήθέληςε φύςιν μαθείν, ὑπερθέςθαι δέ μοι οὐκ ἐπέτρεπεν (ἔπρεπεν M¹) ώς υίὸς (ὁ υίὸς CA) και νεώτερος άρτι παρελθών ἐπὶ τὴν γνώςιν [τῶν], περί ένδο έκάστου ήναγκάσθην πλείονα είπειν, δπως εύπαρακολούθητος αὐτῷ γένηται ή θεωρία. col δὲ ἐγω τῶν λεχθέντων τὰ κυριώτατα κεφάλαια ἐκλεξάμενος δι' δλίτων ήθέλητα επιττείλαι, μυττικώτερον αυτά έρμηνεύτας ώς αν τηλικούτω καί ἐπιτήμονι τῆς φύςεως. Allein die folgende Darlegung hat mit dem vorausgehenden Kapitel überhaupt nichts zu tun und ist zum Überfluß sehr viel elementarer, weit weniger mystisch. Also hat diese Einleitung und dies Stück in einem Corpus von Dialogen gestanden, die beide Schüler im Gespräch vorführten, wie dies bei Pseudo-Apuleius geschieht (die Einleitung eines Stücks als Epitome eines andern ist typisch, vgl. die "Οροι 'Ακκληπιού und die Κλείς). Aber der Anfang dieser Vorrede paßt in der Tat auf den vorausgehenden Dialog; τὴν τῶν όντων φύειν μαθείν ist auch im Poimandres (§ 27) der Ausdruck für die vollkommene und höchste Offenbarung, wie sie in der παλιγγενετία vermittelt wird; Tat drängt stürmisch sie zu empfangen; erschließt sie der Vater ihm nicht sogleich, so ist er nicht dessen echter Sohn. Entweder spielt hier ein wunderlicher Zufall, oder der Redaktor des Corpus hat die ersten Worte seiner Vorlage leicht umgestaltet, um einen äußeren Anschluß zu gewinnen, ohne sich darum zu kümmern, wie wenig das Folgende dazu paßte.

<sup>2)</sup> Isis muß so sagen, um zu rechtfertigen, daß Hermes ihr tiefere Weisheit überliefert hat; aber einen Anhalt bot die Hermetische Literatur sicher, da auch die oben zitierte Einleitung von Kap. XIV (XV) dieselbe Fiktion kennt und auch in den "Οροι 'Αςκληπιού Tat als nur ab und an zugelassen erscheint.

nach unserer jetzigen Tradition (§ 1): ἔφης, ὅταν μέλλης κόςμου άπαλλοτριοῦς θαι, παραδιδόναι μοι (τὸν τῆς παλιττενεςίας λότον), und Hermes sagt von seinem Hymnus (§ 16): δν οὐκ ἔκρινα οὕτως εὐκόλως ἐκφάναι, εὶ μὴ coì ἐπὶ τέλει τοῦ παντός.1) Es folgt noch ein Brief des Hermes an Asklepios, dann verschwindet Hermes aus dem Corpus und die Lehrschriften seiner beiden Schüler Asklepios und Tat setzen ein. Das kann nur Absicht sein. Sehen wir, wie der Redaktor das dem Heilsbericht entnommene Schema im einzelnen ausgestaltet. Wir müssen dabei bedenken, daß in den Titeln, wie die Überlieferung sie bietet, alte und junge Elemente deutlich sich scheiden. Ganz byzantinische Erfindung ist, wie wir sehen werden, der Titel des letzten Stückes; in Kap. XVI kann alt höchstens der Titel "Οροι 'Ακκληπιοῦ πρὸς 'Αμωνα βακιλέα sein; die weiteren Zusätze der Inhaltsangabe stammen sicher von einem byzantinischen Schreiber, der sogar das aus Kap. XVII angehängte Stück töricht mit berücksichtigte. Aber auch der Titel "Opor paßt nicht auf den erhaltenen Teil, den Lactanz als sermo perfectus ad regem, d. h. als λόγος τέλειος 'Αςκληπιού πρός "Αμμωνα zu bezeichnen scheint.9) Ob die Bezeichnung "Opot von dem Re-

Nicht darauf, wie die Worte ursprünglich gemeint waren, sondern wie der Redaktor sie auffassen konnte, kommt es hier an.

<sup>2)</sup> Man vergleiche Lactanz II 15: denique affirmat Hermes eos qui cognoverint deum, non tantum ab incursibus daemonum tutos esse, verum etiam ne fato quidem teneri. μία, inquit, φυλακή εὐτέβεια. εὐτεβούτ γάρ ἀνθρώπου οὔτε δαίμων κακός οὖτε εἱμαρμένη κρατεῖ. θεὸς γάρ ῥύεται τὸν εὐςεβή ἐκ παντὸς κακου. το γάρ εν και μόνον εν άνθρώποις έςτιν άγαθον ευςέβεια. quid sit autem εὐτέβεια, ostendit alio loco his verbis: ή τάρ εὐτέβεια γνωτίς έςτιν του θεου (Corp. Herm. IX 4). Asclepius quoque auditor eius eandem sententiam latius explicavit in illo sermone perfecto, quem scrippit ad regem. Mit den Worten eandem sententiam kann nicht der Ausspruch: ή γάρ εὐcέβεια γνῶcίc ἐcτιν τοῦ θεοῦ gemeint sein, den Lactanz nur einführt, um das erste Zitat mit der Behauptung, Hermes lehre qui cognoverint deum fato non teneri, in Einklang zu bringen. Es ist vielmehr diese Lehre selbst, die Asklepios ausgeführt hat. Das geschieht im Schluß der Opot. Ebenso past zu diesem Schluß die Fortsetzung des Lactanz: uterque vero daemones esse affirmat inimicos et vexatores hominum. Daß Asklepios dabei die δαίμονες nicht direkt als böse bezeichnet hatte, geht daraus hervor, daß Lactanz dies nur den Hermes sagen läßt: quos ideo Trismegistus ἀγγέλους πονηρούς appellat. Das stammt aus derselben Schrift wie der Satz: εὐςεβοῦς γὰρ άνθρώπου οὔτε δαίμων κακός οὔτε είμαρμένη κρατει, also wahrscheinlich entweder aus der von Zosimos zitierten Schrift Περί φύσεως (φύσεων? vgl. oben S. 102) oder dem von Cyrill (Contra Iulian. IV 701 Migne und I 556 Migne) benutzten dritten Traktat an Asklepios.

daktor der Sammlung oder einem frühbyzantinischen Schreiber herrührt, ist nicht zu entscheiden. In Kap. XIII (XIV) ist der aus Mißverständnis entstandene Titel ἐν ὄρει λόγος ἀπόκρυφος sogar erst von dem Urheber einer Überlieferungsklasse zugefügt, die verfehlte Inhaltsangabe περὶ παλιγγενεςίας καί ςιγῆς ἐπαγγελίας zwar der ganzen Tradition gemeinsam, aber sicher byzantinisch wie m. E. sämtliche Inhaltsangaben.

Betrachten wir nun die einzelnen Stücke. Über den Poimandres habe ich gesprochen; der Titel scheint durch ein Zitat bei Fulgentius bezeugt. — Es folgt in allen Handschriften als Überschrift 'Ερμοῦ πρός Τὰτ λόγος καθολικός und darauf mitten im Satz beginnend ein Dialog zwischen Hermes und Asklepios.1) Patricius fand, daß der Anfang der philosophischen Darlegung sich bei Stobaios<sup>2</sup>) findet. Die Überschrift lautet bei ihm Έρμοῦ ἐκ τῶν πρὸς Αςκληπιόν. Daß der Dialog ursprünglich ebenso wie bei Stobaios begann, ist natürlich nicht gesagt; Stobaios kann sehr wohl eine allgemeinere Einleitung weggelassen haben. Eine durch nichts zu rechtfertigende Interpolation war es, wenn auch Parthey, der diesen Sachverhalt kannte, sein zweites Kapitel Έρμοῦ τοῦ τριςμεγίςτου πρὸς ᾿Αςκληπιὸν λόγος καθολικός überschrieb. Wir müssen annehmen, daß durch den Verlust eines oder mehrerer Quaternionen der Urhandschrift der ganze λόγος καθολικός πρός Τάτ zusammen mit dem Anfang des Asklepios-Dialoges ausgefallen ist. Sehr wohl konnten in Einleitungen die beiden Schüler etwas charakterisiert und eingeführt werden; der Titel λόγος καθολικός — gleichviel ob er ursprünglich oder frühbyzantinisch ist - gibt wenigstens eine Ahnung davon, daß ein möglichst allgemeiner als Einführung in diese Theologien und in die Belehrung des Tat geeigneter Stoff gewählt war; der letzte Dialog an Tat (XIII bezw. XIV) gibt dann in der höchsten Weihe des Tat das beabsichtigte Gegenstück. Das dritte, oder in Wahrheit vierte Kapitel (der λόγος ໂερός) bietet die Predigt irgend eines Propheten, die von dem Redaktor offenbar auf Hermes übertragen ist (handschriftlicher Titel: 'Ερμοῦ λόγος ἱερός). Das IV. (V.) Kapitel trägt jetzt einen doppelten Titel: 'Ερμοῦ πρὸς Τάτ, ὁ Κρατὴρ ἢ Μονάς; welchen Titel Stobaios las, wissen wir leider nicht. Es richtet sich

<sup>1)</sup> Der Korrektor der Handschrift B hat daher den Namen Asklepios überall in Tat geändert, genau wie er es in Kap. XVII tat.

<sup>2)</sup> Ekl. I 18 p. 157, 6 Wachsmuth.

an Tat, und eng mit seinem Schluß (p. 40, 10 Parthey: αὕτη οὖν coi, ὦ Τάτ, κατὰ τὸ δυνατὸν ὑπογέγραπται τοῦ θεοῦ εἰκών) verbindet sich der Anfang eines zweiten im Grunde nur 'Ερμοῦ πρὸς Τάτ zu überschreibenden Kapitels (V, bezw. VI): καὶ τόνδε coi τὸν λόγον, ὧ Τάτ, διεξελεύςομαι, ὅπως (πῶς MCA) μὴ ἀμύητος ἢς τοῦ κρείττονος θεοῦ ὀνόματος. Der Inhalt entspricht freilich dieser Verknüpfung wenig, und Κρατὴρ ἢ Moνάς mag ursprünglich eine außer allen Reihen stehende Sonderschrift gewesen sein. Die handschriftliche Überschrift des V. (VI.) Kapitels ist 'Ερμοῦ πρὸς Τὰτ υἱόν, ὅτι ⟨ὁ δοκῶν⟩ ἀφανὴς θεὸς φανερώτατός ἐςτιν; die Inhaltsangabe ist offenbar aus § 1 gebildet. —

Der Redaktor wendet sich nun wieder zu Asklepios zurück; an ihn richtet sich der ebenfalls überschriftslose VI. (VII.) Traktat1), der, wenn wir näher zusehen, auf das allerengste an den ersten Asklepios-Dialog (Kap. II, bezw. III) anschließt. Beide Traktate müssen sich einmal in nächster Nähe gefolgt sein, ja sie könnten fast Stücke eines ursprünglichen Ganzen ausmachen. Es folgt (VII, bezw. VIII) eine neue Prophetenpredigt, die nicht einmal in den Handschriften auf Hermes gestellt ist; der Titel lautet möglichst unpassend: ὅτι μέγιστον κακὸν έν τοῖς ἀνθρώποις ἡ περὶ τοῦ θεοῦ ἀγνωςία. Hieran schließt (VIII. bezw. IX) ein Dialog an Tat, der sich schon äußerlich durch seinen Anfang (περὶ ψυχής καὶ cώματος, ὧ παῖ, νῦν λεκτέον) als Teil eines größeren Ganzen, aber nicht als Teil dieses Ganzen kennzeichnet (Titel: ὅτι οὐδὲν τῶν ὄντων ἀπόλλυται, ἀλλὰ τὰς μεταβολὰς ἀπωλείας καὶ θανάτους πλανώμενοι λέγουςιν). Das folgende IX. (bezw. X.) Stück trägt ohne jede Verfasserbezeichnung einen Doppeltitel: περὶ νοήςεως καὶ αἰςθήςεως. ὅτι ἐν μόνω τῶ θεῶ τὸ καλὸν καὶ ἀγαθόν έςτι, άλλαχόθι δὲ οὐδαμοῦ. Daß der zweite Teil eine törichte Wiederholung der Aufschrift des VI. (bezw. VII.) Traktates ist, bedarf keines Beweises. Auch der erste Teil des Titels ist kaum alt. Gar zu leicht konnte er entweder aus dem Schluß ταῦτα καὶ τοςαῦτα περὶ νοήςεως καὶ αἰcθήcεωc (καὶ αἰcθ. fehlt AC) λεγέcθω oder aus dem Eingang gebildet werden: χθές, ὦ 'Αςκληπιέ, τὸν τέλειον ἀποδέδωκα λόγον, νῦν δὲ ἀναγκαῖον ἡγοῦμαι ἀκόλουθον ἐκείνω καὶ τὸν περὶ αἰσθήσεως λόγον διεξελθείν. Das paßt für ein nur an Asklepios sich wendendes Corpus, schwerlich aber auf eine Sammlung, in der in planvollem

<sup>1)</sup> Der handschriftliche Titel ist nur: ὅτι ἐν μόνψ τῷ θεῷ τὸ ἀγαθόν ἐςτιν, ἀλλαχόθι δὲ οὐδαμοῦ.

Wechsel Lehren an Tat mit solchen an Asklepios vereinigt sind. Auf die bisher angeführten Asklepios-Dialoge kann der erste Verfasser sicher nicht verweisen, da in § 4 aufs bitterste gegen den vorausgehenden Asklepios-Dialog (VI, bezw. VII) polemisiert wird.

So wird Bernays<sup>1</sup>) recht haben, wenn er in jenem λόγος τέλειος die von Lactanz IV 6 und VII 18 unter diesem Titel angeführte Lehrschrift an Asklepios erkennen will. Eine lateinische Übersetzung und Bearbeitung dieser Schrift ist uns bekanntlich unter dem Namen des Apuleius erhalten.<sup>2</sup>) Hierzu paßt, daß Lactanz II 15 auch einen kurzen Satz aus der Fortsetzung, d. h. eben aus unserer IX. (X.) Schrift anzuführen scheint (vgl. S. 192 A.2). Nur müssen wir annehmen, daß das uns erhaltene Stück (IX, bezw. X) aus einem längeren Traktat herausgelöst ist. Unmöglich scheint es mir, daß eine so kurze Einzeldarstellung jemals als gleichberechtigter Dialog neben jenem umfangreichen und vielumfassenden Stücke stehen konnte. Die Zeitbestimmungen und religionsgeschichtlichen Schlüsse, die Bernays und ihn überbietend Zeller<sup>8</sup>) aus der lateinischen Bearbeitung gewonnen zu haben glauben, sind alle mehr als unsicher, da diese Bearbeitung durchaus frei ist und auf die Zeit des Originales einen Schluß ebensowenig gestattet wie die angebliche Abhängigkeit dieser ganzen Literatur von dem Neu-Platonismus.4) Die Zusammenhänge der

<sup>1)</sup> Monatsberichte d. Berl, Ak. 1871 S. 500 = Ges. Abh. I 327 ff.

<sup>2)</sup> Dieselbe Schrift wird außerdem von Laurentius Lydus an drei Stellen zitiert; De mensibus IV 7 p. 70, 22 Wünsch entspricht in dem ersten Satz wörtlich Asclepius 19; die Fortsetzung ist im wesentlichen gleich Asclepius 39, doch zeigt der lateinische Text Erweiterungen und Abkürzungen. Dem zweiten Zitat De mens. IV 149 p. 167, 15 Wünsch entspricht Asclepius 28, doch ist der lateinische Text stark verkürzt und die charakteristische Verweisung auf die griechischen Dichter und Platons Phaidon fehlt. Auf dieselbe Stelle nimmt endlich das Referat De mens. IV 31 p. 90, 24 Wünsch Bezug, verbindet sie aber mit einer allgemeinen Auseinandersetzung über die Dämonen, der jetzt im Asclepius nur noch flüchtige Andeutungen (c. 4. 5. 27 u. a.) entsprechen. Die starken Abweichungen können der Mehrzahl nach nicht einmal von dem lateinischen Übersetzer herrühren; im Asclepius 19 hatte z. B. das griechische Original das Wort οὐcιάρχης, wo die von Lydus zitierte Fassung ἀρχή las. Das Altertum kannte also verschiedene griechische Rezensionen dieses λόγος τέλειος; wir können nicht mehr entscheiden, welches die ursprüngliche war.

<sup>3)</sup> Zeller, Vorträge und Abh. III 52 ff. und erheblich weitergehend Philosophie d. Griechen Vierte Aufl. III 2 S. 244 A. 2.

<sup>4)</sup> Man vergleiche etwa die im zweiten Abschnitt erwiesene nachträgliche Überarbeitung des Poimandres. — Daß die IX. (X) Schrift unseres Corpus in

beiden Schriften hat der Redaktor unserer Sammlung nicht mehr verstanden und daher die Worte der Einleitung nicht geändert; er scheint geglaubt zu haben, man könne sie auch auf Kap. VI (VII) beziehen. Wahrscheinlich nahm er sie sogar für die Einleitung des nächsten Kapitels (X, bezw. XI) zum Vorbild: τὸν χθὲς λόγον, ὧ 'Αςκληπιέ, τοὶ ἀνέθηκα, τὸν δὲ τήμερον δίκαιόν ἐςτι τῷ Τάτ ἀναθεῖναι' έπεὶ καὶ τῶν Γενικῶν (ένικῶν ΜΑC) λόγων τῶν πρὸς αὐτὸν λελαλημένων ἐςτὶν ἐπιτομή. 1) Die Schrift selbst hatte nach dem Titel Έρμοῦ τριςμετίστου Κλείς ursprünglich wohl eine gesonderte Überlieferung und wird mit diesen Worten nur dem Corpus eingepaßt. 2) Eine ähnliche Sonderstellung muß nach dem Zeugnis Cyrills auch die folgende XI. (XII.) Schrift gehabt haben, die Noûc πρὸς Ἑρμῆν betitelt ist. 3) Ein Versuch, sie in das Corpus einzupassen, war offenbar ohne große Änderungen nicht möglich. Zu den Schüler-Dialogen kehrt Kapitel XII (XIII) zurück und wendet sich natürlich an Tat; demselben ist auch das später zu besprechende XIII. (bezw. XIV.) Kapitel gewidmet. Aber Hermes entschuldigt das sofort in der Einleitung des XIV. (bezw. XV.) Schriftchens4): Asklepios war zufällig abwesend. Inhaltlich ist das Stück in keiner Weise geeignet, den Abschluß des Corpus zu bilden, wie es dies in unserer einen Handschriftenklasse tut. Es setzt in einfachster Form auseinander. daß der Begriff des Werdens ein ποιούν und ein ποιούμενον verlange, die unlöslich miteinander verbunden sind; so bilden sie eins, die Schöpfung ist der Leib der Gottheit.5) Wenigstens an diese

<sup>§ 4</sup> auf eine Zeit weise, in welcher die Mitglieder der Gemeinde bereits in einer gedrückten Lage waren, ist eine durchaus haltlose Behauptung Zellers. Daß die wahrhaft gottbegeisterten Männer, οἱ ἐν γνώσει ὄντες, von der Masse (den πολλοί) nicht verstanden werden, ihr zu rasen scheinen oder lächerlich vorkommen oder gar verfolgt werden, haben Propheten und Philosophen zu aller Zeit gesagt und sagen können.

<sup>1)</sup> Vgl. § 7 p. 71, 7 Parthey: οὐκ ἤκουςας ἐν τοῖς Γενικοῖς.

<sup>2)</sup> Daß sie stark überarbeitet ist, sah schon Heeren; bezüglich der Seelenwanderung, über die beständig in diesen Schriften gestritten wird, widersprechen sich § 7 und § 19 aufs schärfste.

<sup>3)</sup> Cyrill Contra Iul. II p. 580 Migne. Irrtümlich nennt er als Titel: Έρμης πρὸς τὸν έαυτοῦ νοῦν. Die Schrift ist die einzige, welche sich dem Rahmen der Heilsgeschichte nicht recht fügen will.

<sup>4)</sup> Sein Titel ist in der kürzeren Handschriftenklasse (A) einfach: 'Ερμοῦ πρὸς 'Αςκληπιόν, in der volleren (MC): 'Ερμοῦ τριςμεγίστου 'Αςκληπιῷ εὖ φρονεῖν.

<sup>5)</sup> Die Schrift nimmt eine scharfe Wendung gegen die in gnostischen

Hauptsätze schließt inhaltlich passend der in unserer zweiten Klasse folgende Traktat, die "Οροι 'Αςκληπιοῦ. Auch der Einkleidung nach paßt er trefflich als Fortsetzung; der eben als älter und fortgeschrittener bezeichnete Schüler trägt nun die Lehre weiter an den Königshof. Ihm folgt in dem Rest des nächsten Dialoges der zweite Schüler, der ebenfalls einem Könige die Lehre verkündet. Also müssen wir annehmen, daß unsere eine Handschriftenklasse nur aus Zufall oder weil ein Schreiber die jetzt folgende ausgesprochen heidnische Lehre nicht mit überliefern wollte, das Original verkürzt hat. Die andere Klasse bietet das Corpus in seinem ursprünglichen Umfang.

Die Ausgabe des Turnebus beruht, wie wir sehen werden, auf einer vollständigen Handschrift. Es war ungeschickt, daß er nach dem letzten Stück, das Hermes redend einführt, und vor diesem Schluß einige Fragmente aus Stobaios einschob. Patricius, der jene Fragmentsammlung reich vermehrte, stellte den ganzen Schluß in ein eigenes Buch. Parthey lies ihn fort. So finden sich diese zum Verständnis unbedingt nötigen Stücke nur in den Ausgaben des Turnebus und Patricius vollständig; Candalle hat nur noch eins aufgenommen. Ich habe daher geglaubt sie im Anhang abdrucken zu sollen, damit der Leser sich selbst ein Urteil bilde.

Die "Οροι 'Αςκληπιοῦ, bezw. der Λόγος τέλειος πρὸς 'Αμμωνα (Kap. XVI), dem ich mich zunächst zuwende, deutet durch seine Einkleidung, die ähnlich bei Philon von Byblos und Bitys begegnete (S. 161 und 107), selbst an, daß er etwas Neues bringe, das zu den sonstigen Schriften des Asklepios an Amon sogar in Widerspruch steht: Amon hat die Schrift verborgen; erst jetzt ist sie entdeckt und übersetzt worden. Nun bietet sie im allgemeinen nur die in diesen Schriften übliche Lehre εν τὸ πᾶν, daneben eine naturalis theologia und eine mit einer ausgebildeten Dämonologie verbundene Lehre von der είμαρμένη und dem ihr nicht unterworfenen νοῦς. Auch dies ist nicht neu.¹) Neu aber und diesem System ganz widersprechend ist die Auffassung der Sonne als Allgott. Man fühlt, wie der Verfasser,

Systemen übliche Annahme mehrerer Schöpfer (§ 8) und den Dualismus (§ 7). Zum Vergleich mit den "Οροι 'Ακκληπιού hebe ich den Satz (§ 10): δ θεδε έν μέν οὐρανῷ ἀθαναείαν επείρει, ἐν δὲ γἢ μεταβολήν, ἐν δὲ τῷ παντί ζωὴν καὶ κίνητιν hervor.

<sup>1)</sup> Die Dämonologie z.B. ist schon bei Nechepso ausgebildet.

der sichtlich kein Philosoph ist, sich quält, den traditionellen Begriff der νοητή οὐςία hiermit in Verbindung zu bringen: εἰ δέ τις ἔςτι καὶ νοητή οὐςία, αὕτη ἐςτὶν ὁ τούτου ὄγκος, ἡς ὑποδοχὴ ἄν εἴη τὸ τούτου φῶς· πόθεν δὲ αὕτη ςυνίςταται ἡ ἐπιρρεῖ, αὐτὸς μόνος οἶδεν.¹) Und dieser Helios trägt den Strahlenkranz und erscheint als Wagenlenker, entspricht also den Abbildungen des aurelianischen Sonnengottes. Es ist der römische Reichsgott des dritten Jahrhunderts, dessen Kult hier aus der ägyptischen Heilslehre gerechtfertigt werden soll.

Der Schluß dieser Schrift, sowie der ganze Hauptteil der nunmehr folgenden Lehre des Tat ist durch den Verlust eines oder mehrerer Quaternionen der Urhandschrift verloren, wie zu Anfang der λόγος καθολικὸς πρὸς Τάτ. Die Summe des ganzen Dialoges zieht der Satz: διὸ προςκύνει τὰ ἀγάλματα, ὧ βαςιλεῦ, ὡς καὶ αὐτὰ ἰδέας ἔχοντα ἀπὸ τοῦ νοητοῦ κόςμου. Von dem νοητὸς κόςμος, der

<sup>1)</sup> Ägyptisch ist eine derartige pantheistische Verehrung der Sonne als Allgott allerdings wenigstens seit der Zeit Amenophis IV. gewesen, und wir werden im folgenden Kapitel noch sehen, daß der an den Sonnenkult schlie-Bende Pantheismus sich gerade in der letzten vorhellenistischen Zeit gesteigert hatte. Von der dort zu besprechenden Inschrift aus der Oase El-Khargeh könnte ein direkter Weg zu den "Οροι 'Αςκληπιο0 führen. Aber die uns erhaltenen Hermetischen Schriften haben sämtlich die naturalis theologia nur insoweit angenommen, daß sie über die Sternengötter die Begriffsgötter stellen, offenbar unter Einwirkung der griechischen Philosophie. Am klarsten tritt dies in V (VI) 3 hervor: ό ήλιος θεός μέγιςτος των κατ' ούρανον θεών, ψ πάντες είκουτιν οι ουράνιοι θεοι ώτανει βατιλεί και δυνάττη. Die Fortsetzung sagt ausdrücklich, daß auch er unter Befehl und Leitung "des Gottes" steht. Einer alten Erinnerung an den Sonnengott als den Gott der Zeugung und des Lebens entstammt X (XI) 2. 3: αίτιος δὲ ὁ πατήρ τῶν τέκνων καὶ τῆς ςποράς καὶ τῆς τροφής την δρεξιν λαβών του άγαθου διά του ήλίου το γάρ άγαθόν έςτι το ποιητικόν (auch in der heidnischen Naassenerpredigt ist das απέρμα das άγαθόν, der ithyphallische Gott, oder besser das αίδοῖον, das ἀγαθηφόρον), aber unmittelbar vorher ist der Hauptgott von ihm unterschieden und zugefügt: ό μὲν τὰρ κόςμος καὶ ὁ ήλιος τῶν κατὰ μετουςίαν καὶ αὐτὸς πατήρ· οὐκέτι δὲ του άγαθου τοις ζώοις ίςως αίτιός έςτιν οὐδέ του ζήν. Der Hauptgott ist der Wille. Einer ähnlichen Erinnerung an die alten Lehre entstammt II (III) 17 die Angabe, daß der Kinderlose verflucht ist von dem Sonnengott; aber wieder ist der Hauptgott nicht ήλιος. Wenn der Verfasser der "Opol selbst diesen Widerspruch merkt und bewußt auf die altnationale Anschauung zurückgreift, so entspricht dies dem Angriff auf die griechische Philosophie, welchen er in die Einleitung einflicht. Benutzt hat er sie darum nicht minder, wie hoffentlich schon die wenigen Anmerkungen zeigen.

in den "Οροι 'Ακκληπιοῦ so dürftig weg kam, war also ausführlich die Rede gewesen. Von ihm gehen ideat, d. h. hier wohl zugleich in dem späteren erweiterten Sinne δυνάμεις, aus, die sowohl in einem uns unbekannten Objekt des Kultes wie in den άγάλματα wohnen. Den Gegensatz und die Ergänzung zu dem Kult der άγάλματα (εἴδωλα) bildet nun immer der Kult der cτοιχεῖα; jener entspricht der civilis, dieser der naturalis theologia. Die Stellen aus der Weisheit Salomons und dem Κήρυγμα Πέτρου sind oben (S. 73) angeführt. Ich füge aus Diels' Elementum noch Theophilus Ad Autol. II 35 hinzu: ό μὲν οὖν θεῖος νόμος οὐ μόνον κωλύει τὸ εἰδώλοις προςκυνεῖν, ἀλλὰ καὶ τοῖς ςτοιχείοις, ἡλίψ 〈ἣ〉 ςελήνη ἢ τοῖς λοιποῖς ἄςτροις. In dem ἄγαλμα wohnt nach ägyptischer Vorstellung das Spiegelbild, der ka des Gottes, und die Seelen, d. h. die ka der Götter wohnen nach Hermetischer Lehre in den Sternen.<sup>1</sup>) So vereinen und ergänzen sich beide Reden an den König, um ihm den damaligen heidnischen Kult zu empfehlen. Daß auch der Rest der Rede des Tat trotz der Benutzung Platos nicht den Eindruck macht von einem Philosophen zu stammen, sei beiläufig erwähnt.

Von selbst folgt hieraus meines Erachtens, daß König Amon uns auf einen anderen König hinweisen soll, dem dieser Kult gerechtfertigt und empfohlen werden soll. An ihn wendet sich unmittelbar das letzte Stück, der Rest einer religiös gefärbten Preisrede auf den König, oder vielmehr auf die τιμιώτατοι βατιλεῖτ, d. h. die Kaiser des römischen Weltreiches. Auch sie ist arg verstümmelt, nur Anfang und Mitte erhalten und von byzantinischen Schreibern mit Sondertiteln versehen, deren Torheit so handgreiflich ist, daß es nicht lohnt ein Wort über sie zu verlieren. Man darf sich nur wundern, daß Turnebus diese Stücke dem Asklepios zuwies, und wird mit Ergötzen verfolgen, wie Patricius sich mühte, diese Zuweisung zu rechtfertigen. Es ist eine Preisrede auf bestimmte, gegenwärtige oder gegenwärtig gedachte Kaiser, gehalten nicht von einer mythischen Persönlichkeit, sondern von einem mäßigen Redner später Zeit, der in eigenem Namen und doch zugleich als προφήτης redet. Nur

Etwas anders und doch ähnlich ist die Lehre in den "Οροι 'Αςκληπιοῦ, daß die νοητὴ οὐςία gewissermaßen die Seele der Sonne, ihre ὑποδοχή das Sonnenlicht ist.

<sup>2)</sup> Beide Dialoge sind einheitlich entworfen oder durch starke Überarbeitung nachträglich zur Einheit gebracht.

dies und damit zugleich der Zusammenhang dieses Stückes mit dem vorausgehenden Corpus bedarf der Ausführung. Wir müssen auf die Theorie des ἐνθουσιασμός achten, die in der Rede angedeutet wird.

Es wäre eine lockende, aber meine Kraft übersteigende Aufgabe, den Wirkungen der Platonischen Lehre vom ἐνθουσιασμός auf religiösem und ästhetischem Gebiete nachzugehen. Daß sie stärker wurden, als in den hellenistischen Reichen die Ekstase im Götterkult in ganz anderer Lebhaftigkeit den Griechen wieder vor Augen trat, scheint mir sicher. Die zahlreichen Beschreibungen religiöser Verzückung in der römischen Poesie werden ihre Vorbilder in der hellenistischen Dichtung gehabt haben.¹) Schon Kallimachos bildet ja die poetische Vision der prophetischen nach; ein Traum entrückt ihn auf den Helikon, und er trinkt aus der heiligen Quelle wie der Prophet vor der Offenbarung.²) Aber derselbe Kallimachos hat auch dem Gegenbilde, der "Besessenheit" in üblem Sinne, Interesse entgegengebracht³),

sanguineas edat illa dapes atque ore cruento tristia cum multo pocula felle bibat; hanc volitent animae circum sua fata querentes semper, et e tectis strix violenta canat; ipsa fame stimulante furens herbasque sepulcris quaerat et a saevis ossa relicta lupis, currat et inguinibus nudis ululetque per urbes, post agat e triviis aspera turba canum.

Ich würde mit keinem Worte ausführen, daß wir hier eine Schilderung der Besessenheit haben, die den neutestamentlichen Beschreibungen entspricht, wenn nicht Belling (Tibullus S. 106) gerade unsere Schilderung als literarische Stoppellese sogar aus Horaz Sat. I 8, 22 ff. bezeichnet hätte. Weil Canidia mit nackten Füßen und gelöstem Haar Zauberkräuter und Totengebein sammeln geht (nicht aus Hunger!), will Tibull ihn überbieten: currat et inguinibus nudis, und weil Hekate von Hunden begleitet der Zauberin erscheint (Tib. I 2, 52), soll Tibull anstatt der Nachbarn, der turba vicinorum, die bei Horaz Epod. 5, 97 die Hexe steinigen wollen, die turba canum eingesetzt haben,

<sup>1)</sup> Vgl. die Beschreibung der Ekstase in der griechischen Übersetzung von Daniel 4, 16 z. B. mit Statius Achilleis I 514 ff., Seneca Agam. 710 ff., Lukan V 169 ff. Völlig verfehlt urteilt Bousset a. a. O. 375.

<sup>2)</sup> Oder wie z. B. in der Κόρη κόςμου Horus, vgl. Poim. § 29 und Anmerkung. Ganz aus Hermetischen Vorstellungen schöpft Philon *De somn*. II 691 M.

<sup>3)</sup> Das ist freilich noch wenig beachtet, aber m. E. sicher, seit Wilamowitz (Hermes XXXVII 814) Fragment 525 verbessert hat: χολή δ' ζα γέντα πάςαιο. Allbekannt ist ja Tibulls Schilderung der wahnsinnig gewordenen saga (I 5, 49 ff.):

ja endlich selbst mit einer dem Griechentum vielleicht nicht fremden, dem Ägyptertum aber sogar geläufigen Vorstellung von Revenants gespielt (Fr. 92. 85): ἀκούςαθ' Ίππώνακτος, οὐ γὰρ ἀλλ' ἤκω ἐκ τῶν ὄκου βοῦν κολλύβου πιπρήςκουςιν.1) Eine Steigerung zeigt die Einleitung des Ennius, der zwei Vorstellungen verbindend nach der Entrückung auf den Helikon und dem Trunk aus der Quelle die Seele Homers erscheinen und ihm offenbaren läßt, daß sie in ihm wieder aufgelebt sei. Wenn ich auch dies als eine nicht individuell empfundene, sondern typische Form hellenistischer Poesie fasse, so bestimmt mich dabei im wesentlichen Theophilos, der (Ad Autolycum II 8) von den griechischen Dichtern zu berichten weiß: καὶ μὴ θέλοντες όμολογούςιν τὸ ἀληθὲς μὴ ἐπίςταςθαι ὑπὸ δαιμόνων δὲ ἐμπνευ**cθέντες καὶ ὑπ' αὐτῶν φυςιωθέντες ἃ εἶπον δι' αὐτῶν εἶπον. ἤτοι γὰρ** οί ποιηταί, "Ομηρος δή καὶ Ήςίοδος, ώς φαςιν, ύπὸ Μουςῶν ἐμπνευ**cθέντες φανταςία καὶ πλάνη ἐλάληςαν, καὶ οὐ καθαρῶ πνεύματι ἀλλὰ** πλάνψ. ἐκ τούτου δὲ cαφῶc δείκνυται, εἰ καὶ οἱ δαιμονῶντες ἐνίοτε καὶ μέχρι τοῦ δεῦρο ἐξορκίζονται κατὰ τοῦ ὀνόματος τοῦ ὄντως θεοῦ καὶ όμολογεῖ αὐτὰ τὰ πλάνα πνεύματα εἶναι δαίμονες οἱ καὶ τότε εἰς ἐκείνους ἐνεργήςαντες. ) Eine poetische Form scheint ähnlich in das

natürlich mit Rücksicht darauf, daß derselbe Horaz schon früher einmal Hunde erwähnt hat (Epod. 5, 57): senem, quod omnes rideant, adulterum latrent Suburanae canes. Das heißt jetzt Dichter erklären! Den Wahnsinn schildert schon das erste Distichon: blutiges Fleisch schlingt sie hinab und trinkt Galle mit Genuß (oder: jeder Trank wird in ihrem Munde zu Galle; mit V.58 beginnt eine zweite Reihe der Schilderungen). Der Grund ist klar; der Zauberer, der den Gott herbeiruft, trügt ein φυλακτήριον, er betet: διαφύλαξόν με ύγιη άςινη άνειδωλόπληκτον (vgl. larvatus) ἀθάμβητον (Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 71 Z. 1062 und 1078); zwingt er den Gott nicht, oder ist dieser schon von anderem Gebet oder Fluch beeinflußt (hier von dem des Liebenden: sunt numina amanti), so wird er wahnsinnig; all die Dämonen der awpoi umgeben ihn (vgl. den Liebeszauber ebenda S. 113). — Es ist längst beachtet, daß Tibull nur dieses grandiosen Bildes halber die Kupplerin zur saga macht, und daß dies Bild in beabsichtigtem Gegensatz zu der Schilderung der verzückten Prophetin I 6,45 ff. steht. Daß man Nachahmungen des Kallimachos auch bei Tibull, und zwar kaum in geringerem Grade als bei Properz, suchen darf, weiß hoffentlich, wer I 3 und I 7 nachdenklich gelesen hat.

<sup>1)</sup> Zu vergleichen ist die Grundvorstellung der Meschichten der Hohenpriester von Memphis", welche einem E. T. A. Hoffmann Freude bereitet hätten.

<sup>2)</sup> Der Satz: ἐκ τούτου δὲ caφῶc δείκνυται schließt eng an den ersten: ὑπ' αὐτῶν φυσιωθέντες κτλ., wie schon die Fortsetzung: πλὴν ἐνίστέ τινες τἢ ψυχἢ ἐκνήψαντες ἐξ αὐτῶν zeigt So scheint mir Harnacks Deutung (Mission und

allgemeine religiöse Empfinden übergetreten, wie aus der Vision des Nechepso ein öfters vorkommender Traum geworden ist.¹) Die später zu besprechende allgemeine Vorstellung von dem δαίμων πάρεδρος der heidnischen Propheten wirkt außerdem mit ein. Homer und Hesiod sind tatsächlich in die Stellung der "Propheten" gekommen. Das beruhte zunächst auf der Geschichte des Unterrichtes und der παιδεία, scheint aber schon in der allegorischen Deutung der Stoa sich so zu steigern, daß wir an einen gewissen Einfluß des Orients und des Begriffes der Offenbarung denken können.

Als der Redner wieder mit dem Poeten zu wetteifern begann, überträgt sich diese halbästhetische Theorie auch auf ihn. Ihren Einfluß zeigt die reizende Anekdote bei Seneca Vater (Suas. III 6): Nicetes suo impetu valde Graecis placuerat. quaerebat a Gallione Messala, quid illi visus esset Nicetes. Gallio ait "plena deo". quotiens audierat aliquem ex his declamatoribus, quos scholastici caldos vocant, statim dicebat "plena deo". ipse Messala numquam aliter illum ab novi hominis auditione venientem interrogavit, quam ut diceret: "numquid plena deo?") Ernster wird der Anspruch des Redners θεοῦ ὑποφήτης zu sein, als Rhetoren in ἱεροὶ λόγοι für die älteren epideiktischen Reden der Philosophen bei Festen eintraten.3) Aristides, der sich den Anschein zu geben sucht, als ob er derartige rhetorische ἐπιδείξεις aufgebracht habe, hebt öfters sorgsam hervor, daß die Rede auf Eingebung des Gottes oder gar im Zustande des ἐνθουςιαςμός gehalten

Ausbreitung des Christentums 103) minder wahrscheinlich, die Besessenen möchten bei den Exorzismen manchmal den Namen "Apollo" oder den der Musen ausgestoßen haben. — Das Ineinanderfließen religiöser und ästhetischer Vorstellungen zeigt sich besonders gut in der Verallgemeinerung der Vorstellung der μυστήρια und τελεταί der Musen, die der Dichter dem Reinen erschließt. Auch sie wird später von den Rhetoren aufgenommen, freilich meist zur inhaltleeren Phrase verblaßt. Wieder nach anderer Seite führt Horaz' berühmter Ausspruch: spiritum Phoebus, mihi Phoebus artem carminis nomenque dedit poetae. Die Verweisung auf Od. II 16, 37: parva rura et spiritum Graiae tenuem Camenae genügt nicht ganz; die Vorstellung von dem πνεθμα (Θείον) wirkt, wenn auch verdunkelt, mit ein.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 5 A. 1. Zur poetischen Formel verblaßt zeigen sie die Fasti Ovids.

<sup>2)</sup> Auch bei Horaz sind sich ja spiritus und ars entgegengesetzt.

<sup>3)</sup> Als charakteristisch für den hellenistischen Betrieb hebe ich den schon von Philon aus der Alexandergeschichte entnommenen Brief des Kalanos hervor (Quod omn. prob. l. 460 M): 'Ελλήνων δὲ φιλοcόφοις οὐκ ἐξομοιούμεθα ὅςοι αὐτῶν εἰς πανήγυριν λόγους ἐμελέτηςαν.

Daß er selbst das ägyptische Prophetentum kennt und jene ekstatischen Träume und Visionen des ägyptischen Heilkults durchgemacht hat, darf man immerhin betonen. Im ganzen bleibt die Theorie selbst in dieser Steigerung noch halbästhetisch; nur zur Hälfte nimmt sie die religiösen Vorstellungen, die sich inzwischen entwickelt haben, in sich auf. Es ist doch noch etwas anderes, wenn nach der Überzeugung der heidnischen Naassener der Sänger, der beim Fest im Theater auftritt, unter Einwirkung der Vorsehung, οὐκ είδως & λέγει, göttliche Offenbarung verkündet und ein Prediger nun ein derartiges Lied als heiligen Text erklärt. 1) Hier scheint mir eine weitere Steigerung der griechischen Begriffe vorzuliegen, die sich nur aus einem orientalischen Glauben an eine fortwirkende Offenbarung erklären läßt. Der ψδός und der προφήτης, beide müssen in dem Kult eine stärkere Rolle gespielt haben; die Predigt muß ein fester Bestandteil des Gottesdienstes gewesen sein.<sup>3</sup>) Man vergleiche mit jener Theorie der heidnischen Naassener die Schilderung des christlichen χάριςμα im Hirten des Hermas (Mand. XI 9): δταν οὖν έλθη ό ἄνθρωπος ό ἔχων τὸ πνεῦμα τὸ θεῖον εἰς ςυναγωγὴν ἀνδρῶν δικαίων τῶν ἐχόντων πίςτιν θείου πνεύματος καὶ ἔντευξις γένηται πρὸς τὸν θεὸν τής ςυναγωγής τῶν ἀνδρῶν ἐκείνων, τότε ὁ ἄγγελος τοῦ προφητικοῦ πνεύματος ὁ κείμενος πρὸς αὐτὸν πληροῖ τὸν ἄνθρωπον, καὶ πληρωθεὶς ὁ ἄνθρωπος τῶ πνεύματι τῶ άγίω λαλεῖ εἰς τὸ πλήθος, καθὼς ὁ κύριος βούλεται. In christlicher wie heidnischer Anschauung ist dabei der Prophet nur das Instrument, auf dem Gott spielt. Dasselbe Gleichnis, welches die ganze uns vorliegende Rede beherrscht, verwendet Montanus (Epiphan. Haer. XLVIII 4): ίδου ὁ ἄνθρωπος ὡςεὶ λύρα κάγὼ ἐφίπταμαι ώς εὶ πλήκτρον, und eben dies Gleichnis verwendet mit

<sup>1)</sup> Der Unterschied ist natürlich sehr viel geringer als etwa der zwischen der kirchlichen Inspirationslehre und Schillers Auffassung des ἐνθουσιασμός im Grafen Rudolf von Habsburg oder der Macht des Gesanges; aber ganz überflüssig ist der Vergleich nicht.

<sup>2)</sup> Hierauf weisen ja auch die "Predigten" des Hermetischen Corpus. Ohne "Walten der Vorsehung" vollzieht sich freilich auch der Unterricht des Einzelnen nicht. Der Lehrer darf nur, wenn der Gott es ihm befiehlt, seine Geheimnisse enthüllen (Apuleius Metam. XI 21. 22), oder er erkennt in den Fragen des Schülers den Willen der Vorsehung; vgl. Hermes bei Cyrill Contra Iul. I 556 Migne: εἰ μὴ πρόνοιά τις ἦν τοῦ πάντων κυρίου ὥςτε με τὸν λόγον τοῦτον ἀποκαλύψαι, οὐδὲ ὑμᾶς νῦν ἔρως τοιοῦτος κατεῖχεν, ἵνα περὶ τούτου ζητήςητε (vgl. die Fortsetzung mit der Naassenerpredigt) und vgl. Pseudo-Apuleius Ascl. 1.

Vorliebe Philon<sup>1</sup>), der beständig mit einem Begriff des Prophetentums spielt, der weder rein griechisch noch jüdisch sein kann. Da ich

<sup>1)</sup> Vgl. die bekannte Stelle Quis rer. div. her. 52 p. 510 M.: προφήτης γάρ ίδιον μέν οὐδέν ἀποφθέγγεται, άλλότρια δὲ πάντα ὑπηχοῦντος ἔτέρου — — ὄργανον θεοῦ έςτιν ήχεῖον κρουόμενον καὶ πληττόμενον ἀοράτως ὑπ' αὐτοῦ. 53 p. 511 M.: ὄντως γάρ ό προφήτης καὶ όπότε λέγειν δοκεῖ, πρὸς ἀλήθειαν ήςυχάζει καταχρήται δὲ έτερος αὐτοῦ τοῖς φωνητηρίοις ὀργάνοις, ετόματι καὶ γλώττη, πρὸς μήνυςιν ὧν αν θέλη, τέχνη δ' αοράτω και παμμούςω ταθτα κρούων εδηχα και παναρμόνια και γέμοντα cuμφωνίας της πάςης άποτελεί. Ich hebe die Stelle besonders hervor, weil sie zugleich eine ähnliche Übertragung des ästhetischen Begriffes des ένθουςιαςμός ins Religiöse zeigt wie das letzte Stück des Hermetischen Corpus. Durchaus ähnlich wird ferner das Verlassen des eigenen Leibes in dem XIII. (XIV.) Traktat und von Philon geschildert, Quis rer. div. her. 14 p. 482 M.: μη μόνον την, τὸ cŵμα, καὶ cυγγένειαν, (την) αἴσθησιν, καὶ οἶκον πατρός, τὸν λόγον, καταλίπης, άλλά και ςαυτήν απόδραθι και ξκετηθι εξαυτής — p.483 M. τον αὐτὸν δὴ τρόπον ὄνπερ τῶν ἄλλων ὑπεξελήλυθας ὑπέξελθε καὶ μετανάςτηθι καὶ ceautήc (Hormes: είθε και cù ceautòn διεξελήλυθας); vgl. Fr. II p. 654 M.; Leg. alleg. p. 96 M.; De migr. Abr. 466 M. Auch Philon erwähnt hierbei jene beseligende Schau der den Himmel durchwandernden Seele, die in Hermetischen Schriften so oft vorkommt (De opif. m. § 70 Cohn p. 16 M.; Leg. alleg. III 99 p. 107 M.) und Stellen, wie De Cher. § 27 p. 148 M.: ἤκουςα δέ ποτε και ςπουδαιοτέρου λόγου παρά ψυχής ξμής εἰωθυίας τὰ πολλά θεοληπτεῖςθαι καὶ περὶ ὧν οὐκ οἶδε μαντεύεςθαι, δν έάν δύνωμαι άπομνημονεύςας έρω und De Somn. Π 38 p. 692 M.: ύπηχεῖ δέ μοι πάλιν τὸ εἰωθὸς ἀφανῶς ἐνομιλεῖν πνεθμα ἀόρατον zeigen ein bewußtes Spiel mit einer Form, die dem Leser ganz bekannt sein muß. Daß es zu der Zeit jüdische Wahrsager und Dämonenbeschwörer gegeben hat, habe ich früher hervorgehoben und wird uns noch öfter beschäftigen; aber eine Berufung auf sie gab Philon sicher nicht die Stellung, die er auf Grund seines "Prophetentums" seinem hellenistischen Publikum gegenüber beansprucht. Die Zustände im eigentlichen Judentum schildert Bousset (Religion des Judentums im neutestam. Zeitalter 374 ff.): das wirkliche Prophetentum ist erstorben; wer jetzt noch μυςτήρια zu künden hat, wählt als Träger der Offenbarung einen der alten "Propheten". Das Schriftgelehrtentum herrscht, und wenn es später auch eine Art von ἐνθουςιαςμός für sich in Anspruch nimmt, so genügt das nicht zur Erklärung der Philonischen Lehre von der Ekstase. Dagegen läßt sie sich aus dem Hellenismus, wie wir ihn fassen, voll erklären (vgl. besonders Fr. II oder De somn. II 38). Mit ihr hängt die beständige Einführung Philonischer Lehren als μυστήρια, die nur dem Geweihten zugänglich sein sollen, zusammen. Boussets Erklärung (a. a. O. 426 ff.) scheint mir nicht ganz zu genügen. Nicht die Einwirkung von Mysteriengemeinden, sondern eine ausgebildete literarische Form und Manier scheint das Bestimmende. Freilich verbindet Philon mit ihr religiöses Empfinden, so gut wie Horaz mit seinem Odi profanum vulgus et arceo. Auf die vereinzelten Anknüpfungspunkte im älteren Griechischen brauche ich kaum einzugehen. Die beständige Wiederkehr der Form bei Philon läßt zu-

auf die Auffassung des Prophetentums noch im nächsten Kapitel eingehen muß, beschränke ich mich hier darauf, den Grundgedanken unserer Rede weiter zu verfolgen.

In dem Eingang seines Protreptikos ahmt Clemens eine der üblichen ἐπιδείξεις im Theater nach. Er beginnt, offenbar in Anlehnung an eine feste Form, mit der "Macht des Gesanges" und den Mythen von Amphion, Arion, Orpheus und dem Lokrer Eunomos. Plötzlich bricht der Redner um; er schilt den Musik-Enthusiasmus des alexandrinischen Publikums<sup>1</sup>); etwas Neues will er bringen (1, 3): έκ τὰρ Cιὼν ἐξελεύσεται νόμος καὶ λότος κυρίου ἐξ Ἱερουςαλήμ, λότος οὐράνιος ὁ γνήςιος ἀγωνιςτὴς ἐπὶ τῷ παντὸς κόςμου θεάτρῳ **στεφανούμενος** άδει δέ τε δ Εὔνομος δ έμδς οὐ τὸν Τερπάνδρου νόμον κτλ. Empfinden wir in dem Ton des Eingangs, den Norden sehr mit Unrecht als charakteristisch für Clemens selbst hervorhebt, die übertreibende Nachbildung solcher Reden wie die heidnische Naassener-Predigt, so wird die Parodie noch deutlicher im folgenden (1, 6): εἴτ' οὖν άρχαίους τοὺς Φρύγας διδάςκους ναίγες μυθικαί, εἴτε αὖ τοὺς ᾿Αρκάδας οί προςελήνους άναγράφοντες ποιηταί, είτε μήν αὖ τοὺς Αἰγυπτίους οί καὶ πρώτην ταύτην ἀγαφήγαι τὴν γῆν θεούς τε καὶ ἀνθρώπους ὀνειρώςcoντεc. Das zeigt, was das alexandrinische Publikum in seinen λόγοι ίεροί zu hören gewöhnt war.

Gegen den eigentlichen Plan seiner Einleitung hat Clemens das Geschichtehen des Lokrers Eunomos mit hereingezogen, weil es ihm ein gefälliges Spiel mit dem Namen und zugleich in den Einzelzügen der Schilderung besonders scharfe Ausfälle gegen diesen ἀγών



nächst wohl daran denken, daß die ägyptisch-griechische Theologie seit Jahrhunderten versucht, das, was in der alten Zeit wirklich Geheimlehre war, zu ergründen oder zu erfinden, und dabei die Form festhält, daß der Adressat des Buches die Lehre geheimhalten, nur dem eigenen Sohne verkünden oder nur dem Würdigen überliefern darf. Das entspringt nicht wirklichem Mysterienkult, sondern dem Drang, sie öffentlich zu verkünden und Anhänger zu werben.

<sup>1)</sup> Einen lehrreichen Vergleich bieten die von A. Bohler, Sophistae anonymi protreptici fragmenta, Leipzig 1903, zuerst richtig gewürdigten Fragmente einer philosophisch-rhetorischen ἐπίδειξις aus wenig jüngerer Zeit (Cramer, An. Par. I 165 ff.). Der Philosoph schilt die Alexandriner wegen dieses Enthusiasmus: δεινόν γάρ αὐτῷ δοκεῖ εἶναι, τοὺς μὲν κιθαρψδούς, οἶ πρότερον τὴν πόλιν ἐπτόηςαν, πάλαι ποτε τεθνηκέναι, τὴν δ' ἐπ' ἐκείνοις ἀφροςύνην ζῆν ἔτι, καὶ τοὺς ἀπ' ᾿Αλεξάνδρου τοῦ Ἄμμωνος ἀνομαςμένους χαίρειν μετονομαζομένους ἀπό τινος ἀγυρτοῦ καὶ ἐτέρου τοιούτου βαράθρου.

gestattet (1, 1): πανήγυρις Έλληνική ..... άγων δὲ ἢν καὶ ἐκιθάριζεν ωρα καύματος Εὔνομος, ὁπηνίκα οἱ τέττιγες ὑπὸ τοῖς πετάλοις ἦδον ἀνὰ τὰ ὄρη θερόμενοι ἡλίψ ..... ῥήγνυται χορδὴ τῷ Λοκρῷ. ἐφίπταται δ τέττιξ τῶ ζυγῷ. ἐτερέτιζεν ὡς ἐπὶ κλάδῳ (ἐπὶ) τῷ ὀργάνῳ, καὶ τοῦ τέττιγος τῶ ἄςματι ἀρμοςάμενος ὁ ψόὸς τὴν λείπουςαν ἀνεπλήρως εχορδήν. Von allen Erzählungen des Geschichtchens kommt diese unserer Rede, die ich im Anhang zu vergleichen bitte, am nächsten, ja ihre Worte τὴν νευρὰν ἀνεπλήρωςεν αὐτῷ lassen fast an direkte Benutzung denken. Der Gedanke wäre natürlich falsch; weder kann der heidnische Autor, dem es durchaus ernst ist, hier aus der christlichen Parodie schöpfen, noch können wir - ganz abgesehen davon, daß Clemens mehr Einzelheiten bietet - seine Rede vor die Zeit des Clemens rücken. Es ist offenbar eine beliebte Glanzstelle derartiger Reden, die sich leicht durch die Grundauffassung des Propheten, als des Instrumentes Gottes erklärt. Wo er aus menschlicher Schwäche versagt, da "ergänzt" der Höchste selbst sein Instrument. 1)

Daß bei den Festen auch Lobreden auf die Herrscher üblich waren, ist bekannt. Auf Alexandria weist in unserer Rede die beständige Heranziehung der Musik und des Virtuosentums; als Instrument wird die ägyptische Rohrflöte erwähnt; die Empfindung des Verhältnisses von Untertan und Herrscher ist ägyptisch. Die Epitheta der Gottheit stehen durchaus im Einklang mit dem Hermetischen

<sup>1)</sup> Diesen Zusammenhang der Prophetie mit der Rhetorik, den wir hier auf hellenistischem Boden verfolgt haben, und die Bedeutung des rhetorischen Elementes auch in der frühchristlichen Prophetie scheint mir Norden in seiner sonst trefflichen Darstellung (Kunstprosa 537 ff.) zu wenig berücksichtigt und sich zu eng an Hatch geschlossen zu haben, dessen Darstellung hier stärker, als es sonst in dem wundervollen Buch geschieht, von der Tendenz, das erste Christentum zu idealisieren, beeinflußt ist. Den Charakter der heidnischen Predigt können wir an den Hermetischen Stücken, besonders an Kap. III (IV) und VII (VIII) einigermaßen kennen lernen; die Berührungen z. B. mit dem Κήρυγμα Πέτρου habe ich schon früher hervorgehoben. Wir werden wenigstens auf griechischem Boden, wo die halbreligiöse Schätzung der improvisierten Rede weit verbreitet ist, kaum das Recht haben, jeden Einfluß der Rhetorik zu leugnen. Die Schrift des Hermas gestattet auf die Predigt überhaupt keinen Schluß, und wenn ich auch gern zugebe, daß mit dem Vortreten des διδάςκαλος und der exegetischen Predigt die Einwirkung der Rhetorik sich in der Hauptkirche eine Zeitlang verringerte, wird es doch kaum berechtigt sein, zwischen ihr und dem Gnostizismus prinzipielle Unterschiede zu suchen.

Gebrauch 1); eine Stelle scheint auf dieselbe Verehrung des Allgottes Helios zu verweisen, die Asklepios in den Opos lehrt. Hermetisch ist vor allem die Betonung der yvŵcic und das Hervorheben der gottgewollten, erlösenden Kraft des Hymnus, des Lobpreises Gottes. Wenn der Redner schildert, daß das Preisen des Herrschers die notwendige Vorübung und Ergänzung des Preises Gottes und daher religiöse Pflicht ist, so erklärt dies mir die Stellung dieser Predigt am Schluß des Corpus. Ihr Zweck ist, zu erweisen, daß die ägyptischmystische Religion notwendig zur höchsten Lovalität gegen den Herrscher führt; sie paßt zur Reichsreligion. Beachtet man nun, daß die vorausgehende Darstellung der Heilslehre mit den beiden Lehren der Propheten an den König schließt, die ihm den Kult der naturalis und civilis theologia rechtfertigen und ans Herz legen, und erinnert man sich der Eigentümlichkeiten der Asklepios-Schrift, so wird man zu dem Schluß gedrängt, daß hier eine beabsichtigte Nebeneinanderstellung und Beziehung vorliegt, daß ein ägyptischer Redner und Verehrer des Hermes römischen Kaisern diese eigentümliche Zusammenstellung Hermetischer Schriften überreichte, die uns ein Zufall erhalten hat.

Ohne weiteres ergibt sich nun aus dem Charakter des Corpus, das sich uns als einheitlich und planmäßig geordnet erwiesen hat, daß es nicht christliche Herrscher sein können, denen diese Sammlung überreicht ist. Die Zeit nach Constantin ist ebenso ausgeschlossen wie die Zeit vor Elagabal und der ersten offiziellen Einführung des Sonnenkultes. Das Weltreich hat mehrere Herrscher, die miteinander in Eintracht leben; siegreiche Kriege mit den Barbaren sind geführt worden, aber Ägypten genießt jetzt tiefen Frieden, und dieser Frieden ist das Werk der Kaiser. Diese Angaben würden m. E. am besten auf Diokletian und seine Genossen passen. Gerade bei ihnen hätte es auch besonderen Sinn, daß mit offenbarem Bezug auf die βατιλεῖτ die Gottheit gepriesen wird: οὐκ ἔττιν οὖν ἐκεῖτε πρὸτ ἀλλήλους διαφορά, οὐκ ἔςτι τὸ ἀλλοπρόςαλλον ἐκεῖςε, ἀλλὰ πάντες ἕν φρονοῦςιν, μία δὲ πάντων πρόγνωςις, εῖς αὐτοῖς νοῦς [δ πατήρ], μία αἴτθητις δι' αὐτῶν ἐργαζομένη\*), εν τὸ εἰς ἀλλήλους φίλτρον ὁ ἔρως δ αὐτὸς μίαν ἐρταζόμενος άρμονίαν τῶν πάντων. Das erweckt den

<sup>1)</sup> Man vergleiche besonders Kap. XIV (XV).

<sup>2)</sup> Der Götterkreis schafft die αἰσθήσεις (vgl. oben S. 63).

Eindruck, daß auch auf Erden mehrere nicht völlig gleichgestellte Herrscher den einen überragenden umgeben, geeint durch die bei allen gleiche Liebe zu ihm. Für eine bloß zwischen Vater und Sohn waltende Einigkeit mußte gerade die Hermetische Theologie ganz andere Bilder bieten. Wir kämen damit in die Zeit, in welcher der Verfasser der Straßburger Kosmogonie schreibt, der ja auch Diokletian, die ihn umgebenden ὁπλότεροι βαcιλῆεc und den Persersieg feiert. Man hatte damals in Ägypten allen Grund die eigene Loyalität hervorzuheben und die römische Staatsreligion als Offenbarung der ägyptischen Götter darzustellen.¹) Es ist fast dieselbe Zeit, in der Arnobius sich so ganz von Hermetischen Ansichten beeinflußt zeigt und sein Schüler Lactanz dem Hermetismus starke Einwirkungen auf sich gestattet.

Ich halte diesen Ansatz für sehr wahrscheinlich, ohne zu verkennen, daß bei der schillernden Natur der meisten Angaben auch ein früherer nicht völlig ausgeschlossen ist. Für sämtliche Schriften des Corpus ergibt sich danach, daß sie vor dem Ausgang des dritten Jahrhunderts entstanden sind. Vielleicht sogar noch etwas mehr. Wenn der IX. (X.) Dialog mit dem Urbild der lateinischen Schrift zusammen in einem Corpus stand, das doch ebenfalls erst in der Gemeinde sich durchsetzen mußte, ehe es einerseits von Lactanz, andererseits von dem Redaktor unserer Sammlung benutzt werden konnte, so muß der einzelne Dialog erheblich vor den Abschluß dieser Sammlung fallen. Noch weiter müssen wir dann mit der Sammlung an Asklepios gerichteter Schriften heraufgehen, welcher Schrift II (III) und VI (VII) entnommen sind. Für die an Tat gerichteten Schriften habe ich nur die eine Bestimmung, daß die Γενικοί λόγοι öfters erwähnt werden, aber nicht selbst benutzt Sie fielen, wie wir S. 33 vermuteten, vor die Zeit des scheinen. Hirten des Hermas. Die schon von anderer Seite aufgestellte Behauptung, die Mehrzahl der Schriften unseres Corpus möchten im zweiten Jahrhundert n. Chr. entstanden sein, scheint durchaus glaublich.

Es bleiben einige Nebenfragen, die am besten gleich hier ihre Erledigung finden. Daß Cyrill und Lactanz unsere Sammlung nicht

<sup>1)</sup> Wir dürfen nicht vergessen, daß das dritte Jahrhundert die Vergöttlichung des lebenden Herrschers gebracht hat, daß Aurelian der menschgeborene Gott (deus natus) ist, und daß Diokletian und seine Genossen sich als diis geniti et deorum creatores empfanden.

benutzt haben, bedarf keines Wortes. 1) Aber auch Stobaios hat sie sicher nicht gelesen; er zitiert vier Einzelstücke: 'Αφροδίτη, λόγος "Ιcιδος πρός 'Ωρον, λόγος "Ιcιδος πρός "Αμμωνα") und Κόρη κόςμου (alle zur Isis-Literatur gehörig); ferner drei Hermetische Corpora, in denen er offenbar keine Untertitel fand, nämlich: 1) ἐκ τῶν πρὸς "Αμμωνα (bezw. 'Αμοῦν), 2) ἐκ τῶν πρὸς 'Αςκληπιόν (in den Eklogen nur den II. bezw. III. Traktat, im Florilegium noch einen verlorenen Abschnitt), 3) έκ τῶν πρὸς Τάτ (bezw. πρὸς τὸν υίόν). Die Bruchstücke aus dem letzten Corpus gehören sogar überwiegend verlorenen Dialogen an; von den uns erhaltenen sind nur die beiden früher gesondert überlieferten X bezw. XI (Κλείς) und IV bezw. V (Κρατήρ ή Movác)<sup>8</sup>), im ganzen also mit dem einen an Asklepios gerichteten Dialog nur drei von siebzehn erhaltenen Schriften benutzt. Die Zitate des Stobaios bieten also zunächst ein Mittel, die Tätigkeit des Redaktors unserer Sammlung zu bestimmen. Sie ist, wie nach dem oben Ausgeführten zu erwarten war, gering; ein paar Sätze hat er allerdings geändert; es war unrecht, wenn Parthey in diesen Fällen durch mechanisches Zusammenarbeiten beider Textesquellen einen dritten herzustellen suchte. Man vergleiche etwa:

Herm. II (III) 10:

'Εν κενφ δὲ δεῖ κινεῖτθαι τὰ κινούμενα, ὧ τριτμέγιττε. — Εὐ φής, ὧ 'Ακκληπιέ. οὐδὲν δὲ τῶν ὄντων ἐττὶ κενόν. μόνον δὲ τὸ μὴ ὄν κενόν ἐττι [ἔξνον] τῆς ὑπάρ-ἔεως.

τὸ γὰρ ὑπάρχον κενὸν οὐδέποτε γενέςθαι δύναται. —

Ούκ ἔςτιν οὖν τινά, ὧ τριςμέγιςτε,

Stob. I 18 p. 158 Wachsm.:

Ούδὲ εν τῶν ὄντων ἐςτὶ κενὸν τῷ τῆς ὑπάρξεως λόγῳ. τὸ δὲ ὂν οὐκ ἂν ἠδύνατο εἶναι ὄν, εἰ μὴ μεςτὸν τῆς ὑπάρξεως ἦν.

τὸ γὰρ ὑπάρχον κενὸν οὐδέποτε γενέςθαι δύναται. —

Οὐκ ἔςτιν οὖν κενά τινα, ὧ τρις-

<sup>1)</sup> Allerdings führt der Index der Laubmann-Brandtschen Ausgabe eine Reihe aus unserem Corpus zitierter Stellen an; allein bei näherer Prüfung bleiben nur die Zitate aus Kap. XII (XIII) 23 bei Lactanz VI 25, 10 und vielleicht aus Kap. IX (X) 4 bei Lactanz II 15, 6 und V 14, 11 bestehen. Hinzu tritt der von den Herausgebern nicht bemerkte Verweis auf die "Οροι 'Ακκληπιο0 (vgl. S. 192).

<sup>3)</sup> Der Titel ist beidemal verloren, die Anrede an Tat wenigstens p. 127, 13 erhalten.

[ἔςτι] τοιαῦτα, οίον κάδδος κενὸς καὶ μέγιςτε, οίον κάδος καὶ κέρακέραμος κενός, καὶ ποτήριον καὶ λη- μος καὶ ληνός, καὶ τὰ ἄλλα νός 1) καὶ τὰ ἄλλα πάντα τὰ παρα- τὰ παραπλήςια; πλήςια;

Hieraus macht Parthey: οὐδὲν δὲ τῶν ὄντων ἐςτὶ κενόν μόνον δὲ τὸ μὴ ὄν κενόν ἐςτι καὶ ξένον τῆς ὑπάρξεως τὸ δὲ ὄν οὐκ ἄν ἠδύνατο εἶναι ὄν, εἶ μὴ μεςτὸν τῆς ὑπάρξεως ἦν. τὸ γὰρ ὑπάρχον κενὸν οὐδέποτε γενέςθαι δύναται. — Οὐκ ἔςτιν οὖν κενά τινα, ὧ τριςμέγιςτε, οἷον κάδδος κενὸς καὶ κέραμος κενὸς καὶ φρέαρ κενὸν καὶ ληνὸς καὶ τὰ ἄλλα τὰ παραπλήςια; Allein die überflüssigen Häufungen verderben mehr als sie nutzen. Wir müssen die Existenz verschiedener Rezensionen ja auch im λόγος τέλειος anerkennen.

Sicher benutzt hat unser Corpus der Verfasser des Dialogs ερμιππος περὶ ἀςτρολογίας. Er benutzt p. 9, 3 (ed. Kroll et Viereck) Schrift I § 5; ferner 21, 5 Schrift X (XI) § 12; 70, 17 Schrift X (XI) § 6; weiter von p. 24, 25 an in umfassender Weise die "Oροι 'Αςκληπιοῦ, endlich an einzelnen Stellen wie 12, 21 und 14, 13 Wendungen aus der Schlußrede.") Allein, so sehr ich wünschte, den Beweis dafür, daß die vollere Handschriftenklasse das Corpus in seiner ursprünglichen Ausdehnung bietet, auch aus der Überlieferungsgeschichte erbringen zu können, so wenig genügt dieser Dialog, der vielleicht selbst erst in frühhumanistischer Zeit entstanden ist, um dies zu erweisen.

Benutzt haben könnte unser Corpus in älterer Zeit höchstens der Mythograph Fulgentius. Er zitiert (p. 26, 18 Helm) die erste Schrift, den Poimandres (Hermes in Opimandre libro); er führt ferner — allerdings, nach seiner lüderlichen Art, unter dem Namen des Platon — einige Worte aus dem XII. bezw. XIII. Traktat an (p. 88, 3 Helm); er könnte vielleicht mit dem allgemeinen Verweis p. 85, 21 verlorene Teile der "Οροι 'Ακκληπιοῦ meinen und berichtet endlich p. 74, 11 Helm, daß es drei Arten der Musik gebe, ut Ermes Trismegistus ait, id est adomenon, psallomenon, aulumenon. Diese Worte stehen allerdings jetzt nicht in der Schlußrede, aber sie könnten vielleicht aus



<sup>1)</sup> και ποτήριον και ληνός] και ποταμός δλος MAC. Aus ποταμός hat Patricius sich keck sein φρέαρ κενόν erfunden.

Vgl. besonders 12, 21: καὶ τὸ cέβας ἀπένεμον ὡς εἰκός mit ἀλλὰ τῷ μὲν ἀποδίδωςι πρέπον τὸ cέβας.

deren Eingang gebildet sein oder in den verlorenen Abschnitten gestanden haben.

Für eine Benutzung unseres Corpus fehlt also in älterer Zeit jedes sichere Zeugnis. Aber die Hermetischen Schriften waren bis etwa ins VI. Jahrhundert in vielen Händen; erst seit dieser Zeit beginnen sie im Innern des Reiches allmählich zu verschwinden, die Kenntnis ihrer Lehren sich auf die Zitate zu beschränken. 1) Ein Zufall führte dann eine lückenhafte und schwer beschädigte Handschrift unserer Sammlung im XI. Jahrhundert dem Michael Psellos in die Hände. Es ist mehr als wahrscheinlich, daß das neu erwachte Interesse an Platon ihrer Weiterüberlieferung zu gute kam. 2) Mit dem Anbruch des XIV. Jahrhunderts beginnt dann die Reihe der uns erhaltenen Handschriften. —

Ich ziehe hieraus die Folgerungen. Die starken Interpolationen und jene Umgestaltung des ursprünglichen Textes, die wir im zweiten und dritten Kapitel für den Poimandres glaubten nachweisen zu können, lassen sich nicht auf Rechnung des Redaktors unserer Sammlung stellen. Vielmehr müssen in der Gemeinde Umbildungen und Neuentwicklungen stattgefunden haben, welche eine Umarbeitung

<sup>1)</sup> Daß ihre Erhaltung bis zu dieser Zeit mit dem Fortleben des Neuplatonismus zusammenhängt, ist sehr glaublich. Benutzt doch der Philosoph Harpokration diese Schriften ebenso wie Iamblich. Von Theon heißt es bei Johannes Malalas (348, 14): ήρμήνευςε τὰ ἀςτρονομικὰ καὶ τὰ 'Ερμοῦ τοῦ τριςμετίττου τυγγράμματα και τὰ 'Ορφέως, und Cyrill (Contra Iul. I p. 548 Migne) weiß von einem Neuplatoniker seiner Zeit: πεποίηται δὲ καὶ τούτου (der Übereinstimmung zwischen Moses und Hermes) μνήμην εν ίδίαις συγγραφαῖς ὁ συντεθεικώς 'Αθήνηςι τὰ ἐπίκλην 'Ερμαϊκά πεντεκαίδεκα βιβλία. γράφει δὲ οὕτως έν τῷ πρώτψ περί αὐτοῦ, εἰςκεκόμικε δέ τινα τῶν ἱερουργῶν λέγοντα: ἵν' οὖν έλθωμεν είς τὰς όμοίας, ἄρ' οὐχὶ και τὸν ἡμέτερον 'Ερμήν ἀκούεις τήν τε Αίγυπτον εἰς λῆξιν καὶ κλήρους ἄπαςαν τεμεῖν ςχοίνψ τὰς ἀρούρας καταμετρούντα καὶ διώρυχας τεμέςθαι ταῖς ἐπαρδεύςεςι καὶ νόμους θεῖναι καὶ τὰς χώρας ἀπ' αὐτῶν προςειπεῖν καὶ καταςτήςαςθαι τὰς ςυναλλάξεις τῶν ςυμβολαίων καὶ νεωςτὶ φύταςθαι κατάλογον της των ἄςτρων ἐπιτολής, καὶ βοτάνας τεμεῖν καὶ πρός γε άριθμούς και λογιςμούς και γεωμετρίαν άςτρονομίαν τε και άςτρολογίαν και τὴν μουτικήν και την γραμματικήν άπαταν εύρόντα παραδούναι. Aber gerade diese Zitate zeigte auch, daß die uns vorliegende Hermetische Literatur nicht in diesen Kreisen entstanden oder namhaft beeinflußt ist.

<sup>2)</sup> Eine starke kirchliche Opposition zeigen freilich die zahlreichen Randnotizen wie λήρος, φλυαρία und dergleichen, die im Cod. Paris. 1220 (B) von jüngerer Hand am Rande nachgetragen sind.

der Gründungsgeschichte und Lehrdarstellung notwendig machten. 1) Die Einlagen selbst geben hierfür einen gewissen Anhalt. Die erste und größte (§ 6-8, vgl. S. 33 ff.) bringt den ägyptischen Pantheismus und eine Form der Logos-Lehre zum Ausdruck, die wir allerdings bis über die Grenze unserer Zeitrechnung hinauf verfolgen können, die aber auch in jüngeren Hermetischen Schriften stark hervortritt. Besonders zeigt die zweite, jüngere Schrift der Poimandres-Gemeinde (Kap. XIII, bezw. XIV), zu deren Betrachtung wir im nächsten Abschnitt übergehen werden, eine ausgebildete Logos-Lehre. Der Logos ist der Mittler zwischen Gott und dem Menschen; jedes rechte Gebet muß durch ihn Gott dargebracht werden (§ 21); er ist der Sohn Gottes und zugleich das überirdische Wesen, das bei der Wiedergeburt in dem Menschen entsteht, d. h. aus den einzelnen δυνάμεις θεοῦ zusammen-Diese jüngere Schrift wurzelt ferner ganz in dem gesetzt wird. ägyptischen Pantheismus. Die Spuren des Dualismus sind fast völlig beseitigt.2) Ferner erscheint als eine Art Hypostase die Βουλή θεοῦ, die als Person der Gottheit auch in jener Einlage des Poimandres begegnet. Der Abschwächung des Dualismus dient auch die zweite Einlage (§ 24, vgl. S. 51), welche zugleich die Verbindung der Laster mit den Planeten- bezw. Sphärengeistern aufhebt. Endlich ist aus der Erscheinung des Poimandres-Noûc die rein menschliche Beschreibung gestrichen; er ist ὑπερμεγέθης μέτρψ ἀπεριορίςτψ τυγχάνων geworden, genau wie im XIII. (XIV.) Kapitel der vergöttlichte Mensch ἀκατάληπτος und άςχημάτιςτος wird. Seine Aufgabe ist nicht mehr den einzelnen Menschen zu führen und zu hüten; nur als Spender der göttlichen Offenbarung steht er noch an der Spitze der Reihe, wie die ägyptischen Offenbarungsgötter; aber durchaus nicht alles hat er offenbart (§ 15); er weiß, daß sein Schüler aus eigener Kraft vermögen wird πάντα νοείν καὶ ἀκούειν ὧν βούλεται καὶ ὁρᾶν τὰ πάντα.

Daß Ähnliches mit der Κλείς geschehen sein muß, habe ich oben
 196 A. 2 betont; von der Κόρη κότμου gilt das Gleiche.

<sup>2)</sup> Nur daß die Sterne, und zwar hier die im Ägyptischen stärker hervortretenden ζψδια, Urheber des Schlechten im Menschen sind, ist als Rest jener rein dualistischen, nicht-ägyptischen "Ανθρωπος-Lehre geblieben. Wir sehen, daß Zosimos, dessen Zeit ja nach den obigen Darlegungen sicher nach dem Entstehen der XIII. (XIV.) Schrift fällt, zwar die "Ανθρωπος-Lehre wieder übernimmt (übrigens nicht aus dem Poimandres, sondern aus anderen Hermetischen Schriften), aber dem dualistischen Systeme des Mani glühendsten Haß entgegen zu bringen scheint (vgl. oben S. 105).

Eine fortwirkende Offenbarung, welche die Gemeinde allmählich umgestaltet hat, wird hier vorausgesetzt.

Es scheint mir klar, daß jene Umgestaltung der Poimandres-Schrift sich in der Gemeinde vollzogen hat. Eine gewisse Parallele bietet die Erweiterung des λόγος τέλειος, wie er uns in der lateinischen Fassung vorliegt. Der Anlaß ist deutlich; der Gott mußte die Bedrängnis, in welche die Gemeinde im Laufe des IV. Jahrhunderts geriet, schon vorausgesagt haben; an einzelne aus allgemeinstem Empfinden hervorgegangene Andeutungen 1) setzten sich nun bestimmte Prophezeiungen an. Die Parallele hierzu bieten die eschatologischen Reden Christi, wie zu den Erweiterungen des Poimandres etwa die Anfügung der Kindheitsgeschichte oder der Sprüche, in denen Christus bei den Synoptikern die Missionspredigt in aller Welt befiehlt. Beide Vergleichungen treffen freilich nicht ganz zu; rein stilistische Änderungen wie im Poimandres § 11 zeigen, daß diese Schriften viel stärkeren Änderungen ausgesetzt sind, daß ihre Haupttexte gegenüber unmittelbaren Gottesworten wie αὐξάνεςθε ἐν αὐξήςει oder ὁ νοήςας έαυτὸν είς αὐτὸν χωρεῖ oder den φωναί des Poimandres doch auch mehr den Charakter schriftstellerischer Leistungen tragen, an denen jeder neue Prophet ändern und modeln kann. Der Charakter der Schrift als Offenbarung schließt ihre literarische Behandlung nicht aus.2) Noch stärker wird diese naturgemäß bei den philosophischen Darlegungen oder bei der eigentlichen Predigt hervorgetreten sein.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Wie etwa Schrift IX (X) 4.

<sup>2)</sup> Die Übertragung einer jüdischen Apokalypse ins Christliche — ein Vorgang, der ja für die Apokalypse des Johannes nach dem Urteil bester Kenner erwiesen scheint — läßt sich einigermaßen mit der Übertragung der "Ανθρωπος-Lehre ins Ägyptische durch den Verfasser des Poimandres vergleichen. Weiter ab steht die Anpassung der heidnischen Naassener-Predigt an das Christentum.

<sup>3)</sup> Auch im Christentum bildet die mündliche oder schriftliche Predigt ja lange Zeit eine Art "Gotteswort zweiter Klasse". Einen letzten Nachhall dieser Auffassung bietet die reizende Auseinandersetzung Augustins (De doctr. christ. IV 29, 62. 30, 63), auf die ich beiläufig einmal aufmerksam machen möchte. Man streitet, ob die Predigt geistiges Eigentum ist oder "weitergepredigt" werden darf. Augustin, welcher den Geistlichen, die eine schöne Stimme, aber sonst geringe Gaben haben, sogar befiehlt, fremde Predigten auswendig zu lernen, sucht dies gerade durch die Inspirationslehre zu verteidigen: der Prediger darf unbedenklich nehmen, was er findet. Denn die Predigt ist immer Gottes Wort, und an dem kann ein frommer Mann keinen Diebstahl begehen Es ist allen zu eigen.

Die Erklärung bietet jener eigentümliche Begriff des Prophetentums, dem wir bei der Betrachtung der XIII. (XIV.) Schrift vielleicht am nächsten kommen.

## VII.

Wir haben im vorigen Abschnitt einen gewissen Anhalt für die Erklärung und Datierung des XIII. bezw. XIV. Kapitels gewonnen. Der Begründer der Gemeinde ist hier schon Hermes, der allgemeine Offenbarungsgott dieser Literatur; die Person des Stifters war also verblaßt und der Erinnerung entschwunden. Als heilige Schriften gelten die λόγοι γενικοί des Hermes an Tat. Die ganz individuelle Gottesbezeichnung Ποιμάνδρης hat ihre Bedeutung verloren; fast wie ein Appellativum und völlig gleich νοῦς wird sie ja auch später von Zosimos verwendet.¹) Die Gemeinde hat eine heilige Schrift,

<sup>1)</sup> Ich füge die charakteristische Stelle (Berthelot 244) ganz hier bei, da sie ein lehrreiches Gegenbild zu dem ganzen XIII. (XIV.) Kapitel bietet. Nach einem Ausfall gegen die ψευδοπροφήται, durch welche die Dämonen wirken und nicht bloß Opfer verlangen, sondern selbst die Seelen verderben, fährt Zosimos fort: cù γοῦν μὴ περιέλκου ώς γυνή (Berth. Ѿ γ.), ώς καὶ ἐν τοῖς κατ' ἐνέργειαν ἐξεῖπόν τοι, καὶ μὴ περιρρέμβου ζητοῦτα θεόν, ἀλλ' οἴκαδε καθέζου, καὶ θεὸς ήξει πρὸς ςὲ ὁ πανταχοῦ ὢν καὶ οὐκ ἐν τόπῳ ἐλαχίςτῳ ὡς τὰ δαιμόνια: καθεζομένη δὲ τῷ cώματι καθέζου καὶ τοῖς πάθεςιν, ἐπιθυμία ἡδονἢ θυμῷ λύπη, καὶ ταῖς δώδεκα Μοίραις του θανάτου (μύραις Cod. verb. v. Berthelot; es sind die zwölf τιμωροί δαίμονες unseres Kapitels)· και ούτως αύτην διευθύνουςα (cauτήν διευθύναςα die zweite Fassung, Berthelot S. 84) προςκαλέςη πρός έαυτήν τὸ θείον και ὄντως (so S. 84, ούτως hier Cod.) ήξει (πρός cè S. 84) τὸ πανταχού δν και οὐδαμού. και μή καλουμένη πρόςφερε θυςίας τοις δαίμοςιν, μή τὰς προςφόρους μή τας θρεπτικάς αὐτῶν καὶ προςηνεῖς, άλλὰ τάς ἀποτρεπτικάς αὐτῶν καὶ ἀναιρετικάς, ας προςεφώνηςεν Μαμβρής (der ägyptische Zauberer, auf dessen Namen ein auch bei Christen oft gebrauchtes Apokryphon geht) τῷ Ἱεροςολύμων βαςιλεί Cολομώντι, αὐτὸς δὲ μάλιςτα Cολομών ὅςας ἔγραψεν ἀπὸ τῆς ἐαυτοῦ ςοφίας. καὶ οὔτως ἐνεργοῦςα ἐπιτεύξη τῶν γνηςίων καὶ φυςικῶν καιρικῶν. ταῦτα δὲ ποίει έως αν παντελειωθής την ψυχήν. σταν δε επιγνώς ςαυτην (80 S. 84, επιγνούςα αὐτὴν bier Cod.) τελειωθείταν, τότε και τῶν φυτικῶν τῆς ὅλης κατάπτυςον (κατάπτητον Cod., vgl. S.84) καὶ καταδραμούτα ἐπὶ τὸν Ποιμένανδρα (80) καὶ βαπτιτθείτα τῷ κρατῆρι ἀνάδραμε ἐπὶ τὸ γένος τὸ cóv. Vorausgesetzt wird als heilige Schrift hier das IV. (V.) Kapitel unseres Corpus (§ 4): Gott hat nicht allen Menschen den νοῦς, also den Poimandres, erteilt, sondern κρατήρα μέγαν πληρώςας τούτου κατέπεμψε δούς κήρυκα και ἐκέλευςεν αὐτῷ κηρύξαι ταῖς τῶν ἀνθρώπων καρ-

die Sprüche des Ποιμάνδρης, die etwa den Sprüchen des 'Αγαθός δαίμων entsprochen haben müssen. Den einen, etwa δ τετελειωμένος cπευcάτω λύειν τὸ cκῆνος, bietet unser Kapitel, den anderen Zosimos (Berthelot 231, vgl. oben S. 105): δ δὲ υίὸς τοῦ θεοῦ πάντα δυνάμενος καὶ πάντα γινόμενος ὅτι (ὅτε Cod.) θέλει ὡς θέλει φαίνει έκάcτω. Als eine Ergänzung zu dieser Schrift, deren mystischer Charakter selbst in den zwei Zitaten hervortritt, gibt sich unser Kapitel in den Worten (§ 15): δ Ποιμάνδρης, δ τῆς αὐθεντίας νοῦς. πλέον μοι τῶν ἐγγεγραμμένων οὐ παρέδωκεν εἰδώς, ὅτι ἀπ' ἐμαυτοῦ δυνήςομαι πάντα νοεῖν καὶ ἀκούειν ὧν βούλομαι καὶ δρᾶν τὰ πάντα. Aber es knüpft zugleich an eine Stelle der Γενικοί λόγοι, in welcher die Rettung von der Wiedergeburt, der παλιγγενεςία, abhängig ge-Hermes hat damals αἰνιγματωδώς καὶ οὐ τηλαυγώς macht war. gesprochen und trotz alles Bittens des Jüngers keine Erklärung beigefügt. Er begründet das jetzt (§ 13): ἵνα μὴ ὤμεν διάβολοι τοῦ παντός είς τούς πολλούς, ⟨άλλὰ διαδώμεν⟩ είς οθς δ θεός αὐτός θέλει.1) Auch jetzt soll die Erklärung geheim bleiben; der Begriff des Mysteriums ist klar ausgebildet. So darf ich gleich hier darauf verweisen, daß die παλιγγενεςία den Inhalt des ägyptischen Mithrasmysteriums und ferner jener Isis-Mysterien bildet, welche Apuleius beschreibt. 3)

δίαις τάδε· βάπτιςον ςεαυτήν ή δυναμένη εἰς τοῦτον τὸν κρατήρα, ή πιςτεύουςα, ὅτι ἀνελεύςη πρὸς τὸν καταπέμψαντα τὸν κρατήρα, ή γνωρίζουςα, ἐπὶ τί γέγονας. ὅςοι μὲν οὖν ςυνῆκαν τοῦ κηρύγματος καὶ ἐβαπτίςαντο τοῦ νοός, οὖτοι μετέςχον τῆς γνώςεως καὶ τέλειοι ἐγένοντο ἄνθρωποι .... (§ 5) οὖτοι κατὰ ςύγκριςιν τῶν ἔργων ἀθάνατοι ἀντὶ θνητῶν εἰςι, πάντα ἐμπεριλαβόντες τῷ ἐαυτῶν νοῖ τὰ ἐπὶ τῆς τὰ ἐν οὐρανῷ καὶ εἴ τί ἐςτιν ὑπὲρ τὸν οὐρανὸν. τοςοῦτον ἑαυτοὺς ὑψώςαντες εἰδον τὸ ἀγαθόν, καὶ ἰδόντες ςυμφορὰν ἡγήςαντο τὴν ἐνθάδε διατριβὴν ⟨καὶ⟩ καταφρονήςαντες πάντων τῶν ςωματικῶν καὶ ἀςωμάτων ἐπὶ τὸ ἔν καὶ μόνον ςπεύδουςιν. Der vollkommene Alchemist hat die γνῶςις und ist der wahre Prophet; Magie und Theologie berühren sich auch hier. Die Worte des Zosimos ἀνάδραμε ἐπὶ τὸ γένος τὸ ςόν erklären sich aus Poim. § 26: καθοδηγός γίνη τοῖς ἀξίοις, ὅπως τὸ γένος τῆς ἀνθρωπότητος διὰ ςοῦ ὑπὸ θεοῦ ςωθή und § 29: καθοδηγὸς ἐγενόμην τοῦ γένους. Der Prophet wendet sich zu den Menschen zurück.

<sup>1)</sup> Der Versasser scheint sich den Hermes als Lehrer einer größeren Zahl von Schülern vorzustellen; ihr gelten die Rätselworte, den von Gott Erwählten die Erklärung. Hieraus wird auch die Frage des Tat verständlich (§ 2): προθέμενος ἢ κρύβων. Hermes könnte die Lehre auch öffentlich verkünden.

<sup>2)</sup> Auch in ihnen ist die Wirkung quodammodo renatos (XI 21); auch in

Wir werden annehmen müssen, daß zu dieser Verdunkelung des Religionsstifters und dem Einsetzen des Hermes eine nicht unbeträchtliche Zeit erforderlich war, wenn auch die im Eingang des vierten Abschnittes besprochene Neigung des Ägypters, auch in der historischen Person die Wirkung oder gar Verkörperung eines Gottes zu sehen, dies erleichtern mochte. Aber eine gewisse Zeit war unbedingt auch notwendig, ehe man in den weiteren Kreisen der Hermes-Gläubigen die ursprüngliche Sonderexistenz der Poimandres-Gemeinde vergessen und ihre Schriften so unbefangen mit unter die sonstigen Gottes-Offenbarungen aufnehmen konnte, wie das in unserem Corpus geschehen ist. Ist dies gegen das Ende des dritten Jahrhunderts zusammengestellt und fällt die Abfassung des Poimandres und des erwähnten Teiles der Γενικοί λόγοι vor den Hirten des Hermas, so werden wir unser Kapitel etwa in die zweite Hälfte des zweiten Jahrhunderts setzen dürfen.¹) Die Unsicherheit dieser Datierung empfinde ich selbst und füge hinzu, daß der, dem es gelänge die Zeit dieser Schrift sicherer zu bestimmen, eines der wichtigsten Daten der gesamten Religionsgeschichte gewinnen würde. —

Der Gang des Dialoges ist wohl klar, zumal größere Interpolationen nicht vorliegen. Der Leser darf sich davon nicht befremden lassen, daß Tat die ersten allgemeinen Andeutungen des Hermes so gar nicht begreifen kann; der Verfasser will ja hervorheben, daß das Verständnis dieser Geheimlehre nur von Gott gegeben werden kann, und vermag die vorangehende Blindheit und Verständnis-

ihnen vertröstet der Priester den drängenden Mysten lange auf spätere Zeit, bis der Wille der Gottheit (τὸ θέλημα in unserem Kapitel) sich dem Hierophanten wie dem Mysten offenbart habe (21. 22); auch in ihnen gibt es einen γενεσιουργὸς τῆς παλιγγενεσίας (25: complexus Mithram sacerdotem et meum iam parentem). Das XIII. (XIV.) Kapitel gibt nur das theologische, von der Kulthandlung losgelöste Spiegelbild. Von christlichen Einflüssen wird auch hier nicht die Rede sein können. So gibt jenes Zitat aus den Γενικοί λόγοι, das ja auch schon durch sein Alter gegen diese Vermutung gesichert sein müßte, μηδένα δύνασθαι σωθήναι πρὸ τῆς παλιγγενεσίας das Gegenstück zu dem Johanneischen Herrenwort (3, 8): ἐἀν μή τις γεννηθή ἄνωθεν, οὐ δύναται ἰδεῖν τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ.

<sup>1)</sup> Daß die Auffassung der Prophetie bei dem Redaktor der Sammlung und bei Zosimos wieder sehr viel nüchterner geworden ist, mag ebenfalls für einen längeren Zwischenraum zwischen unserem Kapitel und dem Abschluß der Sammlung sprechen.

losigkeit des Schülers kaum stark genug zu schildern. Das Wunder selbst soll sich dann ganz allmählich während der Reden des Hermes vollziehen, die einzelnen Äußerungen des Tat uns von dem Fortschritte Kunde geben. Die Andeutungen beginnen schon in § 4: ἐμαυτὸν γὰρ νῦν οὐχ ὁρῶ — Tat, der ja alle Sinneswahrnehmungen verlieren muß, vermag zunächst das Körperliche nicht mehr zu schauen. Eine Beziehung hierauf scheint die zweite Äußerung (§ 5): τὸ γὰρ μέγεθος βλέπω τὸ αὐτὸ cùy τῷ χαρακτῆρι zu haben. Eine befriedigende Deutung weiß ich freilich nicht zu geben. Nur erinnern möchte ich an einen eigentümlichen Gebrauch des Wortes im Ägyptischen, z. B. im Papyrus Insinger XXXV17: "erkenne die Größe Gottes, um sie in deinem Herzen werden zu lassen" oder XXXVI 3: "der Fromme mit der Größe Gottes im Herzen". Aus ihm sind Hermetische Stellen wie XI. (XII.) 20 zu erklären: cυναύ-**Σηςον ςεαυτόν τῷ ἀμετρήτῳ μεγέθει παντός ςώματος ἐκπηδήςας καὶ** πάντα χρόνον ὑπεράρας Αἰὼν τενοῦ, καὶ νοήςεις τὸν θεόν, aus ihm aber auch gnostische Aussprüche wie das bald in seinem Zusammenhange zu betrachtende Wort des Markos: ὁ δὲ τόπος τοῦ μεγέθους ἐν ἡμῖν ἐςτιν.¹) Es ist Gott selbst und die göttliche Macht (ἐξουςία). Ich vermute, daß Tat an unserer Stelle das Göttliche zu sehen glaubt, aber noch mit der äußeren Gestalt, dem χαρακτήρ oder είδος, verbunden. 3) Hermes mahnt ihn, daß dies noch kein Schauen Gottes sei. Aus der hieran schließenden Aufforderung, sich mit aller Kraft des Geistes zur Anschauung des Immateriellen zu erheben (§ 6 und 7), entwickelt sich ein Gespräch über die bösen Mächte im Menschen; während Tat in schweigender Andacht den Lehren über die einzelnen Gotteskräfte zuhört, steigen sie offenbar in ihn nieder und bilden sein neues Ich. So schließt unmittelbar an die Belehrung die erste Schilderung seiner Verzückung (§ 11). Es ist ungeschickt, daß der Schriftsteller unmittelbar mit ihr die spitzfindige Seitenfrage, wie

<sup>1)</sup> Ist es hier zunächst die göttliche Kraft (ähnlich wie bei Irenäus I 14, 7: κέχρηται δὲ διακόνψ τῷ τῶν ἐπτὰ ἀριθμῶν μεγέθει), so wird es an anderen Stellen fast gleich μυστήριον, so in der christlichen Überarbeitung der Naassenerpredigt (oben S. 90 A. 2): δεῖ γὰρ λαλεῖσθαι τὰ μεγέθη, an anderen direkt gleich πνεῦμα θεῖον oder im Plural πνεύματα, ἄγγελοι oder ἐξουσίαι.

<sup>2)</sup> Sollte vielleicht zu schreiben sein: τὸ γὰρ μέγεθος βλέπω (τὸ μένον) τὸ αὐτὸ cùν τῷ χαρακτῆρι? Daß er das μέγεθος in Hermes schaut, ist klar, auch ohne daß wir τὸ còν hinzufügen; die Schwierigkeit liegt in τὸ αὐτό.

denn zehn Mächte Gottes die zwölf bösen Mächte vertreiben können, verbindet; aber er braucht, um das allmähliche Werden der Wiedergeburt zur Empfindung zu bringen, retardierende Motive. ich es auch verstehen, daß nach der neuen Schilderung der Verzückung (13: τὸ πᾶν ὁρῶ καὶ ἐμαυτὸν ἐν τῷ νοῖ) Tat, der sich seines göttlichen Wesens noch nicht voll bewußt ist, noch fragen muß, ob dieses neue Ich auch vergänglich sei. Den Schluß bildet der Hymnus, den einst Hermes, als er zum Gotte wurde, nicht vom Poimandres, sondern unmittelbar von den δυνάμεις Gottes, die ja auch seine eigenen δυνάμεις sind, gehört haben will. Tat nimmt bei seiner Bitte offenbar auf die zu Anfang erwähnten kurzen Andeutungen in dem Γενικός λόγος Bezug. Erst der Hymnus bringt die Befreiung von dem irdischen Leibe (vgl. § 15: καλῶς ςπεύδεις λῦςαι τὸ ςκῆνος). Zum Vergleich verweise ich auf die Κόρη κόςμου, in der Osiris und Isis, trotzdem sie Götter sind, nicht eher von der Erde wieder zu dem Urgott aufsteigen dürfen, bis sie einen geheimen Lobgesang Gott dargebracht haben, den Isis dann ihrem Sohne Horus lehrt. Ob der Hymnus in unserem Kapitel auch ursprünglich das tägliche Gebet für den Wiedergeborenen sein sollte, wie jetzt in § 16 gesagt ist, wage ich nicht zu entscheiden. Er ist das Gott wohlgefällige Opfer, der Lobpreis, dessen erlösende Kraft noch in dem letzten (XVIII.) Kapitel betont wird.1) Die Wirkung beschreibt Tat in dem mir unverständlichen Wort τέθεικα καὶ ἐν κόςμω τῷ ἐμῷ²), dann bittet er selbst in eigenen Worten Gott preisen zu dürfen; die Worte selbst sind gegenüber dem großen Hymnus des Hermes matt und unbedeutend, die reine Formel: θεὲ καὶ πάτερ, cù δ κύριος, τὰ δ νοῦς. δέξαι λογικὰς θυςίας ἃς θέλεις ἀπ' ἐμοῦ· coῦ γάρ βουλομένου πάντα τελεῖται. Schon der zweite Satz enthält im Grunde nur ein Versprechen für die Zukunft. Mit einem kurzen Dank an den Mystagogen oder, um Hermetische Worte zu ge-

<sup>1)</sup> Das Gegenbild bietet auch hier der Zauber; Eulogien und Amulette stehen z.B. in der jüdischen Betrachtung gleich (Blau, Das altjüdische Zauberwesen S. 93); die in Kap. I angeführten Zaubertexte zeigen den Grund.

<sup>2)</sup> Eine Änderung zu τέθειμαι ἐν κότμψ τῷ ἐμῷ möchte ich nicht empfehlen; dann brächte der Satz gegenüber der früheren Schilderung τὸ πᾶν όρῶ καὶ ἐμαυτὸν ἐν τῷ νῷ (§ 13) keine Steigerung; auch weist das folgende δύναμαι, ἐκ τοῦ cοῦ ὕμνου καὶ τῆς cῆς εὐλογίας ἐπιπεφώτιςταί μου ὁ νοῦς darauf, daß von einer Handlung des Tat die Rede war. An τέθυκα oder ἀνατέθεικα κάμὲ denkt Plasberg.

brauchen, an den γενεcιουργός τῆς παλιγγενεςίας und der Mahnung das Geheimnis zu wahren schließt — an sich recht unbefriedigend — die im Hauptteile großartig angelegte Schrift.

Wenn der Verfasser sich durch diesen Schluß die Wirkung des großen Hymnus selbst zerstört, so kann der Grund m. E. nur der sein, daß noch etwas zu der Handlung des Mysteriums fehlt, eben jene εὐλογία ἐξ ἰδίας φρενός. Sie kann so dürftig sein, wie sie will; fehlen darf sie nicht. Sie wird in dem Dialog in jeder Weise hervorgehoben. Da warnt erst Hermes und fragt (§ 20), ob sie jetzt schon möglich sei. Da leitet Tat das armselige Sätzchen pomphaft ein (§ 21): ἐν τῷ νῷ, ὧ πάτερ, ἃ θεωρῶ λέγω. coί, γενάρχα τής γενεςιουργίας, Τὰτ θεῷ πέμπω λογικάς θυςίας. Da gibt Hermes einen Rat für zukünftige Gebete derart und versichert, daß sie Gott wohlgefällig sein werden, und Tat faßt den Sinn der ganzen heiligen Handlung dahin zusammen, daß das Gebet des Hermes ihm solchen Lobpreis ermöglicht habe (?). Auf die εὐλογία kommt alles an. Um ihre Bedeutung zu verstehen, müssen wir uns freilich erinnern, welchen Sinn der Redaktor des Corpus mit unserem Dialoge verband: er ist ihm der Schluß der Offenbarungen an Tat und die Einleitung der eigenen Lehren des Tat, der nun in Kap. XVII von Amon als προφήτης bezeichnet wird. Aber ähnlich, ja noch mystischer, hat auch schon der Verfasser das Geschehnis verstanden: die Wiedergeburt ist der Schluß und das Ziel aller Offenbarung; sie macht den Begnadeten eins mit Gott, oder vielmehr zu Gott. Die zehn δυνάμεις fügen sich in ihm zu dem göttlichen λόγος zusammen<sup>1</sup>), und doch ist dieser λόγος zugleich eine göttliche Person<sup>2</sup>); so ist der Wiedergeborene notwendig eines jener menschlichen und göttlichen Wesen wie Hermes oder Asklepios und wie diese Offenbarungsgötter viòc θεοῦ. Es ist bekannt, daß schon im zweiten Jahrhundert das christliche Bad der Wiedergeburt, die Taufe, immer mehr zum Mysterium wird; geheime Kräfte und geheimes Wissen werden durch sie, die ja am Ende des Unterrichtes, in einzelnen Fällen am Ende des Lebens steht, verliehen; taufen heißt φωτίζειν.8) Wichtiger noch ist die andere Vorstellung, daß sich mit der Taufe

<sup>1)</sup> Vgl. § 8: εἰς τυνάρθρωτιν τοῦ λόγου, § 2: ἐκ παςῶν δυνάμεων τυνεςτώς. Die Markosier taufen: εἰς ἔνωτιν καὶ ἀπολύτρωτιν καὶ κοινωνίαν τῶν δυνάμεων.

<sup>2)</sup> Vgl. § 21: άλλά και πρόσθες διά του λόγου. Es ist der υίὸς θεού.

<sup>3)</sup> Hatch-Preuschen, Griechentum und Christentum, Vortrag X S. 220 ff.

unmittelbar der Empfang des πνεῦμα verbindet, ja daß diese Begabung der Beweis für die richtige Taufe ist; so fragt Paulus zu Ephesus εἰ πνεῦμα ἄγιον ἐλάβετε πιστεύσαντες, und nach seiner Taufe ἡλθεν τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐπ' αὐτοὺς ἐλάλουν τε γλώςςαις καὶ ἐπροφήτευον.¹) Bei Petri Predigt im Hause des Cornelius fällt der Geist auch auf die Heiden; er hört ihre Worte λαλούντων γλώςςαις καὶ μεγαλυνόντων τὸν θεόν und erkennt daraus, daß sie notwendig getauft werden müssen. Auch in unserem Stück ist das Mysterium der Wiedergeburt zugleich das der Propheten-Weihe.²)

Der Begriff des Prophetentums ist uns schon im Poimandres entgegengetreten. Gott selbst beruft den Propheten: eine innere Erfahrung, die μεγίττη θέα gibt ihm das Recht und Gott selbst den Auftrag und die Kraft, den Guten ein Leiter zu werden und allen die Erlösung zu predigen. Er lehrt die Gemeinde das Dankgebet an Gott, das sie morgens und abends zu sprechen hat; der Kult besteht in dem εὐχαριστεῖν τῶ θεῶ. Das Gegenbild bietet unsere Schrift, nur stärker ins Mystische übertragen; die Berufung des Tat bildet natürlich das Gegenstück zu der eigenen Berufung des Hermes, aber der Prophet ist hier Gottes Sohn oder Gott, seine Berufung die Wiedergeburt. Der Zeugende ist das persönlich gefaßte Θέλημα τοῦ θεοῦ, aber daneben bedarf es, wie z. B. im Mithrasmysterium, noch eines menschlichen γενεςιουργός. Das weist auf eine reicher entwickelte Kultordnung und ein fortlebendes Prophetenamt. Der Abschluß des Mysteriums ist die εὐλογία ἐξ ἰδίας φρενός.

Auch die christliche Gemeinde hat bekanntlich eine Zeit gehabt, in welcher der Prophet hoch über den Gläubigen stand: οἱ προφήταί εἰςιν οἱ ἀρχιερεῖς ὑμῶν heißt es in der Apostellehre (XIII 3); sie allein sind an keine Liturgie gebunden, mit eigenen Worten dürfen sie Gott preisen: τοῖς προφήταις ἐπιτρέπετε εὐχαριςτεῖν ὅςα θέλουςιν (Χ 7). Dankgebete bilden im wesentlichen den Gottesdienst, und die Propheten sind die "Virtuosen des Dankgebets".3) Selbst ein Urteil über ihre Gebete steht der Gemeinde nicht zu, falls ihr Wandel christlich ist.

Wir haben das Ritual einer Prophetenberufung aus einer gnostisch-christlichen Gemeinde, allerdings in gehässigster Entstel-

<sup>1)</sup> Vgl. Apostelgesch. 19, 2 ff. 10, 44 ff. 8, 15 ff.

<sup>2)</sup> Ähnlich ist die älteste Auffassung der Taufe Jesu.

<sup>3)</sup> Harnack, Texte und Untersuchungen II 1 S. 119.

lung, bei Irenäus I 13, 3. Markos, der in Ägypten Magie getrieben hat, ist selbst Prophet und vermag anderen die Gabe der Prophetie mitzuteilen: εἰκὸς δὲ αὐτὸν καὶ δαίμονά τινα πάρεδρον ἔχειν, δι' οῦ αὐτός τε προφητεύειν δοκεί καὶ ὅςας ἀξίας ἡγεῖται μετόχους τῆς χάριτος αὐτοῦ προφητεύειν ποιεί. μάλιστα γὰρ περί γυναίκας ἀςχολείται καὶ τούτων τὰς εὐπαρύφους καὶ περιπορφύρους καὶ πλουςιωτάτας, ἃς πολλάκις ὑπάγεςθαι πειρώμενος κολακεύων φηςίν αὐταῖς: "μεταδοῦναί coι θέλω τής ἐμής χάριτος, ἐπειδή ὁ πατήρ τῶν ὅλων τὸν ἄγγελόν cou διὰ παντὸς βλέπει πρὸ προςώπου αὐτοῦ. ὁ δὲ τόπος τοῦ μετέθους έν ήμιν έςτι δι' ήμας έγκαταςτήςη (?). λάμβανε πρώτον άπ' έμου και δι' έμου την γάριν εὐτρέπιςον ςεαυτην ώς νύμφη ἐκδεγομένη τὸν νυμφίον έαυτης, ἵνα ἔςη δ ἐγώ, καὶ ἐγὼ δ cú. καθίδρυτον έν τῷ νυμφῶνί του τὸ τπέρμα τοῦ φωτός. λαβὲ παρ' ἐμοῦ τὸν νυμφίον καὶ χώρηςον αὐτὸν καὶ χωρήθητι ἐν αὐτῷ. 1) — ἰδοὺ ἡ χάρις κατήλθεν ἐπὶ cέ' ἄνοιξον τὸ στόμα σου, καὶ προφήτευσον." τής δὲ γυναικός ἀποκρινομένης: "οὐ προεφήτευςα πώποτε καὶ οὐκ οἶδα προφητεύειν" ἐπικλή εις τινὰς ποιούμενος ἐκ δευτέρου εἰς κατάπληξιν τής ἀπατωμένης φηςὶν αὐτή: "ἄνοιξον τὸ ςτόμα ςου, λάληςον ότι δήποτε, καὶ προφητεύς εις. ή δὲ χαυνωθεῖς α καὶ κεπφωθεῖς α, ὑπὸ τῶν προειρημένων διαθερμανθεῖςα τὴν ψυχήν, ὑπὸ τῆς προςδοκίας τοῦ μέλλειν αὐτὴν προφητεύειν τῆς καρδίας πλέον τοῦ δέοντος παλλού**cηc**, ἀποτολμά λαλείν ληρώδη καὶ τὰ τυχόντα πάντα κενῶc καὶ τολμηρῶς ἄτε ὑπὸ κενοῦ τεθερμαμένη πνεύματος — — καὶ άπὸ τούτου λοιπὸν προφήτιδα έαυτὴν μεταλαμβάνει (?) καὶ εὐχαρι**cτε** î Μάρκψ τῷ ἐπιδιδόντι τῆς ἰδίας χάριτος αὐτῆ.

Irenäus, der wie so oft auch hier die allgemein-christliche Ansicht vertritt, hat theoretisch nur gegen die Bestallung der Prophetinnen durch einen Menschen Einwände. Er lobt jene anderen Frauen, die sich vor Markos hüten: ἀκριβῶς εἰδυῖαι, ὅτι προφητεύειν οὐχ ὑπὸ Μάρκου τοῦ μάγου ἐγγίνεται τοῖς ἀνθρώποις, ἀλλ' οἷς ἄν ὁ θεὸς ἄνωθεν ἐπιπέμψη τὴν χάριν αὐτοῦ, οῦτοι θεόςδοτον ἔχουςι τὴν προφητείαν καὶ τότε λαλοῦςιν, ἔνθα καὶ ὁπότε θεὸς βούλεται, ἀλλ' οὐχ ὁ Μάρκος κελεύει. Der Hergang bei den Markosiern ist also fol-

<sup>1)</sup> Das Bild von der Innewohnung Gottes ist hellenistisch (vgl. Anhang Kap. XIII, bezw. XIV 8), ursprünglich bezieht es sich auf die Empfängnis; der Λόγοι ist als επέρμα θεοῦ gefaßt; zugleich wirkt die Vorstellung von dem μέγεθοι θεοῦ ein. Die besten Parallelen geben die Anreden an Maria in den Quaestiones sancti Bartholomaei bei Vassiliev, Anecdota graeco-byzantina p. 11.

gender: das mit göttlichen Kräften begabte Haupt der Gemeinde spricht zu dem Erkornen, heißt ihn sich bereiten und erkennt im Sprechen, daß die göttliche Kraft schon herniedergestiegen ist. Die Probe ist auch hier, daß der Begnadete selbst etwas spricht, allerdings hier auf Befehl des Mystagogen. Ist die Begnadung noch nicht gleich vollendet, so spricht der einführende Priester noch einmal bestimmte Formeln, und nun vollendet sich das Wunder: der Gottbegnadete "prophezeit". 1) Den Schluß bildet sein Dank an den Priester. Die Schilderung entspricht genau der des Hermetischen Stückes, nur daß dort die Prophetenweihe zugleich die Geburt aus Gott ist.

Den Zusammenhang beider Vorstellungen lehrt uns Celsus in einer bekannten Stelle, die jetzt erst volle Wichtigkeit gewinnt, seit wir uns von dem Treiben der heidnischen Propheten ein klareres Bild machen können.<sup>2</sup>) Die Christen verachten die altberühmten Orakel der Hellenen und verehren τὰ ὑπὸ τῶν ἐν Ἰουδαία τῷ ἐκείνων τρόπω λεχθέντα ἢ μὴ λεχθέντα . . . τὸν τρόπον τοῦτον, δν εἰώθαςιν έτι νύν οί περί Φοινίκην τε καί Παλαιςτίνην. Celsus spricht aus eigener Anschauung; er hat solche "Propheten" selbst gesprochen, und sie haben ihm schließlich gestanden: ούτινος ἐδέοντο καὶ ὅτι ἐπλάςςοντο λέγοντες ἀλλοπρόςαλλα. Mit ihnen bringt er einerseits die Propheten des alten Bundes, andererseits Jesus in Vergleich; die Beschreibung ist tendenziös und gehässig, wie etwa des Irenäus Schilderung der Prophetenweihe der Markosier, aber nichts berechtigt, sie für erlogen zu halten. Er erwähnt πλείονα είναι είδη τῶν προφητειῶν, aber er schildert nur τὸ τελεώτατον παρὰ τοῖς τῆδε ἀνδράςιν: πολλοὶ καὶ ἀνώνυμοι ῥᾶςτα ἐκ τῆς προςτυχούςης αίτίας και έν ιεροίς και έξω ιερών, οι δε και άγειροντες και έπιφοιτώντες πόλεςιν ή στρατοπέδοις κινούνται δήθεν ώς θεςπίζοντες.

<sup>1)</sup> Es handelt sich offenbar auch hier nicht um Weissagungen, sondern um eine bestimmte Art erbaulicher Rede. Wenn Bonwetsch (Zeitschr. f. kirchl. Wissenschaft u. kirchl. Leben 1884 S. 471 A. 1) urteilt, "das Verfahren des Markos beruht auf einer Identifikation von Mantik und Prophetie, obschon eine Anlehnung an die kirchliche Übung der Prophetie nicht wird verkannt werden können", so beweist er nur, wie wenig man bisher auf den hellenistischen Begriff der Prophetie und die heidnischen Gegenbilder gnostisch-christlicher Mysterien geachtet hat.

<sup>2)</sup> Origenes Contra Celsum VII 8 = II p. 160 Kötschau.

πρόχειρον δ' έκάστψ καὶ σύνηθες εἰπεῖν· "ἐγὼ ὁ θεός εἰμι ἢ θεοῦ παῖς ἢ πνεῦμα θεῖον. ἤκω δέ· ἤδη γὰρ ὁ κόςμος ἀπόλλυται καὶ ὑμεῖς, ὧ ἄνθρωποι, διὰ τὰς ἀδικίας οἴχεςθε. ἐγὼ δὲ ςῶςαι θέλω, καὶ ὁψεςθέ με αὖθις μετ' οὐρανίου δυνάμεως ἐπανιόντα.¹) μακάριος ὁ νῦν με θρηςκεύςας, τοῖς δ' ἄλλοις ἄπαςι πῦρ αἰώνιον ἐπιβαλῶ, καὶ πόλεςι καὶ χώραις. καὶ ἄνθρωποι, οῖ μὴ τὰς ἐαυτῶν ποινὰς ἴςαςι, μεταγνώςονται μάτην καὶ στενάξουςι· τοὺς δ' ἐμοὶ πειςθέντας αἰωνίους φυλάξω."³) ταῦτ' ἐπανατεινάμενοι προςτιθέαςιν ἐφεξῆς ἄγνωςτα καὶ πάροιςτρα καὶ πάντῃ ἄδηλα, ὧν τὸ μὲν γνώριςμα οὐδεὶς ἄν ἔχων νοῦν εὑρεῖν δύναιτο — ἀςαφῆ γὰρ καὶ τὸ μηδέν — ἀνοήτῳ δὲ ἢ γόητι παντὶ περὶ παντὸς ἀφορμὴν ἐνδίδωςιν, ὅπῃ βούλεται τὸ λεχθὲν ςφετερίζεςθαι.

In unserem Dialoge weiß Tat von Anfang an, daß der Wiedergeborene θεός und θεοῦ παῖς wird; das stand also wohl schon in dem Γενικὸς λόγος; nur ob er dann auch die eigene Persönlichkeit behalten kann, ist ihm zweifelhaft.<sup>3</sup>) Ähnliches hat Celsus gehört,

Auch Hermes fährt mit allen seinen δορυφόροι zum Himmel (Κόρη κότμου Stob. Ekl. I 49 p. 386, 24 Wachsm.).

<sup>2)</sup> Im Johannes-Evangelium antworten die Juden auf die Versicherung Jesu: ἐάν τις τὸν ἐμὸν λόγον τηρήςη, θάνατον οὐ μή θεωρήςη εἰς τὸν αἰῶνα mit den Worten: νθν εγνώκαμεν ότι δαιμόνιον έχεις (8, 51). Unmittelbar vorher gehen ähnlich große Worte: ἐγιψ ἐκ θεοῦ ἐξῆλθον καὶ ῆκω verbunden mit der Scheltrede: ύμεις έκ του πατρός του διαβόλου έςτε και τάς επιθυμίας του πατρός ύμων θέλετε ποιείν. Die Antwort ist: οὐ καλώς λέγομεν ήμεις, ὅτι Σαμαρείτης εί τὸ καὶ δαιμόνιον ἔχεις; Aus Samaria kommen derartige Pseudopropheten, die dem strengen Juden etwas Wohlbekanntes aber doch Fremdartiges und Anstößiges sind; das ἔχειν πάρεδρον δαίμονα, was jener Männer Ruhm ist, gilt bei ihm als Schimpf. Dem Bilde, das wir hieraus gewinnen, fügt sich auch Joh. 10, 17 ff.: ἐξουςίαν ἔχω θεῖναι αὐτὴν (τὴν ψυχήν) καὶ ἐξουςίαν ἔχω πάλιν λαβείν αὐτήν -- δαιμόνιον έχει και μαίνεται. Etwas anders ist 7, 19: τί με ζητείτε ἀποκτείναι; — ἀπεκρίθη ὁ ὅχλος δαιμόνιον ἔχεις. τίς τε ζητεί ἀποκτείναι; Aber auch hier lehrt ein Blick auf 8, 37 und die Zusammenhänge, daß der Grundgedanke ähnlich ist. In den synoptischen Evangelien hören wir nur beiläufig, daß die Vertreter der "Schriftgelehrsamkeit" von der asketischen Strenge Johannes des Täufers befremdet sagen: δαιμόνιον έχει (Matth. 11, 18 = Luk. 7, 33). Der Verfasser des Johannes-Evangeliums läßt die Ähnlichkeit des Auftretens Jesu mit dem solcher Pseudopropheten so nachdrücklich betonen, um sie zugleich durch das ganze erhabene Bild Jesu, das er zeichnet, zu widerlegen.

<sup>3)</sup> Vgl. § 2: ἄμοιρος γὰρ τῆς ἐν ἐμοὶ οὐςίας, ἄλλος ἔςται ὁ γεννιύμενος Θεοῦ θεὸς παῖς. Die Worte des Hermes (§ 14): ἀγνοεῖς ὅτι θεὸς πέφυκας καὶ

ja vielleicht darf man bei ihm direkt die Formel ἐγὼ θεός εἰμι καὶ θεοῦ παῖς einsetzen.¹) Es ist auch für das Verständnis des Hermetischen Stückes wichtig, daß dies nach Celsus die oberste Stufe des Prophetentums bedeutet.

Daß Celsus wirklich glaubte, Männer gesehen zu haben, die das von sich sagten, was nach seiner Ansicht Jesus von Nazareth von sich gesagt hatte, und auf die man daher die Weissagungen der alttestamentlichen Propheten seiner Meinung nach ebensogut beziehen konnte, geht klar aus Origenes I 50 und 57 hervor. Ob sie Christen, Juden oder Heiden waren, hatte Celsus - wie Origenes ausdrücklich feststellt - nicht gesagt, sondern nur die Erscheinung einer ekstatischen Prophetie auf Grund eines Bewußtseins der eigenen überirdischen Natur aus dem Volkstum der Phönizier und Palästinenser erklären wollen. Darf man seine Worte pressen. so spricht er auch von Heiden (vgl. έν τοῖς ἱεροῖς und ἀγείροντες), und die Hermetischen Schriften, die ja auch in Asien verbreitet waren, geben eine Bestätigung und Erklärung. Mit Recht hat man von theologischer Seite Einspruch gegen Ritschls oft wieder aufgenommene Behauptung erhoben, Celsus spreche von den Montanisten. Er macht keine Scheidung, weil er eine solche gar nicht machen kann,

Origenes, der im siebenten Buch den Gegner nicht verstehen will, hat im ersten Buche selbst an den Magier Simon von Gitta und an Dositheos erinnert; auch wir werden zunächst an Männer dieser Art denken müssen.<sup>2</sup>) Schwerlich wird man sie alle kurzweg als Gaukler und Betrüger bezeichnen dürfen; ihr Selbstbewußtsein oder Gottesbewußtsein zu erklären hilft uns unsere Schrift. Sie zeigt zugleich, daß jene Fortbildung des Prophetenbegriffes, jene Betonung der fortwirkenden Offenbarung, die ihre Spitze im Montanismus findet, sich in den heidnischen und christlichen Gemeinden

του ένὸς παῖς δ κὰγώ stützen und erklären die Stelle. Zusammen gehören Gott und Sohn Gottes, wie in den ägyptischen Gebeten: "ich bin ein Prophet und Sohn eines Propheten".

<sup>1)</sup> Daß er hinzufügt: ἡ πνεθμα θεῖον, erklärt sich aus einer zweiten allgemeineren Formel. Zum πνεθμα θεῖον wird der Mensch mit dem Tode und mit der Wiedergeburt (vgl. unten S. 281; vgl. die alchemistische Umbildung S. 9). In gewissem Sinne entspricht dem πνεθμα θεῖον die δύναμις θεοθ, und die Erzählungen von Simon von Gitta erläutern die Celsus-Stelle.

<sup>2)</sup> An Namen könnte man noch Kleobios (?) und Menandros hinzufügen.

gleichzeitig vollzieht. Auch in den Hermetischen Gemeinden folgt ihr, wie es scheint, eine Periode der Ernüchterung. Man vergleiche die Schilderung des Zosimos (oben S. 214 A. 1) mit der Darstellung unserer Schrift. Wir können wenigstens ahnen, daß es sich hier um große Strömungen handelt, die nicht ausschließlich aus der Entwicklung der christlichen Kirche erklärt werden sollten. —

Auffällig ist, daß Celsus in jener Schilderung der Propheten weder Ägypten noch Jesus erwähnt; so dürfen wir als Ergänzung seine Auffassung Jesu mit hinzunehmen (Orig. I 28): ούτος διὰ πενίαν είς Αίγυπτον μιςθαρνήςας κάκει δυνάμεών τινων πειραθείς, έφ' αίς Αἰγύπτιοι τεμνύνονται, ἐπανήλθεν ἐν ταῖς δυνάμεςι μέγα φρονῶν καὶ δι' αὐτὰς θεὸν αύτὸν ἀνηγόρευς εν. 1) Ob Celsus hierfür in einer jüdischen Erfindung den Anhalt fand, mag dahingestellt bleiben. Es ist ja nur die allgemeine Ansicht der Zeit, daß, wer eine übernatürliche δύναμις in sich trägt, sie in Ägypten erworben hat. Diese Auffassung begegnet uns bei den Kirchenvätern, die in der Charakteristik der einzelnen "Magier" wie in den mancherlei Anekdoten Ägypten als Heimat der Zauberei betrachten; sie begegnet uns im Talmud, wenn der Pharao höhnend zu Moses und seinem Bruder sagt: "Das ist die Kraft eures Gottes? Von Ägypten stammt ja das Zauberwesen der ganzen Welt" und fünfjährige Knaben die Wunder des Moses wiederholen<sup>9</sup>); sie begegnet uns im griechischen Roman wie bei dem Spötter Lukian. Ob sich jene δύναμις in dem Heil-

<sup>1)</sup> Vgl. für seine Auffassung der Heilwunder Orig. VIII 58: ὅτι μὴν ἐν τοῖcδε μέχρι τῶν ἐλαχίστων ἔστιν ὅτψ δέδοται ἐξουσία, μάθοι τις ἄν ἐξ ῶν Αἰγύπτιοι λέγουσιν, ὅτι ἄρα τοῦ ἀνθρώπου τὸ σῶμα ἔξ καὶ τριάκοντα διειληφότες δαίμονες ἢ θεοί τινες αἰθέριοι (Dekane) εἰς τοσαῦτα μέρη νενεμημένον — οἱ δὲ καὶ πολὺ πλείους (Dāmonen unter den Dekanen) λέγουσιν — ἄλλος ἄλλο τι αὐτοῦ νέμειν ἐπιτέτακται. καὶ τῶν δαιμόνων ἴσαςι τὰ δνόματα ἐπιχωρία φωνἢ, ὡσπερ Χνούμην καὶ Χναχούμην . . . καὶ δὴ ἐπικαλοῦντες αὐτοὺς ἰῶνται τῶν μερῶν τὰ παθήματα. Dieselbe Anschauung kennt und bekämpft Galen.

<sup>2)</sup> Blau, Das altjüdische Zauberwesen 38 ff. Besonders charakteristisch ist auch der Satz des Talmud: "zehn Maß Zauberei kam herunter auf diese Welt; neun nahm sich Ägypten und eins die ganze übrige Welt". Ich erwähne die bekannte Sache nicht nur, weil Anz gerade die Zusammenhänge der Zauberei und des Gnostizismus benutzt, um letzteren für Babylonien in Anspruch zu nehmen, sondern auch, weil sie der so bequemen und daher beliebten Zurückführung des Gnostizismus auf Syrien widerspricht. Freilich würde zum vollen Nachweis ein Verfolgen der Wunder in gnostisch gefärbten Apostelgeschichten und Zauberpapyri gehören.

wunder oder in dem Übertragen des göttlichen πνεῦμα oder nur in der mystischen γνῶτις äußert, der Grundcharakter bleibt gleich. Es ist nicht zufällig, daß auch in der Ausgestaltung des Wunder- oder Zauberglaubens Heidentum und Christentum eine ähnliche Entwicklung durchmachen. —

Ich habe die Prophetenweihe des Markos bisher ohne Erklärung gelassen. Eine solche bietet ein heidnisches Mysterium, auf welches die einleitenden Worte des Irenäus (εἰκὸς δὲ αὐτὸν καὶ δαίμονα πάρεδρον ἔχειν) längst hätten aufmerksam machen müssen: die ίερὰ λήψις τοῦ παρέδρου in dem ersten Berliner Zauberpapyrus, der leider schlecht gelesen und noch schlechter herausgegeben ist.1) Daß in diesem Mysterium jetzt verschiedene Vorstellungen durcheinandergewirrt sind, darf nicht befremden. Die eine prägt sich in dem Gebet an 'Αγαθός δαίμων, der zugleich Horus ist<sup>2</sup>), Z. 26 ff. aus: ηκέ μοι ἀγαθὲ γεωργέ, ᾿Αγαθὸς δαίμων, ʿΑρπό(κρατες), [Xνοῦ]φι.. ηκέ μοι δ άγιος 'Ωρι...") [δ κατακ]είμενος εν τῷ βορείῳ, δ ἐπικυλινδούμενος [τὰ τοῦ Νε]ίλου ρεύματα καὶ ἐπιμιγνύων τῆ θαλάςςη καὶ ..... καθώς περ άνδρὸς ἐπὶ τῆς ςυνουςίας τῆς [γυναι]κ[ός]. Die Fluten des Nil sind dem Ägypter besonders oft Bild des befruchtenden Samens, und um eine cuvoucía Gottes und des Menschen handelt es sich zunächst. Das zeigt der Eingang (Z. 1): τὰ πάντα μηνύςει τοι ρητώς καὶ [τῆ νυκτὶ ταύτη τον]αριττών ἔςται καὶ τυγκοιμώμενος. Der Myste hat ein Lager zu bereiten und davor einen ·Tisch mit Wein und ἄψυχα φαγήματα<sup>4</sup>) zu setzen, dann legt er sich



<sup>1)</sup> Parthey, Abhandlungen der Berl. Akad. 1865 S. 109 ff., vgl. dort S. 122 Z. 96: αΰτη ἡ ἱερὰ λῆψις του παρέδρου. — Als Titel erwähnt das z. B. Irenāus I 23, 4: amatoria quoque et agogima et qui dicuntur paredri et oniropompi und I 25, 3 — Eusebios, Kirchengesch. IV 7, 9: φίλτροις δνειροπομποῖς τε καὶ παρέδροις τιςὶ δαίμοςι. Nicht aus dieser Stelle, sondern dem Volksgebrauch entnimmt Rufin in der Übersetzung II 14, 5: utens adminiculo adsistentis sibi et adhaerentis daemonicae virtutis, quam πάρεδρον vocant.

<sup>2)</sup> Das ist hier nicht unwichtig. In der alchemistischen Lehre der Isis vereinigt sich 'Αγαθός δαίμων mit der betenden Isis und wird zugleich Horus (ίνα ἢ αὐτός τύ, καὶ τὸ αὐτός, vgl. oben S. 142).

<sup>8) &#</sup>x27;Ωρί[ων] Parthey; der Name tritt öfters für 'Ωρος ein, aber auch andere Ergänzungen, wie 'Ωραπόλλων wären vielleicht denkbar.

<sup>4)</sup> Es ist der sakrale Ausdruck im Isiskult, vgl. Apuleius *Met.* XI 28: inanimis contentus cibis. Daß die Ankündigung der Weihe auch bei ihm religionis amplae denuntiare epulas heißt (XI 27), sei schon hier hervorgehoben.

nieder den Gott zu erwarten.¹) Kommt dieser, so heißt es (Z. 168): cù δὲ τῆς χειρὸς αὐτοῦ λαβὼν κάθελκε καὶ κατάκλινον αὐτόν, ὡς προεῖπον. Der Verweis bezieht sich auf die leider verstümmelten Zeilen 37 ff.: καὶ τίθει ςεαυτὸν πρὸς χρῆςιν τῆς βρώ[ςεως τοῦ] δείπνου καὶ τῆς προκειμένης παραθέςεως ... ςτόμα πρὸς ςτόμα ςυνομί[λει] ... [ἐν] ςυνους[ίαις αί] γυναῖκ[ες]. In dieser Liebesvereinigung redet der Gott zu der Seele und teilt ihr sein Wissen mit. Wir haben erst jetzt die volle Erklärung für den im vierten Kapitel besprochenen Mythus, nach welchem Isis in solcher Liebesvereinigung mit ᾿Αγαθὸς δαίμων ihr geheimes Wissen empfängt.

Doch ehe ich auf die ägyptischen Quellen dieser Vorstellung näher eingehe, dürfen vielleicht ein paar anschließende aber nicht ganz hineinpassende Einzelzüge des Papyrus erläutert werden. Nach der Unterredung des Gottes mit der Seele heißt es (Z. 177): τελευτή caντός cou τὸ cŵμα περιστελεῖ, ὡς πρέπον θεω<sup>\$</sup>), coῦ δὲ τὸ πνεῦμα βαστάξας είς άέρα άξει τὺν έαυτῶ: είς γὰρ "Αιδην οὐ χωρήςει άέριον πνεῦμα ςυςταθέν κραταιώ παρέδρω· τούτω γάρ πάντα ύπόκειται. Ähnlich wie hier ist die Hoffnung auf den Aufstieg der Seele nach dem Tode im Poimandres an die Vereinigung mit dem göttlichen Noûc geknüpft. Aber aus den Todesvorstellungen bildet der Ägypter auch seine Zaubervorstellungen; so heißt es Z. 117 ff.: μεταμορφοί δὲ εἰς ην έαν βούλη μορφήν θ[ηρός] .... πετηγοῦ, ἐνύδρου, τετραπόδου, έρπετοῦ<sup>8</sup>): βαστάξει c[ε εἰσ] ἀέρα.4) Auch diese Vorstellung scheint verbunden mit der eigenartigen religiösen Betrachtung der cuvoucía in gnostischen Kreisen weitergewirkt zu haben. Der menschliche γενεςιουργός της παλιγγενεςίας tritt in ihnen stärker hervor. So berichtet z. B. Epiphanios (XXVI 9) von einem Zweige seiner Γνωςτικοί: καὶ οἱ μὲν αὐτῶν Φιβιονῖται καλούμενοι ἀναφέρουςι τὰς αἰςχρὰς αὐτῶν θυςίας τὰς τῆς ποργείας, τὰς ὑφ' ἡμῶν ἐνταῦθα προειρημένας, ὀνόμαςι τριακοςίοις έξήκοντα πέντε, οίς αὐτοὶ ἔπλαςαν, ἀρχόντων δήθεν, ἐμπαίζοντες τοῖς γυναικαρίοις καὶ λέγοντες μίγηθι μετ' ἐμοῦ, ἵνα ce ένέτκω πρός τὸν ἄρχοντα, καθ' έκάςτην δὲ μίξιν ὀνομάζουςιν ένὸς δνομά τινος βάρβαρον τών παρ' αὐτοῖς πεπλαςμένων, καὶ δήθεν εὔχονται

<sup>1)</sup> Z. 24: πριν του cε αναπετείν. 2) Vgl. die jüdische Mosessage.

<sup>8)</sup> Aus einer Todesvorstellung, vgl. oben S. 22 A. 2.

<sup>4)</sup> Die folgende Schilderung ρίψει ce ele κλυδώνα ποντίων ποταμών κτλ. hätte De Jong mit der Beschreibung der Isis-Mysterien bei Apuleius (per omnia vectus elementa remeavi) vergleichen müssen.

λέγοντες προςφέρω ςε τῷ δεῖνι, ἵνα προςενέγκης (με) τῷ δεῖνι. τῷ δὲ ἄλλη μίξει πάλιν ἄλλψ ὑποτίθεται ὡςαύτως προςφέρειν, ἵνα καὶ αὐτὸς τῷ ἄλλψ. Das scheint eine Fortbildung der alten sakralen Auffassung der cuvoucía, welche mit einem gewissen "Libertinismus" zusammenhängt, aber nicht bloß als "Libertinismus" erklärt werden darf.¹)

Anders gewendet ist die Vorstellung von dem Trank, der nach der Vorschrift Z. 4 ff. getrunken werden soll, Milch von einer schwarzen Kuh und attischer Honig: καὶ λαβὼν τὸ γάλα cùν τῷ [μέλι]τι ἀπόπιε πρὶν ἀνατολῆς ἡλίου, καὶ ἔςται τι ἔνθεον ἐν τῆ cῆ καρδία. Auch hier waltet die Vorstellung von der Geburt des Gottes in uns, nur fehlt der Gedanke an die cuvoucía dabei. Daß hieraus ein in der christlichen Kirche weit verbreiteter Taufbrauch geworden ist, hat Usener unlängst überzeugend nachgewiesen. §)

Aber auch die Vorstellung von der cuvoucía ist schon damals mit der christlichen Taufe verbunden worden. Irenäus berichtet I 21, 3 von einem Teil der Markosier: νυμφῶνα κατακκευάζουςι καὶ μυςταγωγίαν ἐπιτελοῦςι μετ' ἐπιρρήςεών τινων τοῖς τελειουμένοις, καὶ πνευματικὸν γάμον φάςκουςιν εἶναι τὸ ὑπ' αὐτῶν γινόμενον κατὰ τὴν ὁμοιότητα τῶν ἄνω cuζυγιῶν. Die "Wiedergeburt" mußte sich ja notwendig mit der Taufe verbinden; ihre Identifizierung mit der Prophetenweihe war in den ägyptischen Religionsvorstellungen begründet. Zu ihnen führt mich eine Geschichte bei Josephos (Ant. XVIII 65 ff. Niese) zurück, deren Bedeutung bisher meines Wissens nirgends hervorgehoben ist.

Im Jahre 19 n. Chr. wurde in Rom der Tempel der Isis aus folgendem Anlaß zerstört. Der junge Mundus, der in eine vornehme und ebenso schöne als keusche Frau verliebt war, hatte, als alle anderen Anschläge gegen sie scheiterten, den Oberpriester der Isis bestochen, deren Kult die junge Frau ergeben war. Dieser übernahm es, das Opfer für eine Nacht in den Tempel zu locken (72):

<sup>1)</sup> Derselben Sekte schreibt Epiphanios (XXVI 3) die Benutzung des unten zu besprechenden Evangeliums der Eva zu, dessen ägyptische Färbung unverkennbar ist. Die Kosmogonie einer verwandten Richtung, von der er (XXV 5) berichtet: ἄλλοι δέ τινες ἐξ αὐτῶν κενά τινα ὀνόματα ἀναπλάττουςι λέγοντες ὅτι ςκότος ἢν καὶ βυθὸς καὶ ΰδωρ, τὸ δὲ πνεθμα ἀνὰ μέςον τούτων διοριςμὸν ἐποιής αστο αὐτῶν, erinnert in ihrem Anfang lebhaft an das III. (IV.) Hermetische Stück: ἢν γὰρ ςκότος ἄπειρον ἐν ἀβύςςψ καὶ ΰδωρ καὶ πνεθμα λεπτὸν νοερόν, δυνάμει θεία ὄντα ἐν χάει. Ähnliches ließe sich noch mehr zusammenbringen.

2) Rhein. Mus. 57, 177 ff. (vgl. 192 A. 59).

πεμφθείς έλεγεν ήκειν ύπο τοῦ Ανούβιδος, ξρωτι αὐτής ής τημένου τοῦ θεοῦ κελεύοντός τε ὡς αὐτὸν ἐλθεῖν. τἢ δὲ εὐκτὸς ὁ λόγος ἢν καὶ ταῖς τε φίλαις ἐνεκαλλωπίζετο τἢ ἐπὶ τοιούτοις ἀξιώςει τοῦ ᾿Ανούβιδος καὶ φράζει πρὸς τὸν ἄνδρα δεῖπνόν τε αὐτή καὶ εὐνὴν τοῦ ᾿Ανούβιδος είςηγγέλθαι - - χωρεί οὖν είς τὸ τέμενος, καὶ δειπνήςαςα, ώς ὕπνου καιρὸς ἦν, κλειςθειςῶν τῶν θυρῶν ὑπὸ τοῦ ἱερέως ἔνδον έν τῷ νεῷ καὶ τὰ λύχνα ἐκποδὼν ἦν καὶ ὁ Μοῦνδος, προεκέκρυπτο γὰρ τῆδε, οὐχ ἥμαρτεν όμιλιῶν τῶν πρὸς αὐτὴν παννύχιόν τε αὐτῷ διεκονής ατο ύπειληφυῖα θεὸν είναι. Die Frau rühmt sich am folgenden Tage ruhig der genossenen Gunst, bis der freche Hohn des Mundus ihr den Sachverhalt enthüllt. Eine Anzeige an den Kaiser Tiberius führt dann die augenblickliche Unterdrückung des Kultes herbei. Es ist, denke ich, klar, daß das Verhalten der betrogenen Frau wie ihres Gatten voraussetzt, daß in dem Isiskult ein Mysterium der Vereinigung des Offenbarungsgottes Anubis 1) mit dem anbetenden Weibe bestand, welches dieses zu höherer Erkenntnis und höheren Weihen emporheben sollte. Es ist kulturhistorisch interessant und wirft auf den religiösen Verfall in jener Zeit ein eigenartiges Licht, daß diese brutalen Vorstellungen von der Vereinigung Gottes mit dem Menschen in dieser Zeit den gebildeten Kreisen Roms gepredigt werden konnten.2) Aus einer theologischen Rechtfertigung hat Plutarch (Vit. Numae 4) die Angabe erhalten: καίτοι δοκοῦςιν οὐκ ἀπιθάνως Αἰγύπτιοι διαιρεῖν, ώς γυναικί μέν οὐκ ἀδύνατον πνεθμα πληςιάςαι θεοθ καί τινας έντεκεῖν ἀρχὰς γενέςεως, ἀνδρὶ δ' οὐκ ἔςτι ςύμμιξις πρὸς θεὸν οὐδ' ὁμιλία cώματος (ähnlich, doch verblaßter, Quaest. conv. VIII 1). Es handelt sich hier nicht um die Geburt eines Heros, wie aus dem beschränkenden Ausdruck ἀρχάς τινας γενέςεως klar hervorgeht, ebensowenig aber um ein bloßes Spiel der Phantasie, eine mystische Seelenbrautschaft, wie sie in dem Berliner Papyrus auch dem Manne

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 118. 119.

<sup>2)</sup> Daß ähnliche Vorstellungen ursprünglich in fast allen Religionen begegnen, verfolge ich hier nicht, wo es sich darum handelt, eine in Ägypten entstandene Literatur zunächst auf ihre heimischen Elemente zu prüfen. Daß dieselben Vorstellungen auch für die Betrachtung des Königs als Gottes Sohn gelten, habe ich in Beigabe V weiter ausgeführt. Wie verbreitet diese Art Mysterien noch in hellenistischer Zeit in Ägypten waren, zeigt eine Inschrift im Tempel von Edfu (Bergmann, Hieroglyphische Inschriften 43), welche die Priester ermahnt: "Nicht berühret den Ort der Weiber, noch tut an dem Orte, was daselbst nicht getan werden soll."

zugemutet wird; es ist die Erklärung des in zahllosen Inschriften bezeugten Brauches, daß die Gattinnen des Königs, der höchsten Beamten und der Priester die Gemahlinnen, bezw. Kebsweiber eines Gottes sind. Die Folge kann nur eine sakrale Stellung ihrer Söhne sein, die doch zugleich nach dem irdischen Vater heißen und auch als dessen Kinder gelten. Hieraus ist der eigenartige Ausdruck ἀρχαί τινες γενέςεως, welcher Theologen vielleicht interessiert, zu erklären. 1)

Daß später die Vorstellungen von der παλιγγενετία eine andere Wendung nahmen, ist leicht zu begreifen; bei Apuleius ist die allgemeine Mysterienvorstellung, nach welcher mit der Weihe das alte Leben beendet ist und ein neues begonnen hat, eingetreten. Aber auch bei ihm erkennt man noch unschwer Reste einer stark sinnlichen Ekstase. Auch in unserer Hermetischen Schrift ist die Vorstellung der cuvoucía aufgegeben, aber die Frage des Tat, ob der in ihm geborene Gottessohn denn ein anderer sei als er selbst, zeigt noch die Nachwirkung einer alten Anschauung, die sich auch in dem Gebet (II 1, oben S. 20): ἐλθέ μοι, κύριε 'Ερμῆ, ὡς τὰ βρέφη εἰς τὰς κοιλίας τῶν γυναικῶν verrät.

Ganz aufgegeben ist der Gedanke an die cuvoucía in jener ίερὰ λῆψις παρέδρου δαίμονος, die ich aus dem Papyrus Mimaut im Schluß des vierten Kapitels angeführt habe, und in dem Poimandres. Dennoch ist die Erkenntnis der Verbindung der λῆψις παρέδρου mit dem Prophetentum nicht unwichtig für die Beurteilung jener Gebete um Erhaltung der γνῶςις oder jenes großartigen Wortes: ποίηςόν με ὑπηρέτην τῶν ἀνὰ ςκιάν μου, und selbst auf die Einleitung des Hermas, in der wir ja die ältere Fassung des Poimandres wiederzufinden meinten, fällt von hier neues Licht. Die Worte προςευξαμένου μου ἐν τῷ οἴκψ καὶ καθίςαντος εἰς τὴν κλίνην εἰςῆλθεν ἀνήρ τις wie die Verkündigung: ἀπεςτάλην, ἵνα μετὰ coῦ οἰκήςω τὰς λοιπὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς coυ erinnern durchaus an die λῆψις δαίμονος, ja der Berliner

<sup>1)</sup> Die Frage läßt sich wenigstens aufwerfen, ob nicht schon in das neutestamentliche Judentum einzelnes aus diesen Vorstellungen übergegangen ist. Wenn Paulus verlangt, daß das Weib beim Beten und "Prophezeien" das Haupt verhüllen soll διὰ τοὺς ἀγγέλους (I Kor. 11, 10), so scheint er zu meinen, daß es in der Ekstase dem Angriff der πνεύματα besonders ausgesetzt ist. Die richtige Deutung scheint Everling (a. a. O. S. 82 ff.) begonnen zu haben; doch muß ich bei der großen Wichtigkeit, welche der Nachweis einer Bekanntschaft des Paulus mit diesen Vorstellungen haben würde, selbst zufügen, daß das Rätselwort auch dann noch Schwierigkeiten macht.

Papyrus bietet (Z. 165) sogar ein ähnliches Gebet: ἀκίνητος μου γίνου ἀπό τῆς cήμερον ἡμέρας ἐπὶ τὸν ἄπαντα χρόνον τῆς ζωῆς μου. —

Ich kehre zur Erklärung der Hermetischen Schrift und ihrer Einzelheiten zurück. Im Poimandres vollzieht sich die Reinigung der Seele von den Lastern und ihr Aufstieg zu Gott beim Tode, in unserer Schrift bei der Wiedergeburt; sie ist in gewisser Weise schon eine λύcις τοῦ cκήνους, Das kann nach den obigen Ausführungen nicht befremden; ich darf auf die Auffassung der Isis-Mysterien bei Apuleius und auf das Mithrasmysterium verweisen. Dieselbe Gleichsetzung der ἀναγέννητις mit dem Tode fanden wir in der christlichen Bearbeitung der Naassenerpredigt (S. 93 A. 3. 4) und finden sie klarer noch z. B. bei den Valentinianern (Clemens Alexandrinus Exc. ex Theodoto 76): ὁ γὰρ εἰς θεὸν βαπτιςθεὶς εἰς θεὸν ἐχώρηςε und: εἰς ους (Vater, Sohn und Geist) ἀναγεννώμεθα τῶν λοιπῶν δυνάμεων ύπεράνω γινόμενοι.1) Ähnlich betrachten die Markosier sich als èv ύψει ύπερ πάςαν δύναμιν und als είς την ύπερ πάντα δύναμιν άναγεγεννημένοι. — Festgehalten ist dabei in unserem Traktat, daß die Laster von außen in die Menschenseele hineingebracht sind<sup>2</sup>), und zwar durch den Einfluß der Gestirne. Aber während im Poimandres die sieben Planeten Urheber der Laster sind, werden in unserer Schrift die zwölf Zeichen des Tierkreises, die eigentlichen Schicksalsherren nach ägyptischer Lehre, für sie eingesetzt. Ihre Geister wohnen in dem natürlichen Menschen, wie die δυνάμεις θεοῦ in dem neuen wohnen, ja ihn ausmachen.8) Daß ursprünglich jedem τιμωρός δαίμων eine δύναμις θεοῦ gegenüberstand, erkennen wir deutlich und brauchen uns nicht auf die mancherlei gnostischen Parallelen z. B. in dem berühmten διάγραμμα der Ophiten bei Celsus zu berufen, wo den sieben bösen Geistern die sieben guten gegenüberstehen. Die Liste der δυνάμεις ist charakteristisch: γνώςις θεού, γνώςις χαράς, έγκράτεια, καρτερία, δικαιοςύνη, κοινωνία, άλήθεια — άγαθόν, ζωή, φως. Es ist

Dieselben Worte (εἰς θεὸν χωρεῖν) bezeichnen im Poimandres den Tod. — Ob vielleicht der Nachweis des Alters dieser hellenistischen Vorstellungen auch auf die Bildung der Paulinischen Begriffe Licht wirft, müssen die Theologen entscheiden.

<sup>2)</sup> Auch dies lehrt Valentinus ebenfalls, vgl. die schönen Erläuterungen von Schwartz, Hermes XXXVIII 95 ff.

<sup>3)</sup> Die Vorstellung von dem Mikrokosmos und Makrokosmos waltet dabei natürlich mit; die Tierzeichen oder die Planeten entsprechen ja den Teilen des Menschen.

klar, daß die drei letzten in den Hermetischen Schriften sonst das Wesen der Gottheit ausmachenden δυνάμεις nur einem mystischen Zahlenspiel zu Liebe eingesetzt sind. Der Verfasser weiß in der Einzelausführung auch nichts mit ihnen anzufangen. Ob er die Zehnzahl, die vereinzelt auch in ägyptischen Theosophien hervortritt, etwa angenommen hat, um im ganzen 22 δυνάμεις entsprechend den 22 cτοιχεῖα des hebräischen Alphabetes zu gewinnen, d. h. ob er auch unter jüdischem Einfluß steht, wird sich kaum ganz entscheiden lassen.1) Ziehen wir jene drei buváµειc ab, so bleiben sieben Tugenden, welche den sieben Lastern des Poimandres entsprechen. Fünf darf man sich direkt gegenüberstellen: ἐγκράτεια — ἐπιθυμητικὴ άπάτη; δικαιοςύνη — άρχοντική προθυμία; καρτερία — άνόςιον θράςος καὶ τόλμης προπέτεια; κοινωνία — κακαὶ ἀφορμαὶ τοῦ πλούτου; άλήθεια — ψεύδος. Die zwölf Laster nennt unser Kapitel ἄγνοια, λύπη, ἀκραςία, ἐπιθυμία, ἀδικία, πλεονεξία, ἀπάτη, φθόνος, δόλος, ὀργή, προπέτεια, κακία. Die Ausgestaltung hat dem Autor Mühe gemacht; er räumt selbst ein, daß ὀργή und προπέτεια kaum zu trennen sind; aber auch das wird astrologisch gerechtfertigt. Unter jedem Hauptdämon steht eine größere Zahl kleinerer; so kann es nicht befremden, wenn in der Beichte des angeblichen Cyprian (c. 3) 365 solcher Dämonen aufgeführt werden.2) Den allmählichen Übergang der Hermetischen in die kirchlichen Lehren zeigt trefflich der Hirt des Hermas, der in der dritten Vision (III 8, 7) die sieben Frauen aufzählt, deren eine die Mutter der anderen ist: πίστις, ἐγκράτεια, άπλότης, άκακία, ςεμνότης, ἐπιςτήμη, ἀγάπη. Diese Tugenden bedingen sich gegenseitig, wie die duvauere der Hermetischen Schrift. Aber auch das zweite System kennt Hermas und benutzt es im IX. Gleichnis (15, 1-3): den zwölf Jungfrauen πίστις, ἐγκράτεια, δύναμις, μακροθυμία, άπλότης, άκακία, άγνεία, ίλαρότης, άλήθεια, ςύνεςις, όμόνοια, ἀγάπη stehen die zwölf schwarzgekleideten Weiber ἀπιστία, άκραςία, ἀπείθεια, ἀπάτη, λύπη, πονηρία, ἀςέλγεια, ὀξυχολία, ψεῦδος, άφρος ύνη, καταλαλιά, μι coc gegenüber. Wie dabei der γνώς ις χαράς die ίλαρότης, der γνώςις θεού die πίςτις entspricht, brauche ich nicht auszuführen; die Stellung der λύπη im Lasterkatalog, die man als

<sup>1)</sup> Vgl. hierüber Beigabe II.

<sup>2)</sup> Die überall begegnende astrologische Begründung zeigt wohl ohne weitere Ausführungen, woher die katholische Kirche die Annahme einer Siebenzahl der schweren Laster überkommen hat.

spezifisch christlich bezeichnet hat, beweist nur, daß auch hierin das Christentum der hellenistischen Mystik gefolgt ist.1)

Unklar bleibt, wie in dem System die fünf Begriffe Noûc, Λόγος, Βουλή, Αἰὼν θεοῦ und Θέλημα θεοῦ zu den δυνάμεις stehen; sie werden bald wie reine Appellativa, bald wie Personenbezeichnungen gebraucht. Das Θέλημα wird dabei als männlich, als ὁ απείρας, Αἰών vielleicht als weiblich (ἀπὸ cοῦ Αἰῶνος εὐλογίαν εὖρον καὶ δ ζητῶ Βουλῆ τῆ cῆ ἀναπέπαυμαι) gebraucht.<sup>3</sup>) Das erinnert etwas an die Lehren der Barbelo-Gnostiker; doch können wir nicht mehr erraten, wieviel derartiger Hypostasen Gottes die damalige Poimandresgemeinde gelten ließ. Daß die Barbelo-Gnostiker in Ägypten weiterleben, ja vielleicht in Ägypten ihre Heimat haben, haben ihre in die koptische Sprache übersetzten heiligen Schriften erwiesen.<sup>3</sup>)

Wichtiger wäre es, wenn sich erweisen ließe, daß Simon von Gitta, der samaritanische "Zauberer", von Ägypten beeinflußt ist.4) Nur unter dieser Voraussetzung wäre ja auch die Abhängigkeit der Barbelo-Gnostiker von der ägyptischen Theologie wahrscheinlich zu machen. Die romanhafte Darstellung läßt ihn bekanntlich in Ägypten die Magie erlernen und in den Streitgesprächen beständig "Hermetische" Sätze, also Sätze der hellenistischen Mystik vortragen. Die nur von Hippolyt benutzte ἀπόφαcις μεγάλη Simons weicht hiervon insofern ab, als sie nach unsern Exzerpten nur sechs derartige Hypostasen zu bieten scheint, während wir in einem ausgebildeten ägyptischen System eine Ogdoas erwarten würden.5) Jedenfalls weist auf ägyp-

<sup>1)</sup> Vgl. in dem Hermetischen Corpus VI (VII) 1: λύπη γάρ κακίας μέρος.

<sup>2)</sup> Vgl. in dem mehrfach angeführten heidnischen Gebet bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 74 Z. 1201 ff.: ὁ κύριος ἐπεμαρτύρηςἐ του τῆ Σοφία, ὅ ἐττιν Αἰῶνι und mit diesem XI (XII) 3: ἡ δὲ θεοῦ Σοφία τίς ἐττιν; — τὸ ἀγαθὸν καὶ τὸ καλὸν καὶ ⟨ή⟩ εὐδαιμονία καὶ ἡ πᾶτα ἀρετὴ καὶ ὁ Αἰῶν. κοιμεῖ οῦν τὴν ἀθανατίαν καὶ διαμονὴν ἐνθεὶς ὁ Αἰῶν τῆ ὅλη. Die Wurzel der Vorstellung scheint der Isis-Glaube.

<sup>3)</sup> Vgl. Schmidt, Sitzungsber. d. Berl. Akad. 1896 S. 839 ff.

<sup>4)</sup> An der Geschichtlichkeit der Person zu zweiseln, ist gewiß kein Grund; ob sein Bild in der Apostelgeschichte irgendwie durch antipaulinische Polemik beeinflußt ist, scheint mehr als zweiselhaft, die Echtheit der von Hippolyt benutzten Schrift zu behaupten wie zu verneinen gleich willkürlich. Aber so wenig wir Positives über ihn aussagen können, so wichtig ist die Tatsache, daß in Christi Zeit ein derartiger Lehrer und Wundertäter in Samarien erstehen und weithin Anerkennung finden konnte.

<sup>5)</sup> Daß Hippolyts Auszug unvollständig ist, wäre an sich ebenso möglich

tische Einflüsse die Vorstellung von einem Erlöserpaare, zumal Helena noch in den späten Berichten ganz an Isis erinnert. 1) —

So viel von den Einzelheiten. Ein Wort der Erklärung verlangt nur noch jene eigentümliche Ausgestaltung des Pantheismus, welcher, wie ich schon früher erwähnte, in unserer Schrift den nicht-ägyptischen Dualismus fast ganz verdrängt hat. Es liegt dem Philologen ja besonders nahe, für ihn griechischen Ursprung anzunehmen; gerade hier würde es am wenigsten berechtigt sein. Einen ausgebildeten Pantheismus zeigte im Grunde schon die Londoner Inschrift und jenes ältere Lied auf Ptah, welches ich oben S. 61 angeführt habe. Sein Werden zeigen die unter Amenophis IV. gedichteten Hymnen auf den Sonnengott als den Allgott, der das Kind im Mutterschoße belebt und ihm die Seele gibt, der die Erde und alle Wesen nach seinem Willen geschaffen hat. Man lebt nur durch ihn, und sein Ratschluß ist herrlich und erhaben. Er ist schön; er ist stark in seiner Liebe. Er lebt in dem Herzen des anbetenden Königs; denn niemand kennt ihn als dieser, sein Sohn; des Gottes Rat macht ihn weise.2) Es ist eine philosophische Ausgestaltung eines Lokalkultes, die eben darum den für Ägypten so seltsamen Anspruch auf Allgemeingiltigkeit macht und sich kurzweg als "die Lehre" bezeichnet.

Die letzte vorgriechische Fortbildung zeigen uns die beiden Hymnen persischer Könige in dem Tempel der Oase El-Khargeh, die Brugsch<sup>8</sup>) leider sogar in Versen und mit so häufigem Gebrauch moderner philosophischer Bezeichnungen übersetzt hat, daß er das

wie eine freiere Ausgestaltung ägyptischer Ideen. Einwirkung persischer Lehren, auf die Bousset, Religion d. Judentums 490 ff. hinweisen könnte, würde mir dabei von Anfang an minder glaublich erscheinen.

<sup>1)</sup> Vgl. Recogn. II 12: Lunam vero, quae secum est, esse de superioribus caelis deductam, eandemque cunctorum genetricem asserit esse Sapientiam; Clem. II 25 p. 29, 1 Lag.: αὐτὴν δὲ τὴν Ἑλένην ἀπὸ τῶν ἀνωτάτων οὐρανῶν κατενηνοχέναι λέγει τῷ κόςμψ κυρίαν οῦςαν, ὡς παμμήτορα οὐςίαν καὶ Σοφίαν (vgl. Plut. De Is. et Os. 52 und 43). Es ist das Erlöserpaar der Κόρη κόςμου, an das uns auch Angaben in dem Martyrium des Petrus erinnern werden. Sollte diese Vorstellung von einem Erlöserpaare zu der Hervorhebung der Mirjam im Kulte der Therapeuten geführt haben (Philon Therap. p. 902, Dieterich, Abraxas 147)? Θεραπευταί und μελανηφόροι erwähnt im Kulte der Isis die Inschrift C. I. Gr. II 2295.

2) Breasted, De hymnis in Solem sub rege Amenophide IV. conceptis. Berlin 1894.

<sup>3)</sup> Reise nach der großen Oase El-Khargeh S. 27 ff.

Verfahren der ersten hellenistischen Verfasser Hermetischer Schriften trefflich und drollig veranschaulicht.<sup>1</sup>) Der Sonnengott wird als der große Eine unter den verschiedensten Namen gepriesen:

I. "Der da ist als Ré das Sein an sich selbst — der gütige Gott, der ruhend weilt in seinem Leibe und sich erzeugt, ohne herauszutreten aus dem Mutterleibe. Dies sein Heraustreten, das sind die Dinge (?). — Der sich offenbart (?) in allem, was da ist, und benannte (jedes Ding) vom Berge zum Strom. Das Bleibende in allen Dingen ist Amon(?). Dieser herrliche Gott war von Anbeginn an. Nach seinem Ermessen ward die Welt. Er ist Ptah, der älteste der Götter. Er wird zum Greise und verjüngt sich zum Kinde im kreisenden Laufe der ewigen Zeit. Den Menschen verborgen, scharfsichtigen Auges durcheilt seine Haine (??) sein Körper als Lufthauch. — Die Erde steht unter deinen Plänen (βουλαί); es sind die Götter unter deinen Armen, es sind die Menschen unter deinen Füßen. - Was du ausgeworfen, es ward zum Gott Schu, was du ausgespieen, zur Göttin Tefnowet2); du schufest also den Götterkreis als Anfang des Seins. - Du fügtest zusammen die Leiber der göttlichen Scharen; du verteiltest die Gaue mit ihrem Reichtum; sie feiern dir Feste in ihren Tempeln. -Du bist der Himmel, du bist die Erde, die Tiefe bist du, du bist das Wasser; du bist die Luft zwischen ihnen (Himmel und Erde)." — —

II. "Er gießet aus des Odems Lüfte für alles was atmet in seinem Namen als göttlicher Amon, der das Bleibende ist in allen Dingen, die Seele des Schu für alle Götter. Er ist der Leib des lebenden Menschen, der Schöpfer des Baumes mit nährender Frucht — der Freund des Skorpiones in seinem Gange(?). — Der große Baumeister, der da ist von Anbeginn, ein Ebenbild, das selber modelt seine eigene Gestalt mit eigenen Händen in allen Formen nach seinem Belieben. — Bleibend, dauernd vergeht er nie

<sup>1)</sup> Ich gebe nur einen Auszug. Einiges ist nach gütigen Mitteilungen von Prof. Spiegelberg berichtigt; es kommt mir mehr auf den Eindruck des Ganzen als auf bestimmte Einzelheiten an.

<sup>2)</sup> Etymologisches Spiel mit den Namen (vgl. S. 140 A. 1). Über den Götterkreis vgl. oben S. 63 und 53. Der König verehrt, indem er diesem Gott huldigt, "die vier Paare der uranfänglichen Götter", ja sein Preislied ist ihr Preislied zu Ehren ihres Vaters. So werden sie zum Schluß genannt.

in Millionen und aber Millionen Jahren der Ewigkeit. — In den Wolken lebend, hoch über Gott Schu, läßt er kreisen den Himmel. Er tritt hinein in alles Gehölz; er spendet Gedeihen den Früchten der Bäume(?); er öffnet das Sehen(?), offenbart seine Macht in allem Getiere von mächtiger Kraft. — Aller Seelen Schöpfer ist er. — Man hört seine Stimme, doch unsichtbar bleibt er allen Wesen, die Odem einziehen. — Amon, die Seele des Schu, der in der Wolkenregion wanderte bei (seit?) der Trennung von Himmel und Erde. Siehe, er ist fest in allen Dingen, das Leben, von dem man lebt in Ewigkeit."

Denken wir uns diese Lieder in griechische Sprache und griechische Begriffe übertragen, wobei die alten Kultformeln notwendig einen Teil ihrer Kraft verlieren und die Grundanschauung sich einheitlicher durchbilden mußte, so sind wir dem Pantheismus der Hermetischen Stücke ganz nahe gekommen. Auch das Verhältnis Gottes zu dem Menschen entspricht in ihnen altägyptischen Vorstellungen.

Ich muß noch einmal an Bekanntes erinnern. Von jeher hat der fromme Ägypter geglaubt, nach dem Tode zu Gott zurückzukehren, selbst Gott zu werden. Von jeher hat er ferner in dem lebenden König den Gott oder Gottes Sohn gesehen. Daß der Totenkult einzelner Lehrer und Priester sich dazu erweiterte, daß man sie als Götter oder als Inkarnationen eines bestimmten Gottes empfand, haben wir früher (S. 118) gesehen. Seit ältester Zeit hat aber auch der ägyptische Zauberer sich als den oder jenen Gott bezeichnet<sup>1</sup>), ihn in sich waltend oder wohnend und sich nur als dessen eĭbwlov gefühlt. Es wird altägyptischer Vorstellung entsprechen, wenn in den Zauberpapyri behauptet wird, daß selbst der Leib des Menschen, in den der Gott eintritt, diesem ähnlich wird.<sup>3</sup>) Um diese

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 28. Ägyptische Texte bietet z. B. Brugsch, Rel. u. Myth. d. alt. Äg. 722 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 21 Gebet III 11 und die Beschwörung des Hermes bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 39 Z. 570: καὶ ἔμβηθι αὐτοῦ εἰς τὴν ψυχήν (es handelt sich um einen Knaben), ἵνα τυπώςηται τὴν ἀθάνατον μορφὴν ἐν φωτὶ κραταιῷ καὶ ἀφθάρτψ. Auch diese Anschauung hat auf die hellenistische Mystik weiter gewirkt. — Daß von den oben angeführten Vorstellungen viele sich auch bei anderen Völkern finden, verfolge ich wieder nicht; von Ägypten muß man bei Erklärung der Hermetischen Vorstellungen

ἀποθέωτις zu erlangen, bedarf es eines geheimen Wissens vom Namen und Wesen des Gottes; in festen Formeln wird es überliefert, und ein Mysterium ist es, in welchem der Gott sich dem Menschen verbindet. In einem altägyptischen Zaubertext wird als magisches Buch erwähnt "das Buch zu sein wie Gott".1) Den Zaubervorschriften entspricht wieder die theologische, ja selbst die eigentlich erbauliche Literatur. In dem Papyrus Insinger, dessen Schrift Prof. Spiegelberg etwa in das erste Jahrhundert der römischen Herrschaft setzen möchte, soll in Col. XXXV und XXXVI Gottes Weisheit und Vorsehung gepriesen werden. Die Überschrift des Abschnittes lautet (XXXV 17): "Die vierundzwanzigste Lehre: die Unterweisung: erkenne die Größe Gottes3), um sie in deinem Herzen werden zu lassen", und von Gott heißt es später (XXXVI 3-5): "er kennt den Frevler, der Schlechtigkeit denkt, er kennt den Frommen mit der Größe des Gottes in seinem Herzen; die Zunge, noch ehe sie gefragt ist, ihre Worte kennt der Gott". Das letztere erklärt sich uns, wenn wir XXXV 19 lesen: "Thot(?)" ist(?) Herz und Zunge des Frommen (bezw. Weisen); siehe(?) sein Haus ist der Gott." Da Thot auch Herz und Zunge des Allgottes ist, so sind Gedanken und Worte des Frommen zugleich die Gedanken und Worte Gottes, wie schon die Inschrift von London sagte und die Hermetischen Schriften wiederholen.4) So ist der Fromme in Gott und Gott in ihm.

ausgehen, und wieder handelt es sich darum, einen ganzen Komplex von Vorstellungen gleicher Herkunft nachzuweisen.

<sup>1)</sup> Aus einem magischen Papyrus des Britischen Museums (Coll. Salt 825) aus der Zeit zwischen der XXI. und XXVI. Dynastie, übersetzt von Birch (Records from the Past VI 122): These are the titles of the four Books: the Old Book, the Book to Destroy Men, the Great Book, the Book to be as God.

Vgl. oben S. 217 über μέγεθος θεοῦ.

<sup>3)</sup> Prof. Spiegelberg, dem ich die Kenntnis und Übersetzung der lehrreichen Stelle verdanke, bezeichnet die Lesung Thot als nicht ganz sicher; an sich sei die Deutung auf einen Gott richtig, doch werde der Name des Thot in unserem Papyrus sonst anders geschrieben. Zur Charakteristik des religionsgeschichtlich wichtigen Textes führe ich noch XXXV 23 an: "die Lebenszeit des Frevlers wird gewährt, um ihn mit der Vergeltung leben zu lassen". XXXVI 15: "er gibt Gesetz (?) und Recht ohne Gericht" (vgl. Herm. XIII, bezw. XIV § 9: χωρίς γάρ κρίσεως ἐδικαιώθημεν); XXXVI 17: "er schafft den Armen, der den Großen ansieht, um sein (des Reichen) Herz zu erkennen".

<sup>4)</sup> Vgl. oben S. 64 A. 4.

Echt ägyptischer Empfindung entspricht es also, wenn Tat (§ 11) von sich sagt: ἀκλινής γενόμενος ὑπὸ τοῦ θεοῦ, ὧ πάτερ, φαντάζομαι, ούχ δράςει δφθαλμών, άλλα τη δια δυνάμεων νοητική ένεργεία.1) έν οὐρανῷ εἰμι, ἐν τῆ, ἐν ὕδατι, ἐν ἀέρι ἐν ζψοις εἰμί, ἐν φυτοῖς, έν γαςτρί, πρό γαςτρός, μετά γαςτέρα, πανταχού. Er ist wie Gott, außer Zeit und Raum. Die beste Parallele bietet das schon früher angeführte XI. (bezw. XII.) Stück § 20: cυναύξηςον cεαυτόν τῶ άμετρήτω μεγέθει παντός ςώματος έκπηδήςας, καὶ πάντα χρόνον ύπεράρας Αἰων γενοῦ, καὶ νοήςεις τὸν θεόν. μηδὲν ἀδύνατον ςεαυτῷ (ἐν **σεαυτῷ Α) ὑποστησάμενος σεαυτὸν ήγησαι ἀθάνατον καὶ πάντα δυνά**μενον νοήςαι, πάζαν μέν τέχνην, πάςαν δὲ ἐπιςτήμην, παντός ζώου ήθος. παντός δὲ ὕψους ὑψηλότερος γενοῦ (ὑψηλότατος MAC γένους MC) καὶ παντὸς βάθους ταπεινότερος. πάςας δὲ τὰς αἰςθήςεις τῶν ποιητῶν **cύλλαβε ἐν cεαυτῷ, πυρὸc ὕδατοc, ξηροῦ καὶ ὑγροῦ· καὶ ὁμοῦ παν**ταχή είναι, έν γή, έν θαλάττη, έν οὐρανῷ, μηδέπω γεγενήςθαι, έν τή γαςτρί είναι, νέος, γέρων, τεθνηκέναι, τὰ μετὰ τὸν θάνατον καὶ ταῦτα πάντα όμοῦ νοήςας (νοήςεις ΜΑΟ), χρόνους, τόπους, πράγματα (πράγμα MAC), ποιότητας, ποςότητας, δύναςαι νοήςαι θεόν.2) Es handelt sich hier freilich zunächst nur um die Erkenntnis des Wesens Gottes; aber sie ist für den Mystiker zugleich die ἀποθέωςις.<sup>8</sup>) Ich hebe

<sup>1)</sup> Vgl. § 13: αὔτη ἐςτὶν ἡ παλιγγενεςία, ὧ τέκνον, τὸ μηκέτι φαντάζεςθαι εἰς τὸ ςῶμα τὸ τριχή διάςτατον.

<sup>2)</sup> Stärker von Platon beeinflußt ist dieselbe Vorstellung im X. (bezw. XI.) Traktat § 6: περιλάμψαν δὲ (τὸ κάλλος τοῦ ἀγαθοῦ) πάντα τὸν νοῦν καὶ τὴν δλην ψυχὴν ἀναλάμπει καὶ ἀνέλκει διὰ τοῦ ςώματος καὶ ὅλον αὐτὸν εἰς οὐςίαν (d. h. Gott) μεταβάλλει. δυνατὸν (ἀδύνατον MAC) γάρ, ῷ τέκνον, ψυχὴν ἀποθεωθῆναι, ἐν ςώματι ἀνθρώπου (bei Lebzeiten des Menschen), θεαςαμένην τοῦ ἀγαθοῦ (τὸ) κάλλος. Es handelt sich immer um die μεγίςτη θέα, wie es im Poimandres heißt.

<sup>3)</sup> Auch die Vorbedingungen dieser Ekstase sind immer die gleichen. Dem Befehl: κατάργητον του cώματος τὰρ αἰσθήςεις entspricht z. B. in X δ die Versicherung: ἡ γὰρ γνῶςις αὐτοῦ καὶ θεία (θέα Plasberg) ςιωπή ἐςτι (die Σηγή und Σοφία sind sich verwandt) καὶ καταργία παςῶν τῶν αἰσθήςεων. οὕτε γὰρ ἄλλο τι δύναται νοῆςαι ὁ τοῦτο νοήςας οὕτε ἄλλο τι θεάςασθαι ὁ τοῦτο θεαςάμενος οὔτε περὶ ἄλλου τινὸς ἀκοῦςαι οὕτε τὸ ςύνολον (τὸ fügt M ein) ςῶμα κινήςαι. παςῶν γὰρ τῶν ςωματικῶν αἰσθήςεων τε καὶ κινήςεων ἐπιλαβόμενος(?) ἀτρεμεῖ. Auch diese hellenistischen Theorien hat Philon, wie wir oben sahen (S. 204 A. 1), aufgenommen. Wenn er die Kenntnis des Wesens und der Hypostasen Gottes so besonders oft als Mysterien bezeichnet und im Mysterientone von ihnen redet (vgl. Bousset, Die Religion des Judentums 428), so gibt dafür die wirkliche Existenz derartiger Weihen und ihre Verkündigung in Ägypten die beste Erklärung.

des folgenden halber schon jetzt hervor, daß sich unmittelbar hiermit der Gedanke verbindet, daß Gott dem nach der γνῶςις Strebenden überall erscheint: πανταχοῦ ςυναντήςει, (καὶ fügt CA ein) πανταχοῦ ὀφθήςεται, ὅπου καὶ ὅτε οὐ προςδοκῆς, γρηγοροῦντι (γρηγορητί MC Lücke A) κοιμωμένψ, πλέοντι ὁδεύοντι, νυκτὸς ἡμέρας, λαλοῦντι ςιωπῶντι· οὐδὲν γάρ ἐςτιν δ οὐκ ἔςτιν. —

Soll der Nachweis, daß dieser pantheistische Mystizismus ägyptisch ist, wirklich überzeugen, so müssen wir freilich auch einigermaßen wahrscheinlich machen können, daß, wo er sonst erscheint, ägyptische Einwirkungen vorliegen. Wieder müssen wir einen Umweg machen, dürfen aber hoffen, Bedeutung und Wirkung der Hermetischen Theologie noch klarer als bisher zu erkennen.

Am auffälligsten tritt die pantheistische Auffassung uns wohl in dem viel besprochenen Λόγιον Ἰητοῦ von Behness entgegen, das nach sicherer Ergänzung folgendermaßen lautet:

[Λέγ]ει [Ἰηςοῦς ὅπ]ου ἐὰν ὧςιν [δύο, οὐκ] ε[ἰςὶν] ἄθεοι¹), καὶ [δ]πο[υ] ε[ἷς] ἐςτιν μόνος [αὑ]τῷ, ἐγώ εἰμι μετ᾽ αὐτ[οῦ]. ἔγειρον τὸν λίθον κἀκεῖ εὑρήςεις με, ςχίςον τὸ ξύλον κἀγὼ ἐκεῖ εἰμι.

Man hat mehrfach darauf hingewiesen, daß der Spruch, in welchem Jesus der Gemeinschaft seiner Jünger seine Gegenwart verheißt, Matth. 18, 20: οὐ γάρ εἰςιν δύο ἢ τρεῖς τυνηγμένοι εἰς τὸ ἐμὸν ὄνομα, ἐκεῖ εἰμι ἐν μέςψ αὐτῶν frühzeitig dahin umgedeutet wurde, daß auch der Einzelne stets mit ihm verbunden bleibt, ja daß der Spruch sogar umgestaltet wurde: ubi unus est, ibi et ego sum, et ubi duo sunt, ibi et ego ero.²) Die erste Hälfte des λόγιον von Behnesa zeigt die ursprüngliche Fassung und ihre Fortsetzung noch in richtigerer Folge. Zur Begründung dieser Fortsetzung dient jener seltsame Satz: "hebe den Stein und darunter findest du mich, spalte das Holz und ich bin darin".<sup>8</sup>) Das auffälligste ist, daß es sich bei diesem "von Gott auf Christus übertragenen Pantheismus, dieser auf

<sup>1)</sup> Vgl. für den Ausdruck Poimandres § 10: και κατελείφθη ἄλογα τὰ κατωφερή τής φύςεως ςτοιχεία, Hermes in dem oben S. 102 angeführten Fragment (Berthelot 229): τοὺς τοιούτους δὲ ἀνθρώπους ὁ Ἑρμής ἐν τῷ περὶ φύςεων ἐκάλει ἄνοας (der Noûc hat sich ihnen nicht als Leiter gesellt, vgl. Poimandres § 21, 22).

<sup>2)</sup> Ephraem, Kommentar zum Diatessaron; vgl. Resch, Agrapha 295.

<sup>3)</sup> Die entgegenstehende, allzu moderne Deutung von Harnack ist mir natürlich bekannt.

die Spitze getriebenen Ubiquität Christi, diesem Panchristismus"1) um den auf Erden weilenden und mit seinen Jüngern redenden Christus handelt. Die Parallele bietet der Hymnus von El-Khargeh und unser Hermetisches Stück. Nicht genug, daß Gott überall ist und den Seinen überall begegnet, daß er "hineintritt in alles Gehölz" und in der Erde (bezw. unter dem Stein), bei dem Skorpion in seinem Gang(?) ist³); auch sein Diener darf, wenn er noch bei Lebzeiten mit ihm vereinigt und zum Sohne Gottes geworden ist, von sich sagen: ἐν οὐρανῷ εἰμι, ἐν τῆ, ἐν ὕδατι, ἐν ἀέρι· ἐν ζψοις εἰμί, ἐν φυτοῖς — πανταχοῦ. Wir sehen hier, wie die Erweiterung des echten Herrenwortes καὶ ὅπου εῖς ἐςτιν μόνος αὐτῷ ἐγώ εἰμι μετ' αὐτοῦ von selbst in den anderen Gedankenkreis führt und nun die ägyptische Formel sich ansetzt.

Είπwirkung ägyptischer Formeln zeigt auch der dritte Spruch: λέγει Ἰηςοῦς ἔςτην ἐν μέςψ τοῦ κόςμου καὶ ἐν ςαρκὶ ὤφθην αὐτοῖς καὶ εῦρον πάντας μεθύοντας καὶ οὐδένα εῦρον διψῶντα ἐν αὐτοῖς, καὶ πονεῖ ἡ ψυχή μου ἐπἱ τοῖς υἱοῖς τῶν ἀνθρώπων, ὅτι τυφλοί εἰςιν τῆ καρδία αὐτῶν καὶ οὐ βλέ[πουςιν].... Man hat zum Vergleich mit den Eingangsworten auf Luk. 24, 36: ταῦτα δὲ αὐτῶν λαλούντων αὐτὸς ἔςτη ἐν μέςψ αὐτῶν und Joh. 1, 26: ἀπεκρίθη Ἰωάννης λέγων ἐγὼ βαπτίζω ἐν ὕδατι μέςος ὑμῶν ςτήκει, δν ὑμεῖς οὐκ οἴδατε verwiesen, aber diese Stellen belegen im Grunde nur das Wort μέςος, nicht die Vorstellung, daß Gott mitten in die Welt hineintritt, wie die hellenistische Theologie lehrt. κίτας κύρον πάντας μεθύοντας. Gewiß

<sup>1)</sup> Zahn, Theolog. Literaturblatt 1897 S. 428. Es ist die eine Auffassung des Begriffes des "Gottmenschen", der, wie wir ja längst wissen, nicht spezifisch christlich ist. Selbst die Formeln übertragen sich. Wenn Hermes seinem Sohne in unserem Stücke sagt (§ 3): όρῆς με, ῶ τέκνον, ὀφθαλμοῖς, ὅτι δέ ⟨εἰμι οὐ⟩ κατανοεῖς ἀτενίζων ςώματι καὶ ὁράςει· οὐκ ὀφθαλμοῖς τούτοις θεωροῦμαι νῦν, ῷ τέκνον, so entspricht aufs genaueste Christi Lied in den Acta Iohannis 11 (Robinson, Texts and Studies V 1 p. 14): τίς εἰμι ἐγώ, γνώςη, ὅταν ἀπέλθω. δ νῦν ὀρῶμαι τοῦτο οὐκ εἰμί· ⟨δ δέ εἰμι⟩ ὄψει, ὅταν ςὸ ἔλθης.

<sup>2)</sup> Vgl. auch den älteren Sonnenhymnus bei Brugsch, Rel. u. Myth. d. alt. Äg. 693: "der dem Ei den Odem spendet, die Spinne (?) ernährt in ihren Löchern und die Tarantel darin ernährt".

<sup>3)</sup> Vgl. die bildliche Darstellung oben S. 113; etwas anders gewendet ist das angeblich Platonische Wort bei Plutarch De sera numinis vindicta 5 p. 550 d: ὅτι κατὰ Πλάτωνα πάντων καλῶν ὁ θεὸς ἐαυτὸν ἐν μέςω παράδειγμα θέμενος.

heißt es in der Schilderung der Sintflut und des Untergangs von Sodom Matth. 24, 38 und Luk. 17, 27: τρώγοντες καὶ πίνοντες γαμοῦντες καὶ γαμίζοντες und ἤςθιον ἔπινον ἐγάμουν ἐγαμίζοντο und ferner Matth. 24, 49 und Luk. 12, 45 von dem schlechten Sklaven: ἐcθίη δὲ καὶ πίνη μετὰ τῶν μεθυόντων und ἄρξηται . . ἐςθίειν τε καὶ πίνειν καὶ μεθύςκεςθαι, und beide Male ist zwar nicht von der ersten Erscheinung, wohl aber von der Wiederkunft Christi die Rede. Dennoch glaube ich nicht, daß unser λόγιον aus diesen Stellen gebildet oder beeinflußt ist; seine Erklärung bietet die Predigt des Propheten im Poimandres (§ 27): ὧ λαοί, ἄνδρες τητενεῖς, οἱ μέθη καὶ ὕπνω έαυτοὺς ἐκδεδωκότες καὶ τῆ ἀγνωςία τοῦ θεοῦ, γήψατε, παύςαςθε δὲ κραιπαλώντες, θελτόμενοι ύπνω άλότω — (§ 29) καὶ ἐτράφηςαν ἐκ τοῦ ἀμβροςίου ὕδατος. Hiermit berührt sich, wie früher erwähnt, das VII. (bezw. VIII.) Stück (§ 1): ποι φέρεςθε, ω άνθρωποι, μεθύοντες. τὸν τῆς ἀγνωςίας ἄκρατον [λόγον] ἐκπιόντες, δν οὐδὲ φέρειν δύναςθε, άλλ' ήδη αὐτὸν καὶ ἐμεῖτε' στήτε νήψαντες1), ἀναβλέψατε τοῖς ὀφθαλμοῖς τῆς καρδίας — (§ 2) ὅπου οὐδὲ εῖς μεθύει, ἀλλὰ πάντες νήφουςιν άφορῶντες τἢ καρδία εἰς τὸν ὁραθῆναι θέλοντα — (§ 3) ἵνα μήτε ἀκούης, περί ων ἀκούειν τε δεί, μήτε βλέπης, περί ων βλέπειν τε δεί. Απ nächsten dem Geist der Evangelien kommt wohl der Kern des λόγιον: πονεί ή ψυχή μου ἐπὶ τοῖς υἱοῖς τῶν ἀνθρώπων; aber fremdartiges Rankenwerk hat sich auch hier angesetzt, wie in dem vorigen Spruch.

Entscheidend scheint mir die literarische Form, die bisher rätselhaft bleiben mußte. Uns sind Sprüche des Hermes wie des 'Αγαθὸς δαίμων in Ägypten im Gemeindegebrauch begegnet, und gerade die letzteren zeigten ähnliche Erweiterungen und Umbildungen Herakliteischer Sprüche, wie sie im fünften Spruch (ἔγειρον τὸν λίθον) nachweislich an einem Worte Jesu vorgenommen sind. Es ist unter solchen Umständen wohl etwas gefährlich, das Evangelium bestimmen zu wollen, aus dem diese Sprüche entlehnt sind, noch gefährlicher freilich, in diesem Evangelium die johanneische Sprache suchen zu wollen. Ist doch, was man als johanneisches

<sup>1)</sup> Vgl. in den Χαλδαϊκά λόγια, die zwar aus anderen Kreisen stammen, in Sprache und Bild aber oft übereinstimmen (Kroll p. 15): ὧ ταλαεργοί, νήψατε. — Die Übereinstimmung mit Joël 1, 5: ἐκνήψατε οἱ μεθύοντες ἐξ οἴνου αὐτῶν καὶ κλαύσατε· θρηνήςατε πάντες οἱ πίνοντες εἰς μέθην scheint mir zu äußerlich, um eine Beeinflussung der Hermetischen Stellen durch die Septuaginta hier anzunehmen.

Gut in unsern λόγια in Anspruch nimmt, nichts anderes als Hermetische Formel, Allgemeingut der hellenistischen Mystik. Ihre Verbreitung ist so weit, ihre Berührungen mit christlichen Lehren so zahlreich, daß es vollkommene Willkür wäre, die Vermittelung jeder sprachlichen Entlehnung auf das Johannesevangelium zurückzuführen.

Mit dem λόγιον von Behnesa, von welchem wir ausgingen, haben Grenfell und Zahn zwei Stellen des ophitischen Eva-Evangeliums und des Petrusmartyriums zusammengestellt, welche ähnlichen Pantheismus zeigen. In jenem heißt es: ἔςτην ἐπὶ ὄρους ὑψηλοῦ καὶ είδον ἄνθρωπον μακρόν καὶ ἄλλον κολοβόν, καὶ ἤκουςα ὡςεὶ φωνὴν βροντής καὶ ἤγγιςα τοῦ ἀκοῦςαι, καὶ ἐλάληςε πρός με καὶ εἶπεν' "ἐγὼ ού και ού έγώ, και όπου έὰν ἦς, έγὼ έκει είμι, και έν ἄπασίν είμι έςπαρμένος, καὶ ὅθεν ἐὰν θέλης, ςυλλέγεις με, ἐμὲ δὲ ςυλλέγων ἐαυτὸν cuλλέγεις." Die Vision selbst scheint verkürzt vorzuliegen; wir erfahren nicht, was das seltsame Paar tut, dürfen aber vielleicht darauf verweisen, daß Zosimos, der in seinen Visionen die Hermetische Literatur nachbildet (oben S. 9 ff.), zunächst den ίερεὺς τῶν ἀδύτων sieht, wie er das eigene Fleisch wieder ausbricht, und im Gegensatze zu ihm ἀνθρωπάριον κολοβόν καὶ τοῖς ὀδοῦςιν ξαυτοῦ ξαυτὸν μαςώμενον και τυμπίπτοντα. Die grausige Erfindung mag durch den alchemistischen Stoff und eine Erinnerung an Pred. Sal. 4, 5: δ ἄφρων περιέβαλε τὰς χεῖρας αὐτοῦ καὶ ἔφαγε τὰς ςάρκας αὐτοῦ beeinflußt sein 1); das Paar selbst wird der ägyptisch-theologischen Literatur angehören. Die Verkündigung des Λόγος, der hier echt ägyptisch als Stimme erscheint, ist in ihrem ersten Teil ganz unbefangen den in Kapitel I betrachteten ägyptischen Gebetsformeln entnommen, die ja auch in Hermetische Schriften übergingen (vgl. S. 142). Die Vorstellung von dem cuλλέγειν έαυτόν erinnert an die Worte des Hermes cuveτέθη ή νοερά γένετις und είς ςυνάρθρως ν τοῦ λόγου. Der Wiedergeborene ist ja selbst der Λόγος θεοῦ. Die Vorstellung ist anders gewendet und doch noch ähnlich. Daß ein ophitisches Evangelium ägyptische Gedanken zeigt, wird nicht befremden.

In dem *Martyrium Petri*<sup>2</sup>) gibt der Apostel zunächst in seiner großen Abschiedsrede Vorschriften, wie man die γνῶςις erlangen

<sup>1)</sup> Falls das schwerverständliche jüdische Wort nicht etwa selbst auf eine ältere ägyptische Quelle zurückgeht.

<sup>2)</sup> Acta Apostolorum apocrypha ed. Bonnet (Lipsius) I 90 sqq.

kann: παντός αἰςθητηρίου χωρίςατε τὰς έαυτῶν ψυχάς, παντός φαινομένου μὴ ὄντος ἀληθοῦς πηρώς ατε ὑμῶν τὰς ὄψεις ταύτας, πηρώς ατε ύμῶν τὰς ἀκοὰς ταύτας, (χωρίςατε) τὰς πράξεις τὰς ἐν φανερῷ, καὶ γνώς εςθε τὰ περί Χριςτοῦ γεγονότα καὶ τὸ ὅλον τῆς ςωτηρίας ὑμῶν μυςτήριον. Das könnte bis auf den Schlußsatz wörtlich auch in einer Hermetischen Schrift stehen. Petrus rechtfertigt dann seinen Wunsch, das Haupt nach unten gekreuzigt zu werden: γινώςκετε της άπάςης φύςεως τὸ μυςτήριον καὶ την τῶν πάντων ἀρχην ήτις γέγονεν. δ γάρ πρώτος ἄνθρωπος, οδ γένος έν εἴδει ἔχω ἐγώ, κατὰ κεφαλήν ένεχθείς1) έδειξεν γένες ν τήν ούκ ούς αν πάλαι νεκρά γάρ ην αύτη μη κίνηςιν ἔχουςα. καταςυρείς οὖν ἐκεῖνος ὁ καὶ τὴν ἀρχὴν τὴν αὐτοῦ εἰς τῆν ῥίψας τὸ πᾶν τοῦτο τῆς διακοςμήςεως ςυνεςτήςατο. Über die Vorstellung vom πρώτος ἄνθρωπος, der in Ägypten mit Osiris oder Hermes identifiziert wird, habe ich früher (Kap. III) gehandelt. In der Κόρη κόςμου finden wir einen doppelten Schöpfungsbericht; zunächst ist die Materie, die φύςις, unfruchtbar und bewegungslos, bis Gott durch sein Wort die Göttin des Werdens schafft<sup>2</sup>); dann aber hören wir noch einmal, daß sich die διακόςμητις erst nach der Erschaffung des πρώτος ἄνθρωπος vollzieht und erst jetzt Bewegung in das Chaos kommt.8)

Es folgt in dem Martyrium der Preis des Kreuzes Christi und das Zitat: τί γάρ ἐςτιν Χριστὸς ἀλλ' ὁ λόγος, ἢχος τοῦ θεοῦ, die am stärksten an ägyptische Formeln erinnernde Fassung der Logoslehre. Von diesem λόγος heißt es: cù τὸ πᾶν καὶ τὸ πᾶν ἐν coί, καὶ τὸ ον cú, καὶ οὐκ ἔςτιν ἄλλο, δ ἔςτιν, εὶ μὴ μόνος cú. Wieder erkennen

<sup>1)</sup> Er ist also der Κορύβας wie in der Naassener-Predigt (oben S. 92).

Sie heißt hier auch Φύσις in dem Sinne von Γένεςις; es ist Isis, die ξμψυχος κίνησις, vgl. Zwei religionsgesch. Fragen S. 106, 107.

<sup>8)</sup> Sprachlich interessant ist die regelmäßige Verwendung der Worte προκύπτειν, παρακύπτειν u. s. w. So sei beiläufig auf das Hermetische Fragment bei Cyrill (Contra Iul. I p. 552 Migne) verwiesen: ή οῦν πυραμίς, φηςίν, ὑποκειμένη τῆ Φύσει καὶ τῷ νοερῷ κόσμψ (der νοερὸς κόσμος ist der Λόγος, vgl. oben S. 41)· ἔχει γὰρ ἄρχοντα ἐπικείμενον δημιουργὸν λόγον τοῦ πάντων δεσπότου, δς μετ' ἐκείνον πρώτη δύναμις, ἀγέννητος, ἀπέραντος, ἐξ ἐκείνου προκύψαςα καὶ ἐπίκειται καὶ ἄρχει τῶν δι' αὐτοῦ δημιουργηθέντων· ἔςτι δὲ τοῦ παντελείου πρωτόγονος (πρόγονος Codd.) καὶ τέλειος καὶ γόνιμος (καὶ) γνήςιος υίός. Das scheint eine Erklärung der ägyptischen Darstellung der Pyramide (bezw. des Obelisken) mit der Sonnenscheibe darauf (Brugsch, Rel. u. Myth. d. alt. Äg. 256 und 261). Aber auch hier ist die Göttin Φύσις mit dem Λόγος verbunden; wahrscheinlich war sie im folgenden erwähnt.

wir unschwer die Hermetische Formel, vgl. z. B. V (VI) 9: οὐδὲν γάρ έςτιν έν παντί έκείνω (dem κόςμος) δ ούκ έςτιν αὐτός (nämlich ὁ θεός). **ἔ**ςτιν αὐτὸς καὶ τὰ ὄντα, αὐτὸς καὶ τὰ μὴ ὄντα· τὰ μὲν **γὰ**ρ όντα έφανέρωςε, τὰ δὲ μὴ όντα ἔχει ἐν έαυτῶ und weiter § 10: οὐδέν έςτιν, ούτος δ ούκ έςτιν πάντα γὰρ (ούτός) έςτι καὶ ούτός έςτιν (πάντα), endlich § 11: cù τὰρ εἶ δ ἄν (ἐὰν MAC) ὧ, cù εἶ δ ἄν ποιῶ, cù εἶ δ αν λέγω. τὸ γαρ πάντα εί καὶ άλλο οὐδέν ἐττιν, δ μὴ [ἔττιν] cù εί. cù παν τὸ γενόμενον, cù τὸ μὴ γενόμενον. Woher diese Formeln stammen, zeigt die Verbindung τὰ ὄντα καὶ τὰ μὴ ὄντα, bezw. τὸ γενόμενον καὶ τὸ μὴ γενόμενον. Es ist, wie Prof. Spiegelberg mich belehrt, die Formel, durch welche schon in den ältesten ägyptischen Texten die Gesamtheit bezeichnet wird. Dem Autor des Traktates hat sie Not bereitet; er deutet τὰ μὴ ὄντα als τὰ ἐcόμενα und gewinnt so eine Parallele zu der bekannten Inschrift von Sais: έγώ είμι παν τὸ γεγονὸς καὶ δν καὶ ἐςόμενον. Die ganze Predigt des Petrus ist durchtränkt mit den Gedanken dieser hellenistischen Mystik.

Aber steht dann nicht auch das große Evangelienwort πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἔν δ γέγονεν mit dieser Formelsprache in irgend einem Zusammenhang? Nach meiner Auffassung allerdings, und es wäre feige, wenn ich die Konsequenzen für das Johannesevangelium nicht wenigstens andeuten wollte. Nicht nur durch den Prolog, für den ich dies früher zu erweisen versuchte¹), auch durch das ganze Evangelium geht die eigentümliche Formelsprache dieser Mystik, ja sie bestimmt bis zu einem gewissen Grade die Wahl der wenigen Themata, die immer wieder behandelt werden und die den Verfasser offenbar aufs tiefste beschäftigen. Sie drängt sich dem, der die Hermesgebete und die Hermesliteratur ein wenig kennt, so mächtig auf, daß ich, statt lange Aufzählungen für diese Behauptung zu geben, lieber vor einer Überschätzung der Tatsache warnen möchte. Zu Kreyenbühls "Evangelium der Wahrheit" wird auch das vierte Evangelium damit noch lange nicht. Gerade wenn

<sup>1)</sup> Zwei religionsgesch. Fragen S. 71 ff. Daß sich gerade in der Logoslehre die Hellenisierung durch die Stoa am stärksten zeigt und daß keine Lehre durch sie so weit über die hellenistische Welt hingetragen ist, darf den Blick nicht von dem ägyptischen Grundelement in ihr ablenken. Wir empfinden es wieder, sobald wir die Logoslehre nicht aus ihren Zusammenhängen lösen und das Evangelium als Ganzes betrachten.

man das Verfahren des Verfassers der λόγια von Behnesa vergleicht, empfindet man, wie anders der Autor des Johannesevangeliums denkt und fühlt. Sind doch diese Formeln in der Regel in einen ganz anderen Geist und Zusammenhang gerückt, und durchdringen sich doch diese Gedanken so innig mit den übrigen die Vorstellungen des Verfassers beeinflussenden Elementen, daß man an der einzelnen Stelle immer wieder zweifeln müßte, wenn nicht eben die Fülle der Übereinstimmungen uns zwänge, einen wirklichen Zusammenhang anzunehmen. Ein Beispiel für viele. Wenn Jesus in seinem Gleichnis 10, 11 sagt: ἐγώ εἰμι ὁ ποιμὴν ὁ καλός, so ist der Grundgedanke selbstverständlich nicht aus der Hermetischen Literatur, sondern aus dem Alten Testament und den jüdischen Messiasvorstellungen erwachsen; er nimmt gleich in den nächsten Worten individuelle, nur auf Jesus passende Färbung an: ὁ ποιμὴν ὁ καλὸς τὴν ψυχὴν αὐτοῦ τίθηςιν ύπερ των προβάτων. Nur wenn sich mitten in der Ausführung nun die Wiederholung findet (14): έγω είμι δ ποιμήν δ καλός καὶ γινώςκω τὰ ἐμὰ καὶ γινώςκουςίν με τὰ ἐμά, καθὼς γινώςκει με δ πατήρ κάγὼ γινώςκω τὸν πατέρα, kann man überhaupt fragen, ob die Formelsprache der hellenistischen Mystik berücksichtigt ist (vgl. S. 20); am Platz sind die Worte auch hier, und gleich die Fortsetzung lenkt mit den Worten καὶ τὴν ψυχήν μου τίθημι ύπερ των προβάτων in den Kreis des individuell Empfundenen zurück. Ganz durchdrungen von diesen Formeln zeigen sich die Abschiedsreden; aber wie ist z. B. 17, 10: καὶ τὰ ἐμὰ πάντα cά έςτιν καὶ τὰ cὰ ἐμά, καὶ δεδόξαςμαι<sup>1</sup>) ἐν αὐτοῖς für diesen Zusammenhang umgestaltet; wie ist V. 21 das ἵνα πάντες εν ωςιν, καθώς ςύ, πάτερ, έν έμοι κάγω έν ςοί, ίνα και αὐτοι έν ήμιν ωςιν . . . (23) έτω έν αὐτοῖς καὶ τὸ έν έμοί $^3$ ), ἵνα ῶςιν τετελειωμένοι εἰς τὸ εν so eigenartig mit der im Grunde doch neuen Empfindung der ἀγάπη θεοῦ verschmolzen, so der Situation angepaßt, daß jeder Leser Bedenken tragen wird, den Blick überhaupt auf die Hermetischen Schriften und Gebete zu lenken. Und doch, wenn man auf den Prolog zurückschaut und das immer wiederholte "wer mich kennt, kennt den Vater", "wer mich sieht, sieht den Vater", auf

<sup>1)</sup> Zum Gebrauch des Wortes vgl. oben S. 28 A. 3 (vgl. auch S. 21 Gebet III 11).

<sup>2)</sup> Auch in den Hermetischen Schriften wird der Wiedergeborene "in Gott geboren", schaut sich in ihm und empfindet den Gott in sich.

<sup>3)</sup> Im fünften Hermetischen Stück (11) preist der Gottbegnadete: διὰ τί

sich wirken läßt, wird man wieder hierzu neigen. Sicher erscheinen mir die Einwirkungen in dem Gespräch Jesu mit der Samariterin und besonders in den beiden parallelen Erzählungen von Nathanael und Nikodemos, deren eine hervorhebt, wie der Noûc die Gedanken des Menschen kennt¹), während die andere ihn als Lehrer der  $\pi\alpha\lambda\iota\gamma$ - $\gamma$ evecí $\alpha$  zeigt. Gibt man eine solche Einwirkung einmal zu, so erheben sich weitere Fragen, wie weit diese Anschauungen die Art der Darstellung beeinflußt haben.

Lange ehe ich das ernste Buch von Wrede "Das Messiasgeheimnis in den Evangelien" las, hatte ich mir die Stellen angemerkt, in welchen ein an sich klares, selbstverständliches Herrenwort den Jüngern rätselhaft erscheint, und in den beständigen törichten Mißverständnissen<sup>2</sup>) eine Manier, die Anlehnung an einen literarischen Typus finden wollen. In Kap. XIII (XIV) des Hermetischen Corpus glaubte ich ihn wiederzufinden. So wirkte es überraschend auf mich, als ich bei Wrede (S. 199) las: "So könnte man fast auf den Gedanken geraten, der Autor habe nähere Bekanntschaft mit dialogischer Literatur gehabt, in der die Reden der Hauptperson durch törichte Einwände der Nebenpersonen durchbrochen wurden." Wrede weist diesen Gedanken ab; eine Manier sei ja zweifellos vorhanden, aber daß sie keine bloß stilistische Bedeutung habe, sei ebenso gewiß; ihr Ursprung werde daher auch nicht in der Gewöhnung an eine literarische Form zu suchen sein. Der Einwand wird hinfällig, wenn wir aus der XIII. (XIV.) Hermetischen Schrift nachweisen können, daß diese Form in den heidnischen Lehren vom Heiland und von der Erlösung vorkam und daß sie hier auf einer eigenartigen Auffassung des Mysteriums der Wiedergeburt beruht. Ich erinnere

δὲ καὶ ὑμνήςω  $c\varepsilon$ ; ὡς ἐμαυτοῦ ὤν; ὡς ἔχων τι Ἰδιον; ὡς ἄλλος ὤν; ςὸ γὰρ  $\varepsilon$ ὶ δ ἄν ὧ, cὸ  $\varepsilon$ ὶ δ ἄν ποιῷ, cὸ  $\varepsilon$ ὶ δ ἄν λέγω. Die Quelle der Vorstellung zeigt die Inschrift von London.

<sup>1)</sup> Vgl. die Einleitung des Poimandres, die Inschrift von London und die oben angeführte Stelle des Papyrus Insinger Col. XXXVI 5: "die Zunge, noch ehe sie gefragt ist, ihre Worte kennt Gott".

<sup>2)</sup> Ich muß für das einzelne auf Wrede verweisen, dessen Urteil mir dem Laien bisweilen etwas zu scharf zu sein, aber in diesem Teile kaum fehlzugehen scheint. Daß ich dem Schluß des ganzen Buches nicht beisustimmen brauche, danke ich eben der Kenntnis der Hermetischen Literatur, die mir den Hauptteil so überzeugend erscheinen läßt.

noch einmal daran, daß Tat nicht verstehen kann, solange nicht ein Niedersteigen des Gottes (bezw. des πνεῦμα) in ihn ihm das Verständnis erschlossen hat. Hermes hat αἰνιγματωδῶς καὶ οὐ τηλαυγῶς gesprochen; er hat seine Worte nicht erklärt und sagt: τοῦτο τὸ γένος, ὧ τέκνον, οὐ διδάςκεται, ἀλλ' ὅταν θέλη ὑπὸ τοῦ θεοῦ ἀναμιμνήςκεται. Ich brauche kaum auf die Parallele Joh. 14, 25. 26 zu verweisen: ταῦτα λελάληκα ὑμῖν παρ' ὑμῖν μένων ὁ δὲ παράκλητος, [τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον], δν πέμψει ὁ πατὴρ ἐν τῷ ὀνόματί μου, ἐκεῖνος ὑμᾶς διδάξει πάντα καὶ ὑπομνήςει ὑμᾶς πάντα ἃ εἶπον ὑμῖν. Erst wenn sich die Palingenesie, das Innewohnen Gottes (14, 23) an den Jüngern vollzieht, werden sie ihn verstehen; er wird sich ihnen offenbaren und mit ihnen reden οὐκέτι ἐν παροιμίαις, ἀλλὰ παρρηςία (16, 25). Jetzt sind sie zwar gereinigt durch sein Wort, aber noch nicht mit der Himmelskraft begnadet.¹)

Das vierte Evangelium entstand, als das Christentum nach seiner ersten Auseinandersetzung mit dem Judentum für weitere Eroberungen zunächst auf die von hellenistischer Mystik beeinflußten Kreise angewiesen war, als es bei seinem Emporstreben gezwungen war, allerorten durch eine Schicht dieser Mystik hindurchzuwachsen, einer Mystik, die sich gerade damals zu immer höherem Schwunge erhob. An vielen Stellen ist das Christentum dabei verkrüppelt oder verwildert; im ganzen tauchte es in eigener Kraft, nur bereichert um eine Fülle tiefer Gedanken und Bilder, wieder empor. Aber das Christentum hatte schon früher, schon als es sich bildete und seine erste Literatur schuf<sup>2</sup>), diese Mystik und ihre Literatur am Platz und in jüdischen Kreisen wirksam gefunden. Es ist kaum denkbar, daß die christliche Literatur nicht den vorhandenen Wort- und Formelschatz zum Teil übernehmen mußte, und Wort und Formel üben ihren eigenen Zwang, der sich im Fortschritt der Zeit und in der allmählichen Ausgestaltung der Lehre verstärkt.<sup>8</sup>) Sollen wir jemals

<sup>1)</sup> Vgl. 15, 8: ἤδη ὑμεῖς καθαροί ἐςτε διὰ τὸν λόγον, δν λελάληκα ὑμῖν mit Herm. § 15 καλῶς ςπεύδεις λῦςαι τὸ ςκήνος κεκαθαρμένος γάρ. Hermes beruft sich hier auf ein Wort des Poimandres, das diesen Zwischenzustand abzukürzen befiehlt, etwa ὁ κεκαθαρμένος ςπευςάτω λῦςαι τὸ ςκήνος.

<sup>2)</sup> Die Frage, ob wir Einwirkungen des Hellenismus noch früher, d. h. auf die Person des Stifters, annehmen dürften, muß ich anderen zur Beantwortung überlassen. Entscheidend wäre dafür besonders, ob Christus sich wirklich als des Menschen Sohn bezeichnet hat, und in welchem Sinne es geschah.

<sup>3)</sup> Ich halte diesen Zwang der Formel, dem sich sogleich die Übernahme

ein brauchbares Lexikon zum Neuen Testament erhalten, so wird es die Reste hellenistischer Mystik, die bis dahin hoffentlich gesammelt und kritisch bearbeitet sind, nicht weniger als die christlichen Schriften berücksichtigen müssen und wahrscheinlich wenigstens in dem Hermetischen Corpus mancherlei jüdisches, aber kein christliches Sprachgut nachweisen, wohl aber umgekehrt in der spätjüdischen wie der frühchristlichen Literatur viel Hermetisches. —

Wir sind an das Ende des weiten Weges gelangt; denn nicht alle Hermetischen Schriften zu erklären, sondern Werden und Wachsen einer bestimmten Gemeinde in ihren Schriften zu verfolgen, war meine Aufgabe. Ich fasse die Ergebnisse kurz zusammen. Gegründet wurde die Poimandres-Gemeinde jedenfalls vor Beginn des zweiten Jahrhunderts n. Chr. und nach dem Beginn des zweiten Jahrhunderts v. Chr. Die Geschichte der "Ανθρωπος-Lehre in Ägypten läßt uns mit einiger Wahrscheinlichkeit auf die Zeit um Christi Geburt raten. Begründer der Sekte war ein ägyptischer Priester, welcher eine Lehre von der Weltschöpfung durch Ptah mit einer vom Osten eindringenden Verkündigung von der Knechtschaft und Befreiung des Menschen zu einem gnostischen System verband. Die Gemeinde breitete sich aus und wirkte schon um Beginn des zweiten Jahrhunderts selbst nach Rom herüber. In ihrer Lehre steigert sich im Laufe der Zeit der mystische Grundzug und mit ihm das ägyptische Element. Das Prophetentum tritt im Laufe des zweiten Jahrhunderts immer stärker hervor. Eben dadurch näherte sich die Gemeinde wieder den zahlreichen Hermes-Gemeinden, um endlich im Laufe des dritten Jahrhunderts völlig in sie aufzugehen. Kraft und Bedeutung des Prophetentums scheinen dann wieder abzunehmen und zugleich die jüdischen Einflüsse zu wachsen. Mit dem vierten Jahrhundert entschwindet die Gemeinde unserem Blick. Das ist im Grunde alles. -

Ich muß befürchten, daß es mir bei der Einzelausführung begegnet sein wird, ab und an zu viel für Agypten in Anspruch zu nehmen, und



der Kultformen gesellt, für sehr viel wichtiger als die einzelnen Entlehnungen bestimmter Lehren. Wie stark z. B. der ägyptisch-hellenistische Einschuß in der Dämonologie des Paulus ist, hat im Grunde weniger zu sagen als die Frage, wieweit Gebete, wie das in der Lehre der Apostel (X 2) erhaltene, die Mysterien und vor allem Einrichtungen wie Prophetentum und Prophetenpredigt durch hellenistische Gedanken ermöglicht oder von ihnen beeinflußt sind.

daß ein flüchtiger Leser den Eindruck erhalten könnte, ich wollte die Entstehung des Gnostizismus ganz nach Ägypten verlegen. Meine Absicht war gerade, jedem Versuch, ihn aus nur einer Quelle herzuleiten, entgegenzutreten. Wenn wir z. B. die chaldäischen Orakel mit den Hermetischen Schriften vergleichen, finden sich in Sprache und Gedanken manche Übereinstimmungen, aber der mythologische Kern ist ein verschiedener. Daß wir diesen mythologischen Kern der gnostischen Systeme nicht übersehen dürfen, lehrt besonders die Inschrift von London. Es handelt sich zunächst um die Ausgestaltung geoffenbarter Religionen, und Propheten, nicht Philosophen reden zu uns. Was sie uns bieten, ist oft aus verschiedenen Bestandteilen zusammengesetzt, oft wohl auch nach der Zusammensetzung wieder in andere Zusammenhänge hineingearbeitet. Was die verschiedenen Bestandteile ursprünglich sich näherte, war die allmähliche Ausgleichung der religiösen Vorstellungen im Osten. Wann sie begann, ist noch kaum zu sagen. Daß schon das Perserreich mit seiner weisen Duldung aller Volksreligionen, mit dem Verpflanzen größerer Volksmassen von der Peripherie in das Innere des Reiches und der Ansiedelung starker Garnisonen, z. B. in Agypten, sie mächtig fördern mußte, ist wohl klar. Entscheidend aber ist, daß auf verschiedenen Gebieten die mythologischen Gestalten bereits begonnen hatten, sich in begriffliche umzusetzen. Das ist für Ägypten wohl ohne weiteres klar; für Persien dürfen wir es ebenfalls annehmen¹); für Babylonien weist das allmähliche einseitige Vortreten der Planetengötter auf eine ähnliche Entwicklung. Die Übertragung dieser religiösen Vorstellungen in die einheitliche Formelsprache und Begriffswelt

<sup>1)</sup> Vgl. Plutarch De Is. et Os. 47: ὁ μὲν Ὠρομάζης ἐκ τοῦ καθαρωτάτου φάους, ὁ δ' Ἀρειμάνιος ἐκ τοῦ ζόφου γεγονὺς πολεμοῦςιν ἀλλήλοις καὶ ὁ μὲν ἔξ θεοὺς ἐποίηςε, τὸν μὲν πρῶτον εὐνοίας, τὸν δὲ δεύτερον ἀληθείας, τὸν δὲ τρίτον εὐνομίας, τῶν δὲ λοιπῶν τὸν μὲν coφίας, τὸν δὲ πλούτου, τὸν δὲ τῶν ἐπὶ τοῖς καλοῖς ἡδέων δημιουργόν, ὁ δὲ τούτοις ὥςπερ ἀντιτέχνους ἴςους τὸν ἀριθμόν. Es ist gewiß willkürlich, wenn Bousset (a. a. O. 490) hiernach die Perser zu Erfindern der Hypostasenlehre macht, aber noch willkürlicher wäre es, die ganze Zurückführung der Götter auf Begriffe dem deutenden Griechen zuzuweisen. — Hat Bousset recht, mit der Gottheit der Weisheit die Spenta Armaiti zu identifizieren, die ursprünglich Erdgöttin, dann Hüterin des Ackerbaus und aller Kultur, schließlich Göttin der Weisheit geworden sei, so bietet diese Göttin ein so eigentümliches Gegenbild zu Isis, daß man unwillkürlich an eine direkte Beeinflussung Persiens durch Ägypten denkt.

des Griechentums mußte den Kampf und den Ausgleich der verschiedenen Weltanschauungen, des Pantheismus, des Dualismus, des Fatalismus mächtig fördern, indem sie die Gegner auf gleichen Boden stellte, die eigentümliche Stellung des "Propheten", die in dem hellenisierten Orient allmählich zu wachsen scheint, die Übertragungen erleichtern. 1) Es verrät eine rührende Ahnungslosigkeit, wenn von theologischer Seite versichert wird, daß Agypten, das einzige Land, in dem wir diese Bewegung genau verfolgen können, von ihr ganz unberührt geblieben sei.

So erhebt sich bei jeder einzelnen Frage die Schwierigkeit, daß der Bearbeiter neben der ganzen theologischen und philologischen Literatur auch Sprache und Überlieferung der verschiedenen Völker des Orients kennen müßte. Es ist kaum zu vermeiden, daß je nach Neigung und Studiengang der eine zu viel als ägyptisch, der andere zu viel als babylonisch, der dritte alles als persisch in Anspruch nimmt, und daß bei dem einzelnen Arbeiter eine gewisse Farbenblindheit eintritt, die ihn für wichtige Unterschiede unempfindlich macht. Nur die gemeinsame Arbeit vieler kann uns dem Ziele, die hellenistische Mystik zu verstehen, näher bringen.

<sup>1)</sup> Gegenüber der Übernahme des Überlieferten scheint wenigstens für Ägypten die spekulative Ausbildung derartiger Systeme und das freie Erfinden neuer göttlicher Figuren zurückzutreten. Daß es in der weiteren Entwicklung des Gnostizismus ebenfalls eine Rolle gespielt hat, ist nach dem früher über den Begriff der γνώτις Gesagten (vgl. S. 158) selbstverständlich; nur müssen wir, solange die alten Bildungselemente uns nur mangelhaft bekannt sind, im Einzelfalle möglichst wenig Gebrauch von der Annahme völlig willkürlicher Bildungen machen.

# BEIGABEN.

## Beigabe I.

#### Seneca und Poseidonios.

A. Uhl hat in seiner Dissertation Quaestiones criticae in L. Annaei Senecae Dialogos, Straßburg 1899, p. 22 sqq. mit zwingenden Gründen erwiesen, daß in Kap. XVII und XVIII der Consolatio ad Marciam zwei verschiedene Fassungen desselben Hauptgedankens durcheinandergewirrt sind, und daß alle Versuche, durch Umstellungen einen einheitlichen Text zu gewinnen, gescheitert sind. In der Beurteilung der beiden Fassungen ist er weniger glücklich gewesen. Auf den Einwurf: grave est tamen, quem educaveris, iuvenem iam matri, iam patri praesidium ac decus amittere antwortet Seneca: quis negat grave esse, sed humanum est. ad hoc genitus es, ut perderes ut perires, ut sperares metueres, alios teque inquietares, mortem et timeres et optares, et, quod est pessimum, numquam scires, cuius esses status. si quis Syracusas petenti diceret: omnia incommoda, omnis voluptates futurae peregrinationis tuae ante cognosce, deinde ita naviga. Es folgt die berühmte breite Beschreibung der Insel, dann: audisti quid te invitare possit quid absterrere; proinde aut naviga aut resiste, post hanc denuntiationem si quis dixisset intrare se Syracusas velle, satisne iustam querellam de ullo nisi de se habere posset, qui non incidisset in illa, sed prudens sciensque venisset. dicit omnibus nobis natura: neminem decipio. tu si filios sustuleris, poteris habere formosos, et deformes poteris ..... nihil vetat illos tibi suprema praestare et laudari te a liberis tuis; sed sic te para tamquam in igne impositurus vel puerum vel iuvenem vel senem .... post has leges propositas si liberos tollis, omni deos invidia liberas, qui tibi nihil certi spoponderunt. Der Zusammenhang, den die Handschriften bieten, ist klar und vorzüglich. Das Argument ist damit abgeschlossen.

Etwas unklarer ist zunächst die zweite Fassung: Ad hoc genitus es, ut perderes ut perires, ut sperares metueres, alios teque inquietares, mortem et timeres et optares et, quod est pessimum, numquam scires, cuius esses status. si quis Syracusas petenti diceret: omnia incommoda, omnis voluptates futurae peregrinationis tuae ante cognosce, deinde ita naviga. haec sunt quae mirari possis. videbis primum . . . . deinde videbis ..... videbis ... videbis .... tepidissima hiberna et nullum diem sine interventu solis. sed cum omnia ista cognoveris, gravis et insalubris aestas hiberni caeli beneficia corrumpet; erit Dionysius illic tyrannus ..... audisti, quid te invitare possit quid absterrere; proinde aut naviga aut resiste. hanc imaginem agedum (ad) totius vitae introitum refer.1) an Syracusas viseres deliberanti tibi quicquid delectare poterat quicquid offendere exposui: puta nascenti me tibi venire in consilium. "intraturus es urbem dis hominibusque communem .... videbis illic ... videbis ... miraberis ... videbis ... videbis ... sed istic erunt mille corporum animorum pestes et bella et latrocinia et venena et naufragia et intemperies caeli corporisque et carissimorum acerba desideria et mors, incertum facilis an per poenam cruciatumque. delibera tecum et perpende quid velis; ut ad illa venias, per illa exeundum est." respondebis velle te vivere (quidni? immo, puto, ad id non (invitus) accedes, ex quo tibi aliquid decuti doles): vive ergo ut convenit. — nemo, inquis, nos consuluit. — consulti sunt de nobis parentes nostri, qui cum condicionem vitae nossent, in hanc nos sustulerunt.

Die letzten Sätze machen, wie Uhl schon hervorhob, einen gezwungenen und geschraubten Eindruck; sie werden vielleicht verständlicher, wenn wir die Beschreibung dessen, was die Seele sehen soll, näher prüfen. Es ist zunächst der κόςμος in seiner Schönheit. Die Seele schaut von oben (18,4) in weitem Überblick die Erde und das Meer; sie gewahrt auf blickend den wunderbaren Gang der Gestirne und ihre Wirkung. Es ist die selige Schau, die sie dem Körper entrückt im Äther genießt. Um sie zu erlangen, muß sie das Erdenlos mit allen Härten erdulden (ut ad illa venias, per illa exeundum est). Volle Bedeutung hat die ganze Ausführung nur für den, welcher die Seele in freiem Entschluß zur Erde niedersteigen läßt. Er kann sagen: du hast es

<sup>1)</sup> So, meine ich, ist mit einem der deteriores und Haase zu schreiben; die Vulgata ist: (ad) hanc imaginem agedum totius vitae introitum refer.

gewollt und mußt das Leid der Erde tragen, um jener Wonnen teilhaftig zu werden. Poseidonios, den hier wohl jeder erkennt¹), konnte so reden; Seneca nicht. Weder die Fortdauer, noch die Präexistenz der Seele, die nach eigenem Willen in die irdische Welt eintritt, konnte er als Dogma seinen Hörern bieten. Trotzdem sucht er in erkünstelter Weise eine freie Wahl der Seele zu konstruieren indem er zugleich die Züge des Bildes etwas verwischt. Gerade der Schmerz um den Verlust zeigt, daß die Seele die Güter des irdischen Daseins so hoch schätzt, daß sie zu leben erwählt hätte, wenn sie gefragt wäre. — Sie ist aber doch nicht wirklich gefragt worden und hatte keine Wahl. — Gewiß, aber die Eltern hatten für uns die Wahl. Damit ist dem großartigen Bilde freilich alle wahre Wirkung genommen; aber ich kann mir wohl denken, daß ein Seneca es aus Freude an der rhetorischen Pracht, die hier zu entfalten war, sich nicht entgehen lassen wollte.

Die Beschreibung Siziliens unter Dionys und die Schilderung des βίος und jener seligen Schau der Seele gehören zusammen und können ursprünglich nur für einander entworfen sein. Die Beschreibung Siziliens spielt in der ersten, an sich klareren und leichteren Fassung eine ganz untergeordnete Rolle; nur durch die Worte: post hanc denuntiationem si quis dixisset intrare se Syracusas velle, satisne iustam querellam de ullo nisi de se habere posset, qui non incidisset in illa, sed prudens sciensque venisset gewinnt der Schriftsteller sich eine Überleitung zu dem dicit omnibus nobis natura: neminem decipio. tu si filios susceperis e. q. s. Aber die Erzeugung von Kindern und die Reise nach Syrakus sind rein äußerlich mit einander verglichen; die erste Fassung ist in Wahrheit die spätere.

Der Hergang scheint danach folgender. Seneca selbst, für den zwingend der Stil auch dieser ersten Fassung spricht, hat später eine sachlich wirkungsvollere Form einsetzen wollen, bei der freilich die Hälfte der rhetorischen Ausführung (hanc imaginem agedum bis in hanc nos sustulerunt) fortfallen mußte. Wenn wir sie doch im Texte lesen, so lassen sich natürlich zwei Erklärungen denken. Wer selbst die völlige Verwirrung, die Uhl in der Schrift De brevitate vitae nachgewiesen hat, dem eilfertigen Seneca zutraut, mag immerhin sagen, daß er in der Hast der Überarbeitung nicht merkte,



Ygl. unter anderem Wendland, Philos Schrift über die Vorsehung S. 70 ff.

was er eigentlich beseitigen wollte. Ich möchte lieber der Überlieferung als dem elementarsten Menschenverstande des Autors mißtrauen und sehe darin, daß dies Stück an unpassendem Platze eingefügt ist, dieselbe Manier antiker Editoren, die ich noch heut in Catos Schrift De agricultura greifbar und unleugbar zu Tage treten sehe.

## Beigabe II.

### Buchstabenmystik und Aionenlehre.

Der Papyrus Mimaut, dessen Text ich oben S. 147 ff. abgedruckt habe, bietet eine seltsame jungägyptische Lehre von der Weltschöpfung¹), welche der Erklärung bedarf. Indem ich sie mir zu gewinnen versuchte, kam ich auf eine Reihe religiöser Vorstellungen, die auch in den Gebeten des ersten Kapitels, in Einzelzügen des im siebenten Kapitel behandelten λόγος ἀπόκρυφος und an manchen anderen Stellen wiederkehren. Ich glaubte sie nur einmal und in ihrem Zusammenhang darstellen zu müssen. Die Form der Beigabe sollte zugleich eine etwas freiere Auswahl und Ordnung des Stoffes ermöglichen; denn mancherlei möchte ich hereinziehen und bekenne gern, daß, was zur Erklärung des Zaubertextes begonnen war, mir bald zu dem Versuche wurde, mir einige Stellen der christlichen Literatur etwas besser verständlich zu machen.

Der Text, um den es sich zunächst handelt, ist jene Aufzählung der Schöpfungstaten, die der Sonnengott immer wieder in den zwölf Stunden des Tages vollbringt: ὥρα α΄ μορφὴν ἔχεις καὶ τύπον πεδος (?) πιθήκου, γεννὰς δένδρον ἐλάτην, λίθον ἄφανον, ὄρνεον χῆνα, ἐπὶ τῆς μῦν ὄνομά coι Φροῦερ. Die arg verstümmelte Fortsetzung bitte ich S. 147 nachzulesen. Eine ähnliche Aufzählung der Namen und Gestalten des Gottes bietet ein Gebet an den Gott ᾿Αγαθὸς δαίμων).

<sup>1)</sup> Und zwar von einer fortdauernden Schöpfung durch Gott. Was der Gott einmal getan hat, wiederholt er immer aufs neue. Das ist eine charakteristische Grundvorstellung auch der Hermetischen Literatur.

<sup>2)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 86 ff., vgl. oben S. 28 Gebet VII. Es ist dasselbe Gebet, dem ich den Titel der Zauberhandlung des Papyrus Mimaut entnehmen konnte. Jede Stunde hat hier wenigstens ihr eigenes Gebet.

**ιρά α΄ πορφήν ξχεις αἰγούρου, δνομά τοι Φαρακουνήθ. ρος ροξαν καί** χάριν τῷ φυλακτηρίψ τούτψ. ὥρα β΄ μορφὴν ἔχεις κυνός, ὄνομά ςοι Cούφι δὸς ἰςχὺν καὶ τιμὴν τῷ φυλακτηρίω τούτω u. s. w. Die hier aufgezählten heiligen Tiere sind in der Reihenfolge der Stunden: αἴλουρος, κύων, ὄφις, κάνθαρος, ὄνος, λέων, τράγος, ταῦρος, ίέραξ, κυνοκέφαλος, ίβις, κροκόδειλος, also die heiligen Tiere der δωδεκάωρος des Teukros, über welche Boll (Sphaera 295 ff.) soeben ausführlich gehandelt hat. Der Papyrus Mimaut bietet andere, mystische Gottesnamen und andere Tiere, nämlich für Stunde: 1. μορφή πεδος (?) πιθήκου, 2. μονο[κ]έ[ρου] (?), 3. αἰλούρου, 4. ταύρου, 5. λέοντος, 6. ὄνου, 7. καμ[ήλου], 9. ἴ[βεως] oder ἱ[έρακος]. Das ist ähnlich zu beurteilen wie die Abweichungen in den Angaben über die Gestalt eines Gottes oder über seinen "wahren Namen". Jede neue Geheimlehre muß hier Neues bieten; eine einzelne kann sich wohl in weiteren Kreisen durchsetzen und scheint uns dann eine Art kanonischer Geltung zu haben; berechtigt sind daneben auch andere Erfindungen. 1) Ein ähnliches System scheinen die Peraten gehabt zu haben, von denen Hippolyt V 14 p. 186, 27 Schn. berichtet: καὶ ἄρχων δωδεκαώρου νυκτερινής ζοκλάν, δν έκάλεςεν ή άγνωςία Όςιριν τούτου κατ' εἰκόνα ἐγένοντο Ἄδμητος, Μήδεια, Ελλην, Αἴθουςα. ἄρχων ἡμερινῆς δωδεκαώρου Εὐνώ· ούτος οἰκονόμος τής πρωτοκαμάρου ἀνατολής καὶ αἰθερίου, δν ἐκάλεσεν ἡ ἀγνωσία είνι τούτου σημεῖον τὸ κυνὸς ἄστρον, οῦ κατ' εἰκόνα ἐγένοντο Πτολεμαῖος ὁ 'Αρςινόης, Διδύμη, Κλεοπάτρα, 'Ολυμπιάς. Wir dürfen ohne weiteres annehmen, daß auch bei ihnen die einzelnen Stunden bestimmte Namen und Gestalten hatten.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Vgl. Hippolyt V 15 p. 188, 60 Schn. — Ähnliche Gebete kannte Porphyrios, wie es scheint, aus Chairemon, vgl. Eusebios *Praep. ev.* V 10, 6 p. 195 c. Man rief Horus oder Hermes an als τὸν . . καθ' ὥραν τὰς μορφὰς ἀμείβοντα καὶ κατὰ ζψὸιον μεταςχηματιζόμενον.

<sup>2)</sup> Eine Aufzählung der Namen der Nachtstunden, oder vielmehr ihrer Dämonen, findet sich in einem ägyptischen Liebeszauber unter dem Titel Κλαυδιανοῦ Cεληνιακόν (Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 51; Kenyon, Greek Pap. Catal. I 111 Z. 862). Der Mond wird hier zunächst mit Isis, der Herrin des Weltalls, identifiziert; später ist die Göttin das "die Nacht beherrschende Gestirn" und nimmt die Züge der Hekate an. Sie wird angesleht: ἄκουςόν μου τῶν λόγων καὶ ἔκπεμψόν cou τὸν ἄγγελον τὸν ἐπὶ τῆς πρώτης ὥρας διατάς coντα μενεβαιν, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς δευτέρας ὥρας νεβουν, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς τρίτης ὥρας λημει, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς τετάρτης ὥρας μορμοθ, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς πέμπτης ὥρας νουφιηρ, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς ἔκτης ὥρας χορβορβαθ, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς ἐβδόμης ὧρας ορβεηθ, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς ὀγδόης ὧρας πανμωθ, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς ἐνάτης ὑρας θυ-

Ähnliche Aufzeichnungen bieten dann auch stärker christianisierte Traktate, so das Testament Adams. 1) Eine noch unbenutzte Fassung fand ich im Paris. graec. 2316 fol. 324 ff. und zitiere danach: περὶ τῶν ὀνομάτων τῶν ὡρῶν τῆς ἡμέρας: ὥρα α΄ καλεῖται Ἰαέκ. [καλεῖται] ἐν ταύτη τὴ ὥρα καλόν ἐςτι τοῖς ἀνθρώποις προςεύχεςθαι. ώρα β' καλεῖται Νανουρίς· ἐν ταύτη τὴ ώρα εὐχαὶ καὶ ὕμνοι τῶν άγγέλων, ώρα γ' καλείται Ούχοςιούρ έν ταύτη τή ώρα εύχαριςτούςι τὰ πετηνὰ τὸν θεόν, ἐν ταύτη τῆ ὥρα ἀποτελεῖται πᾶν ατοιχεῖον τῶν δρνέων.<sup>3</sup>) Es folgt: περὶ τῶν ὀνομάτων τῶν ὡρῶν τῆς νυκτός: **ώρα α' καλείται Δουχαλείμ** έν ταύτη τή **ώρα αίνο**θειν οί δαίμονες τὸν θεόν. ταύτη τῆ ὤρα οὔτε ἀδικοῦςιν οὔτε κολάζουςιν, μέχρι ἂν ἡ δέητις αὐτῶν πληρωθή. ὤρα β΄ καλεῖται [δέ] Πέλουρ ταύτη τή (τή αὐτή Cod.) ὤρα αἰνοῦςιν οἱ ἰχθύες τὸν θεὸν καὶ πᾶν εἴ τι (εἴτε Cod.) èv ὕδαςιν. So geht es fort, nur daß die besondere Beziehung bestimmter Wesen auf eine bestimmte Stunde, d. h. die Schöpfungsvorstellung, nicht mehr voll gewahrt ist. Erwähnung mag wegen des Folgenden endlich noch finden, daß auch die jüngere jüdische Theologie wenigstens die Erschaffung Adams auf die zwölf Tagesstunden verteilt<sup>3</sup>): in der ersten Stunde sammelte Gott den Staub, in der zweiten machte er ihn zu einer ungeformten Masse, in der dritten reckte er seine Glieder aus u. s. f.

μενφρι, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς δεκάτης ὥρας ςαρνοχοιβαλ, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς ἐνδεκάτης ὥρας βαθιαβηλ, καὶ τὸν ἐπὶ τῆς δωδεκάτης ὥρας αβραθιαβρι. Dem entspricht, daß in der Einleitung die Göttin selbst mit zwölf Namen beschworen wird: πέμψον ἄγγελόν cou ἐκ τῶν παρεδρευόντων cou. ἐξορκίζω ⟨ςε⟩ τοῖς μεγάλοις ὀνόμαςίν cou, ὰ οὐ δύναται παρακοῦςαι οὅτε ἀέριος οὅτε ὑπόγειος ⟨δαίμων⟩. μεςουρφαβαβαρ, βραλ, ιηω, Ἰςι ἡ προκαθηγουμένη τῆς νυκτός, ἐλθέ μοι, καθώς ἐπικέκλημαί ce, ορθω βαυβω νοηρε κοδηρε coiρε ερεςχιγαλ cανκιςτη δωδεκακιςτη ακρουροβορε κοδηρε ςαμψει. Offenbar entsprechen sich die zwölf Namen und die zwölf ἄγγελοι.

- 1) Vgl. die Aufzählung der Literatur bei James in Robinsons Texts and Studies II 2 The Testament of Abraham p. 121.
- 2) Zwei verschiedene derartige Aufzählungen sind in einander gearbeitet. Die nächste Stunde ist für das Gebet der Schlangen und giftigen Tiere, die folgende für das der Löwen und reißenden Bestien bestimmt u. s. f.
- 3) Ich entnehme einzelnes der allerdings recht unzulänglichen Zusammenstellung von J. Dreyfus, Adam und Eva nach Auffassung des Midrasch (Straßburg 1894) S. 10 ff. Die Verteilung der einzelnen Handlungen auf die zwölf Stunden wechselt beständig. Daß Sündenfall und Ausweisung aus dem Paradiese dabei mit hineingezogen sind, ist eine durch die Auslegung von Psalm 49, 13 veranlaßte Umbildung des Typus.

Die Einzelheiten der Schöpfungsgeschichte des Papyrus Mimaut erklären sich dabei aus der jungen Lehre von der cuμπάθεια der verschiedenen Teile der Schöpfung, wie sie uns am klarsten in dem von Pitra herausgegebenen Auszug: ἐκ τῶν 'Αρποκρατίωνος τοῦ 'Αλεξανδρείας περὶ φυςικῶν δυνάμεων ζώων τε φυτῶν τε καὶ λίθων entgegentritt.¹) In lexikalischer Ordnung werden hier z. B. unter dem Buchstaben Δ als durch cuμπάθεια mit einander verwandt aufgezählt: δρακόντιον βοτάνη, δρυκολάπτης πτηνόν, δράκων ἰχθύς, δενδρίτης λίθος. Die lexikalische Ordnung, welche 24 Kategorien bietet, scheint dabei von dem später zu besprechenden Buchstabenzauber beeinflußt. Die Grundanschauung ist ähnlich in jenen Verzeichnissen der Steine und Pflanzen der sieben Planeten oder der sechsunddreißig Dekane²); sie ist überall die, daß der Schöpfungsgott in den verschiedenen Sphären oder Teilen des Himmels oder Zeitabschnitten die verschiedenen Wesen geschaffen hat und noch schafft.

Lassen wir die relativ jungen Schöpfungsvorstellungen beiseite, so kommen wir zu einer altägyptischen Lehre, die Brugsch<sup>8</sup>) im wesentlichen richtig dargestellt hat. Wie der Tag, so zerfällt die Nacht in zwölf Stunden; jede ist ein göttliches Wesen und hat ihren eigenen Namen und ihre eigene Gestalt. Eine andere Wendung hierfür ist es, daß der Sonnengott, der ja nach uralter Vorstellung in jeder der drei Jahreszeiten und in jeder der drei Tageszeiten ein anderer ist<sup>4</sup>), auch in jeder Stunde ein anderer wird. Dem Lauf

<sup>1)</sup> Analecta sacra et classica part. II p. 292 ff. Die vollere Fassung des Paris. graec. 2419 fol. 250 v bietet als Titel und Anfang: βίβλος Κοιρανίς φυςικῶν δυνάμεων ευμπαθειῶν τε καὶ ἀντιπαθειῶν (λ)αοῖς εὐνταγμα Κοιρανοῦ βαςιλέως Περεῶν ⟨ἐκ⟩ τῆς α΄ τῶν Κοιρανίδων καὶ ἐκ τῶν 'Αρποκρατίου (80) τοῦ 'Αλεξανδρείας πρὸς τὴν οἰκείαν αὐτοῦ θυγατέραν. ἐπίγραμμα , κοῦρον θεοῦ (θεοῦ δῶρον Cod.) μέγιςτον ἀγγέλων λαοῖς 'Ερμῆς ὁ τριςμέγιςτος ἀνθρώποις (πόρεν)". Es folgt die Mahnung des Harpokration an seine Tochter, dies Buch nicht "unverständigen Männern", sondern nur den eigenen Kindern zu zeigen, wenn sie Gewähr bieten, es heilig zu halten.

2) Vgl. Pamphilos oben S. 3. Auch im jūdischen Glauben hat später jede Pflanze ihren eigenen Stern, d. h. Engel (Lueken, Michael S. 55).

3) Zeitschr. f. äg. Spr. 1867 S. 21 ff. Thesaurus IV 823 ff. Rel. u. Myth. d. alt. Äg. 178 ff. Ägyptologie 364 ff.

<sup>4)</sup> Er sagt von sich selbst: "Ich bin Chepra am Morgen, Re am Mittag, Tum am Abend." Seine verschiedenen Gestalten in den verschiedenen Teilen des Himmels erwähnen die Zaubergebete, vgl. z. B. oben S. 20 A. 6. Daß er in jedem Zeichen des Tierkreises andere Gestalt annimmt, erwähnt als ägyptische Lehre Proklos zum Timaios (p. 33 d, vgl. oben S. 257 A. 1). Auch diese Zeichen

der Sonne am Tageshimmel entspricht der Lauf der Totensonne durch die Stunden der Nacht. Die Seele des Toten nimmt in jeder eine neue Gestalt an, um sich vor den bösen Gewalten zu verbergen. Die Gestalten der Tagesstunden entsprechen im allgemeinen den im Totenbuch angeführten Gestalten der Nachtstunden, bezw. den Gestalten der Seele in den Stunden der Nacht.

Als der Hellenismus in Ägypten durchdrang, wurden die zweimal zwölf Stunden durch die vierundzwanzig Buchstaben des griechischen Alphabets bezeichnet, etwa wie die vierundzwanzig Gesänge der homerischen Gedichte. Aber da der Ägypter sich gewöhnt hatte, den Stunden bestimmte Bilder zuzuschreiben, Bilder, die z. T. ebenfalls als Buchstaben bekannt waren, und da er die Stunden als göttliche Wesen empfand, so empfingen auch die griechischen Buchstaben in dieser Verwendung eine mystische Bedeutung; es entstand die Buchstabenmystik, die Boll (Sphaera 469 ff.) aus den Monumenten zu erläutern begonnen hat. 1) Die Übertragung des religiösen Zwölf- oder Vier-

wurden mit den Stunden in Verbindung gebracht. Daraus erklärt sich die von Philologen falsch behandelte Stelle eines magischen Apollo-Hymnus (vgl. Wessely, Denkschr. d. K. K. Ak. 1888 S. 94 Z. 1984): κλήζω δ' οὄνομα còν ψρῶν Μοίραις ικάριθμον - es folgt ein Name von 36 Buchstaben. Die Teilung ist hier weitergeführt; unter jedem ζψδιον stehen ja drei Dekane; jedem Buchstaben im Namen des Gottes entspricht dann wohl auch eine Gestalt, bezw. eine Teilgottheit. Ich habe deswegen und in Rücksicht auf die zwölf Μοϊραι τοῦ θανάτου bei Zosimos (oben S. 214 A. 1), welchen die zwölf Τιμωρίαι des XIII. (XIV.) Hermetischen Kapitels und die zwölf schwarzgekleideten Weiber im Hirten des Hermas entsprechen, die Moipau des Apollo-Hymnus persönlich gefaßt. Aber die Tierkreiszeichen regieren nicht nur die Stunden des Tages sondern auch die Monate des Jahres; ihr Gesamtbereich umfaßt das ganze Firmament; so können auch unter jedem dreißig Teilgottheiten stehen, und diese Art der Teilung kann auf die Stunde übertragen werden; die Markosier lehren την ώραν, τὸ δωδέκατον τής ήμέρας μέρος, ἐκ τριάκοντα μοιρῶν κεκοςμήςθαι, vgl. Censorin, De die natali 8, 5: sunt autem hae particulae in uno quoque signo tricenae, totius vero zodiaci numero CCCLX. has Graeci uolpac cognominarunt, eo videlicet, quod deas fatales nuncupant μοίρας et hae particulae nobis veluti fata sunt (vgl. Sextus Emp. Adv. astrol. 5). Die Begriffe Himmelsgott, Zeitgott und Sonnengott gehen daher in dieser astrologischen Theologie beständig in einander über.

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu Catal. cod. astrol. graec. IV 146 den Text des Vettius Valens. — Eine Ahnung von dieser Entwicklung scheint sich noch bis zu dem Verfasser der Etymologien der Buchstaben gerettet zu haben; er sagt (Etym. Gud. Sturz p. 600) von dem Ω: ἐδιπλασιάσθη δὲ πρὸς ἀναπλήρωσιν τῶν εἴκοσι τεςτάρων ψρῶν τοῦ νυχθημέρου. Der Ägypter hatte fünfundzwanzig Buchstaben,

undzwanzigstundentages auf die rein astrologische dwockdwooc nötigte dann, jedem Bilde, also jedem  $\zeta\psi\delta\iota\sigma\nu$ , zwei Buchstaben zu geben. Zwei Systeme entstanden, indem entweder der erste und dreizehnte, zweite und vierzehnte Buchstabe (A und N, B und  $\Xi$ ) verbunden wurden, wie dies bei den Astrologen Teukros und Vettius Valens geschehen ist, oder in umgekehrter Folge der zweiten Hälfte der erste und der vierundzwanzigste, zweite und dreiundzwanzigste (A und  $\Omega$ , B und  $\Psi$ ), wie wir es bei dem Gnostiker Markos sehen.  $^1$ )

Die zwölf astrologischen Stunden oder Himmelszonen bilden ein Ganzes, den κόςμος. Dem entspricht, daß auch der μικρὸς κόςμος, der ἄνθρωπος, in zwölf Teile zerfällt, deren jeder mit einem Tierkreiszeichen durch ςυμπάθεια verbunden ist (Sextus Adv. astrol. 21, weiteres Boll 471). Daß dann der πρῶτος ἄνθρωπος ursprünglich entweder von den Geistern dieser ζώδια, den Archonten, oder von einem Gott in diesen zwölf Zeichen geschaffen sein muß, ergibt sich aus der Analogie (S. 258). Die astrologische Darstellung des ἄνθρωπος konnte für die Zeichen auch die Buchstabenverbindungen nach einem der genannten Systeme eintreten lassen, also nach dem zweiten derart, daß A und Ω das Haupt, B und Ψ den Hals vertritt u. s. w. Dies Bild hat der Gnostiker Markos einfach auf seine ᾿Αλήθεια übertragen.

Aber ebenso bieten auch die vierundzwanzig sakralen Stunden des νυχθήμερον, und demgemäß auch die vierundzwanzig einzelnen Buchstaben ein Ganzes, auf das sich die Schöpfung verteilen läßt. Auch hier bietet die jüdische Mystik das Gegenbild. Hebbelynck hat im *Muséon* (Nouv. sér. I, Jahrgang 1900 p. 1) einen spätmittelalterlichen koptischen Traktat veröffentlicht, in welchem eine derartige Buchstabenmystik dem Judentum entnommen und gegen

aber wenn er den einen für den Urgott aussonderte und nur die anderen für seine Erscheinungsformen nahm, kam er zu dem gleichen Resultat. Es ist dieselbe Verschiedenheit der Auffassung wie in Ogdoas und Enneas. Wenn die Weltperiode ägyptischer Astrologen 25 Sothisperioden umfaßt (oben S. 50 A. 2), so kann das mit der Buchstabenzahl zusammenhängen.

<sup>1)</sup> Ich erwähne schon hier, daß diese beiden Methoden, wie ich aus Schwab (Mémoires présentés par divers savants à l'Académie des Inscriptions et belles-lettres prem. série X 129) sehe, auch in jüdischen mystischen Namenund Wortspielen überwiegen. Sie haben hier keine innere Berechtigung; nur wenn dasselbe ζψδιον beide Buchstaben trägt, kann man daran denken, den einen durch den anderen zu ersetzen. Die jüdische Mystik gibt auch in solchen Kleinigkeiten nur das verzerrte Abbild der hellenistischen.

es selbst gewendet ist. In zweiundzwanzig Wunderwerken vollzieht sich die Schöpfung wie die Erlösung; die heilige Ökonomie kann gar nicht mehr umfassen, denn nur zweiundzwanzig Buchstaben hatte ursprünglich das griechische Alphabet;  $\Xi$  und  $\Psi$  sind erst nachträglich von den Philosophen zugefügt. Wie ungenügend hier die Berufung auf das Griechische ist, ist ohne weiteres klar. Ursprünglich konnte der Beweis sich lediglich auf das hebräische Alphabet gründen, welches nur zweiundzwanzig Buchstaben kennt. In der Tat bieten die beiden eng entsprechenden griechischen Traktate, die A. Jacoby ans Licht gezogen hat 1), den ausdrücklichen Verweis auf das hebräische Alphabet. Aber der koptische Traktat hat wenigstens die Erinnerung daran gewahrt, daß das griechische Alphabet den Ausgangspunkt für diese Spiele bot, und daß man sie in einer Zeit, welche ihre religiöse Begründung nicht mehr verstand, gewaltsam mit dem Hebräischen in Einklang gebracht hatte.

Es wird besser sein, ehe wir die allgemeinen Folgerungen ziehen, derselben Grundanschauung in anderen Erscheinungsformen nachzugehen. Auch der Mond ist frühzeitig als Schöpfungsgott empfunden worden. Die ihn beherrschende Gottheit ist in der hellenistischen Zeit bald Hermes oder Osiris, bald Isis, die Φύςις oder Γένεςις. An sie richtet sich ein Zaubergebet des Londoner Papyrus 121 (aus dem III. Jahrhundert)\*): ἐπικαλοῦμαί ςε πάνμορφον καὶ πολυώνυμον δικέρατον θεὰν Μήνην, ἡς τὴν μορφὴν οὐδὲ εῖς ἐπίςταται πλὴν ὁ ποιήςας τὸν εύμπαντα κόςμον Ἰαώ, ὁ εχηματίςας (ςε) εἰς τὰ εἴκοςι καὶ ὀκτὼ εχήματα τοῦ κόςμου, ἵνα πᾶςαν ἰδέαν ἀποτελέςης καὶ πνεῦμα ἐκάςτψ ζώψ καὶ φυτῷ νείμης, ινευερ, ἡ³) ἐξ ἀφανοῦς [ἡ] εἰς φῶς αὐξανομένη καὶ ἀπὸ φωτὸς εἰς εκότος ἀπολήγουςα. ὁ πρῶτος ςύντροπος(?) τ[οῦ] ὀνόματός (ςου) ειτή, ὁ δεύτερος ποππυςμός, ὁ τρίτος ετεναγμός, ὁ τέταρτος ευριγμός, ὁ πέμπτος ὀλολυγμός, ὁ ἔκτος μυγμός4), ὁ ἔβδομος

<sup>1)</sup> Recueil des travaux rélatifs à la philologie et à l'archéologie égyptiennes et assyriennes XXIV, Studien zur Koptischen Literatur I und III. Die Traktate zeigen uns mit dem koptischen Text zusammen das Fortleben einer Art gnostischer Literatur im Orient. Insofern treten sie mit den Planetengebeten, Amuletten, Stundenverzeichnissen und anderen Resten religiöser Kleinliteratur in Zusammenhang.

Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1893 S. 47 Z. 827, Kenyon, Greek
 Pap. Catal. I S. 108.
 νεμεςιν ευερη Pap. nach Kenyon.

<sup>4)</sup> πυγμος lesen Wessely und Kenyon; aber μ scheint in diesem Papyrus dem π sehr ähnlich zu sein; wo W. cυντρομος liest, erkennt K. cυντροπος.

ύλαγμός, ὁ ὄγδοος μυκηθμός, ὁ ἔνατος χρεμετιςμός, ὁ δέκατος φθόγγος έναρμόνιος, δ ένδέκατος πνεῦμα φωνάεν, δ δωδέκατος ήγος άνεμοποιός, δ τριςκαιδέκατος φθόγγος άναγκαςτικός, δ τεςςαρεςκαιδέκατος τελειότητος ἀναγκαςτική ἀπόρροια. <οίδα δὲ καὶ τὰ τημεῖα, ἃ ἔχεις είς αὔξητιν ἄρχουςα ἐπιδιδόναι καί⟩1) είς μείωςιν ἄρχουςα ἀπολήγειν. καὶ ἔςτιν' ςῦς ), βοῦς, γύψ, ταῦρος, κάνθαρος, ἱέραξ, καρκίνος, κύων. λύκος, δράκων, ἵππος, χίμαιρα, θερμοῦθις, ἄρ $\xi^3$ ), τράγος, κυνοκέφαλος, αίλουρος, λέων, πάρδαλις, μυγαλός ), [λέων] έλαφος, πολύμορφος παρθένος, λαμπάς, άςτραπή, ςτέλμα, κηρύκιον, παῖς, κλείς. εἴρηκά cou τὰ cημεῖα καὶ τὰ cύμβολα τοῦ ὀνόματος, ἵνα μοι ἐπακούτης ὅτι [[τὺ]] τοι ἐπεύχομαι τή δεςποίνη τοῦ παντός κόςμου. ἐπάκουςόν μου, ή μόνιμος ή κραταιά. Auch hier nimmt die eine Gottheit die achtundzwanzig Gestalten an und schafft in ihnen das All. Jene Gestalten aber vertreten die achtundzwanzig "Häuser des Mondes", die achtundzwanzig Naxatra der Inder oder Siu der Chinesen. Ich kann, da mir die astrologischen wie die sprachlichen Kenntnisse fehlen, nicht entscheiden, ob sie aus chinesischen, indischen oder babylonischen Systemen stammen.<sup>5</sup>)

Wir haben damit zunächst eine Erklärung für einen Zusatz in dem ersten Hermesgebet gewonnen (oben S. 16 A. 3): coῦ τὸ ἐπταγράμματον ὄνομα πρὸς τὴν ἀρμονίαν τῶν ἐπτὰ φθόγγων ἐχόντων φωνὰς πρὸς τὰ ὀκτὼ καὶ εἴκοςι φῶτα τῆς ςελήνης. 6) Die ἐπτὰ φθόγγοι scheinen hier die sieben griechischen Vokale, welche einzeln ja die sieben Sphären und ihre Lenker, zusammen aber den Welt-

<sup>1)</sup> Ergänzt nach dem Papyrus Mimaut. 2) cou aus con Pap.

Gleich ἄρκτος, vgl. Wesselys Anmerkung.
 Gleich μυγαλή.

<sup>5)</sup> Vgl. zu der ganzen Frage Ginzel in Lehmanns Beiträgen zur alten Geschichte I 14 ff. Vielleicht helfen die von Boll angestellten Untersuchungen über die δωδεκάωρος hier weiter. Jedenfalls ist es wichtig, daß sich uns hier ein Verzeichnis der Figuren aus relativ alter Zeit bietet; freilich ist zunächst nicht sicher, ob es dem Hauptsystem entnommen ist, wie das Stundenverzeichnis des Papyrus der Bibliothèque Nationale (oben S. 257), oder geändert ist wie das des Papyrus Mimaut.

<sup>6)</sup> Vgl. Plutarch De Is. et Os. 42: ἐτῶν δ' ἀριθμὸν οἱ μὲν βιῶται τὸν Ότιριν οἱ δὲ βατιλεῦται λέγουτιν ὁκτὼ καὶ εἴκοτι· τοταθτα γὰρ ἔττι φῶτα τῆς τελήνης καὶ τοταύταις ἡμέραις τὸν αὐτῆς κύκλον ἐξελίςτει. Unwillkürlich vergleicht man das Verfahren Valentins, der (bei Irenaeus I 3) die dreißig Lebensjahre Christi vor seinem Auftreten als Messias mit den dreißig Äonen in Verbindung bringt. Die innere Begründung dieses Vergleichs kann sich uns freilich erst später zeigen.

regenten, das πνεῦμα διῆκον ἀπὸ οὐρανοῦ μέχρι τῆς, bezeichnen¹); sie werden nach den Häusern des Mondes zu den achtundzwanzig φωναί — ich darf vielleicht nach der Analogie schon jetzt hinzufügen: zu den achtundzwanzig φωναί, in denen Gott die Welt schafft.²)

Doch ehe ich hierzu übergehe, gilt es unseren Papyrus noch einmal zu betrachten. Die cύντροποι(?) oder cύμβολα des Namens des Mondes sind vierzehn Laute (wenn wir die cιγή und die ἀπόρροια τελειότητος einmal hierzu rechnen), die uns zumeist aus den Mysterien, z. B. des Mithras, bekannt sind, ποππυςμός, ςυριγμός, μυκηθμός u. s. w. Es sind die heiligen Laute, für welche später, wie wir sehen werden, Buchstaben eintreten. <sup>8</sup>) Nur die Zahlen für den zunehmenden Mond sind berücksichtigt, offenbar, weil nach einer weiteren Vorstellung

So ist er in doppeltem Sinne πνεθμα ἐναρμόνιον (vgl. oben die Naassenerpredigt S. 97 § 30).

<sup>2)</sup> In der κοςμοποιία des Abraxas schafft Gott durch sieben verschiedene Lachlaute das All (die Lehre steht, wie Dieterich sah, mit der von den sieben Sphären in engem Zusammenhang), hierauf schafft er durch den cυριγμός, dann durch den ποππυςμός, endlich durch das Wort.

<sup>3)</sup> Es ist nur wahrscheinlich, daß diese heiligen Laute zunächst durch Silben angegeben wurden (wie z. B. im Abraxas 182, 32: καὶ ἐγέλαςεν ὁ θεὸς έπτάκις· χα χα χα χα χα χα λα). Hieraus mag sich eine oder die andere der von Dieterich (Rhein, Mus. 56, 77 ff.) angeführten Sylbenreihen erklären (andere aus dem Sefer Jezirah, Karppe a. a. O. 147 ff.). Andererseits konnten dafür auch einzelne Konsonanten eintreten: C für den cυριγμός (Abraxas 177, 8). Auch ägyptische Bilder treten dafür ein: für den ποππυςμός das Krokodil mit dem Sperberkopf, für den cupiquée die Schlange, die sich in den Schwanz beißt (ebenda 175, 1-2; um beide Darstellungen sind die sieben Vokale geschrieben). Wir ahnen wenigstens, wie nahe einerseits eine Personifizierung dieser Laute, andererseits eine Darstellung durch Buchstaben lag. Beachtenswert ist, daß es gerade zwölf heilige Laute sind; an den Schluß tritt der "Ausfluß der Vollkommenheit", an den Eingang das Schweigen. Das scheint auf Mysterien zu weisen, die etwa den im XIII. (XIV.) Kapitel des Hermes geschilderten entsprachen. Doch gilt auch die cirh durchaus als Gebetssprache, vgl. Poim. § 31: ἀνεκλάλητε, ἄρρητε, cιωπή φωνούμενε, Martyrium Petri p. 96, 16 Bonnet: ἐκείνη τή φωνή εὐχαριστῶ coi, βασιλεῦ, τή διὰ σιτής νοουμένη, τή μή èν φανερφ άκουομένη, Hermes bei Iamblich De myst. VIII 8: δ δή καὶ διά ciγήc μόνης θεραπεύεται. Es ist unberechtigt, wenn man von theologischer Seite jede Erwähnung einer solchen stummen Sprache des Herzens als pythagoreisch bezeichnet. Sie gehört zu den allgemeinen religiösen Vorstellungen der Zeit. Wenn der Verfasser der Naassenerpredigt in dem angeblich anakreonteischen Liede: ἀλάλψ λαλοθν cιωπή liest, so folgert er sofort, daß es sich um ein Mysterium handelt.

der abnehmende nicht schafft, sondern mindert.¹) Auch dem entspricht eine magische Formel, in der freilich der in Ägypten seit alter Zeit übliche Mondmonat zu dreißig Tagen berücksichtigt scheint; wir fanden sie oben (S. 20 A. 10) in dem Gebet des Astrampsychos: ὄνομά cou ἀληθινὸν οcεργαριαχ νομαφι²) τοῦτο ἔςτιν cou τὸ ὄνομα τὸ πεντεκαιδεκαγράμματον ἔχον ἀριθμὸν γραμμάτων πρὸς τὰς ἡμέρας τῆς ἀνατολῆς τῆς Cελήνης, τὸ ⟨δὲ⟩ δεύτερον ὄνομα ἔχον ἀριθμὸν ⟨τῶν⟩ ἔπτὰ τῶν κυριευόντων τοῦ κόςμου, τὴν ψῆφον ἔχον τἔς΄ πρὸς τὰς ἡμέρας τοῦ ἐνιαυτοῦ ἀληθῶς αβραςαξ.

Auf die achtundzwanzig "Lichter des Mondes" nimmt eine wunderliche Rechtfertigung der Verehrung des heiligen Tieres des Hermes, des κυνοκέφαλος, Bezug, die wir freilich erst aus verschiedenen Berichten rekonstruieren müssen. Horapollon berichtet nach einer hellenistischen Quelle (I 16): ἰςημερίας δύο πάλιν ςημαίνοντες κυνοκέφαλον καθήμενον Ζωγραφούςι Ζώον έν ταῖς δυςὶ γὰρ ἰςημερίαις τοῦ ἐνιαυτοῦ δωδεκάκις τῆς ἡμέρας καθ' έκάςτην ὥραν οὐρεῖ, τὸ δὲ αὐτὸ καὶ ταῖς δυςὶ νυξὶ ποιεί ..... καὶ ὅτι ἐν ταῖς ἰςημερίαις μόνος τῶν ἄλλων ζώων δωδεκάκις της ημέρας κράζει καθ' έκάςτην ώραν. Die weitere Ergänzung gibt Damaskios im Βίος Ἰςιδώρου (Photius Bibl. 343a 2): τὰς δώδεκα ὥρας ἡ αἴλουρος διακρίνει νυκτὸς καὶ ἡμέρας οὐροῦςα καθ' έκάςτην ἀεί, δίκην ὀργάνου τινὸς ὡρογνωμονοῦςα, ἀλλὰ καὶ τῆς **C**ελήνης, φηςίν, ἀπαριθμεῖται τὰ φῶτα τοῖς οἰκείοις γεννήμαςι. καὶ γὰρ τὴν αἴλουρον έπτὰ μὲν τὸν πρῶτον, ξξ δὲ τὸν δεύτερον τόκον, τὸν τρίτον πέντε, καὶ τεςςάρων τὸν τέταρτον, καὶ τριῶν τὸν πέμπτον, ἐφ' οίς δύο τὸν ἔκτον, καὶ ένὸς ἐπὶ πᾶςι τὸν ἔβδομον (ποιεῖν) καὶ εἶναι τοςαῦτα γεννήματα της αἰλούρου, ὅςα καὶ τὰ της ςελήνης φῶτα. Siebenmal gebiert das Abbild des Gottes, im ganzen achtundzwanzig Junge. 3)

Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 108 Z. 2552: ἡνίκα γὰρ αὔξη cù, τὰ κοςμικὰ πάντα τέθεικας. Die Vorstellung begegnet öfters.

<sup>2)</sup> Es sind 16 Buchstaben, also ist wohl νομαφ zu schreiben.

<sup>3)</sup> Die weiteren Berichte geben Marius Victorinus (Halm, Rhet. lat. min. p. 223), der zugleich das Alter der Überlieferung von den Reisen des Trismegistos bestätigt (vgl. oben S. 175): quodam tempore Hermes Trismegistus cum esset in Aegypto, sacrum quoddam animal Serapi dedicatum quod in toto die duodecies urinam fecisset, pari semper interposito tempore, per duodecim horas diem dimensum esse coniecit, und der Physiologus (c. 45, p. 275 Lauchert), der beide Angaben noch zusammen las und nach seiner Weise verwechselte; er läßt den Affen bei der Tag- und Nachtgleiche siebenmal Harn lassen. Die Überlieferung zerfällt in zwei Gruppen: Horapollon und der Physiologus gehören der einen, Victorinus

Die Zahl und ihre Zerlegung kehrt in den Zauberpapyri wieder; der Gottesname wird nicht selten geschrieben α εε ηηη ιιι 00000 υυυυυ ωωωωωωω.¹) Das bedeutet, wie ich jetzt wohl ohne weiteres folgern darf, daß in den sieben Sphären oder Planeten 28 Teilgötter, in jeder folgenden einer mehr als in der vorausgehenden walten; alle zusammen bilden den einen Gott.

Die Hauptsache ist offenbar die Bedeutung der Buchstabenzahl in dem Gottesnamen, minder wichtig, daß man die sieben Geister der untersten Sphäre, die sechs der nächsten u. s. f. durch die Wahl desselben Buchstaben als gleichartig, als Teile eines weiteren Wesens bezeichnete. Sie konnten, da sie in den Zaubern ja eigene Namen und Gestalten haben, auch weiter unterschieden werden. Ließ sich z. B. ein Alphabet finden, welches 28 Buchstaben bot, so konnten auch sie zur Bezeichnung dieser Teilgötter geeignet scheinen.

Hierdurch erklärt sich zunächst das System des Zosimos, auf welches ich wenigstens an dieser Stelle etwas näher eingehen muß. Sein Hauptwerk, welches er seiner Glaubensgenossin Theosebeia<sup>2</sup>) und Damaskios der anderen an. Beide Gruppen gehen auf ein und dieselbe hellenistische Quelle, eine Rechtfertigung des Tierkultes, zurück. Ich verfolge sie noch ein Stück. Horapollon entlehnt derselben Quelle offenbar die beiden vorausgehenden Kapitel. Auch die heilige Zahl Zweiundsiebzig läßt sich zu einem ähnlichen Spiel benutzen: der Kynokephalos hat 72 Glieder oder Teile und stirbt in 72 Tagen, weil die Erde ursprünglich so viel Länder, d. h. Völker hatte. In der Tat hat ja, wie Prof. Spiegelberg mir gütig zeigte, der Kynokephalos in der Ptolemäerzeit den Lautwert t', der auch Erde bedeuten kann (Piehl, Inscr. hieroglyph. II p. 56 A. 1). In die erste Epoche des Hellenismus geht auch diese Spielerei zurück. Ganz ähnlich leitet Apion bei Plutarch De Is. et Os. 75 die Heiligkeit des Krokodils aus der Heiligkeit der Zahl Sechzig her: 60 Eier legt das Krokodil, 60 Tage brütet es, 60 Jahre lebt es, δ τῶν μέτρων πρῶτόν ἐςτι τοῖς περὶ τὰ οὐράνια πραγματευομένοις (vgl. hierzu Bardesanes bei Nau, B. l'astrologue 58). Wir werden uns nicht wundern, wenn wir einen Gottesnamen von 72 Buchstaben, also einen Gott, der 72 Glieder oder Teilgötter hat, finden. Ob die Zahl Zweiundsiebzig ursprünglich aus Babylonien übernommen ist, bleibt dabei gleichgiltig.

- 1) Vgl. z. B. Dieterich, Abraxas 185, 3. 4; Kenyon, *Greek Pap. Cat.* I 68 Z. 2. Etwas anders ist die Anordnung Abraxas 185 Z. 118, wo die 28 Buchstaben in Flügelform geschrieben und demzufolge verdoppelt sind.
- 2) Er nennt sie ἀδελφή (vgl. Suidas). Daß sie nicht wirklich seine Schwester war, zeigt deutlich genug die mehrfach wiederholte Anrede πορφυροστόλε γύναι. Daß sich die Glieder der Mystiker-Gemeinden auch im Heidentum als Brüder und Schwestern bezeichneten, sahen wir früher (S. 154) und wird ein gleich anzuführendes heidnisches Gebet noch weiter bezeugen (S. 277). Wenn

widmete, enthielt nach Suidas achtundzwanzig Bücher und war zugleich κατά cτοιχεῖον geordnet, und zwar so, daß jedes Buch einem Buchstaben und einem Gott entsprach. So fiel das neunte Buch auf den Buchstaben I und sein Gott war Imuthes (vgl. Synkellos p. 23 ed. Bonn.: ἐκ τῶν γεγραμμένων αὐτῶ πρὸς Θεοςέβειαν ἐν τῷ ἐνάτω τοῦ Ἰμοὺθ βιβλίω), das letzte Buch auf den Buchstaben Ω, und sein Gott war Okeanos, der ägyptische Himmelsozean, vgl. Berthelot a. a. O. 228: τὸ Ω cτοιχεῖον, (τὸ) cτρογγύλον τὸ διμερές, τὸ ἀνῆκον τἢ έβδόμη Κρόνου ζώνη κατὰ τὴν ἔνςωμον φράςιν — κατὰ γάρ τὴν ἀςώματον ἄλλο τί ἐςτιν ἀνερμήνευτον, δ μόνος Νικόθεος ζό> κεκρυμμένος οίδεν, κατά δὲ τὴν ἔνςωμον τὸ λεγόμενον (Π. 14, 201. 246) 'Ωκεανός θεών, φηςί, πάντων τένεςις καὶ ςπορά. Also hat, da es doch achtundzwanzig Bücher waren, Zosimos zu dem griechischen Alphabet vier weitere Buchstaben aus dem koptischen Alphabet gefügt, offenbar außer den bekannten drei Buchstaben schai, danda, hori noch einen der jüngeren epichorischen. Ihre Verteilung scheint, da ἀνῆκον hier wohl bedeutet: "es gehört zur Sphäre des Kronos", so gewesen zu sein, daß auf jede Sphäre gleichmäßig vier Buchstaben entfielen. Die Scheidung einer ἔνεωμος und ἀςώματος φράςις¹) erinnert uns daran, daß in späteren Apokryphen der jugendliche Jesus seinen Lehrer schilt, daß er die γράμματα lehren will, ohne ihre mystische Bedeutung zu kennen, und daß nach Hieronymus (Vorrede zu der Regel des Pachomius, Migne Patrol. XXIII 68) Pachomius, Cornelius und Syrus diese mystische Bedeutung von einem Engel gelernt haben. Wieder stimmen Christ und Heide in diesen mystischen Spielereien überein. —

Überein stimmen sie, wie ich beiläufig bemerke, auch in den Autoritäten, auf welche sie sich berufen. Der Heide Zosimos nennt den Nikotheos mit höchster Verehrung auch bei der Besprechung des Namens Adam (Berthelot a. a. O. 231, oben S. 104): nach dem

Zosimos an diese Schwester schreibt: ὁ ἡμέτερος Noûc εἶπε und damit einen Spruch des Poimandres anführt (oben S. 105), so verbürgt schon das, daß die Poimandres-Gemeinde als solche noch gegen Ende des dritten Jahrhunderts weiter bestand. Daß auch in solchen Gemeinden vornehme Frauen eine wichtige Rolle spielten, daß einzelne Lehrer sich an sie besonders wendeten und daß dabei Rivalitäten entstanden, wie zwischen Zosimos und seinem minder erleuchteten Gegner, wird niemanden, der das Leben und die Briefe des Hieronymus kennt, befremden.

<sup>1)</sup> Der Laut ist nach stoischer Lehre als πνεθμα körperlich.

Leibe heißt der erste Mensch Adam oder Thoyth, ὁ δὲ ἔςω αὐτοῦ άνθρωπος ό πνευματικός καὶ κύριον (ἔχει ὄνομα) καὶ προςηγορικόν. τὸ μὲν οὖν κύριον ἀγνοῶ διὰ τὸ τέως, μόνος γὰρ Νικόθεος δ ἀνεύρετος τοῦτο οίδεν, κτλ. Von Christen, die sich auf eine ἀποκάλυψις Νικοθέου berufen, erwähnt Porphyrios (Vit. Plotini 16) die γνωςτικοί Adelphius und Aquilinus; sein Name begegnet ferner in dem gnostischen Codex Brucianus (p. 12a, vgl. Schmidt in Gebhardt-Harnack, Texte und Unters. XX 4 S. 59): "Weil nämlich der Mensch ein Verwandter der Mysterien ist, deswegen hat er das Mysterium vernommen. Es huldigten die duvauete aller großen Äonen der in Marsanes befindlichen δύναμις und sprachen: wer ist dieser, welcher dieses vor seinem Angesichte geschaut hat, daß er sich durch denselben in dieser Weise offenbart hat? Nikotheos hat über ihn geredet und ihn gesehen, denn er ist jener. Er sprach: Der Vater existiert, indem er vorzüglicher als alle τέλειοι ist. Er hat den άόρατος und τέλειος τριδύναμις offenbart." In Marsanes hat Schmidt richtig den von Epiphanios (Haer. 40, 7) erwähnten Propheten Marsianos erkannt, der in die Himmel entrückt und nach drei Tagen zurückgekehrt sein sollte. Um so weniger Grund lag für ihn und Rieß vor, in Nikotheos kurzweg einen Gott zu sehen. Es ist ein einfacher Personenname wie Θεόνικος; nicht einmal als nomen loquens eines gnostischen Gottes wäre er irgend zu verstehen. Zosimos nennt ihn als einen der τέλειοι und hofft selbst noch einmal im Alter ähnlicher Offenbarungen gewürdigt zu werden. Die Bezeichnungen o κεκρυμμένος und ὁ ἀνεύρετος scheinen freilich zu besagen, daß der Prophet entrückt, d. h. auf Erden nicht mehr zu finden ist.1) Nikotheos hat sich der Kenntnis des geheimen Namens gerühmt, ihn aber selbst nicht verraten. -

Für Zosimos repräsentiert also jeder Buchstabe einen bestimmten Gott<sup>3</sup>); für Pachomius hat er immer noch einen bestimmten Cha-

<sup>1)</sup> In einem ägyptisch-persischen Zaubergebet bei Dieterich, Jahrb. f. Phil. Supplem. XVI 806 ff. bezeichnet sich der Magier als einen Gott und zugleich als ὁ Κράτης ὁ ἐκπεφυκώς ἐκ τοῦ θεοῦ ἀγίου und ὁ Κράτης ὁ ἄγιος προςαγορευόμενος. Die Erklärung gibt die älteste arabische Schrift über Chemie, die aus dem griechischen übersetzte Himmelswanderung des Krates (Berthelot, La chimie au moyen âge III 43 ff.). Er war Gründer einer Gemeinde und für die Seinen νίὸς θεοῦ und zum Himmel erhoben.

2) Der oberste den Ursprung der Götter. Auch im Jüdischen beginnt die Schöpfung nach einer Auffassung mit dem Erschaffen der ersten Engel, der Elementargeister.

rakter; er teilt seine Mönche nach ihren Anlagen und Eigenschaften in vierundzwanzig Gruppen, die jede nach einem Buchstaben heißen. Auch hier ist die Grundanschauung, daß eine Anzahl bestimmter göttlicher Wesen in ihrer Gesamtheit den Allgott ausmachen, seine ατοιχεῖα sind.¹) —

Die Buchstabenmystik gehört, soweit wir irgend sehen können, dem Orient an<sup>3</sup>); für Ägypten ist sie immerhin am leichtesten erklärlich. Das Hieroglyphenzeichen hatte hier später an sich schon mystische Bedeutung; es war das Gotteswort<sup>3</sup>); die Zusammenstellung von sogenannten Deutzeichen und Lautzeichen begünstigte das. Hier finden wir ferner Schriftzeichen und Laut begrifflich noch so wenig getrennt, daß hieroglyphische und hieratische Schrift verschiedene Sprachen sind (oben S. 56 A. 1)<sup>4</sup>), hier endlich die Grundanschauung von der Übereinstimmung des Lautes (Wortes) und Dinges in der Schöpfungssage. Die von Ägypten aus sich verbreitende astrologische Religion scheint diese Anschauungen in die hellenistische Welt eingeführt zu haben.

Es wird gut sein, ehe wir weitergehen, uns die Vorstellungen noch einmal zu vergegenwärtigen, welche sich hier miteinander verbinden. Die Buchstabenmystik, die ja nur eine Einzelheit in der astrologischen Ausgestaltung bedeutet, lasse ich dabei zunächst beiseite. Sie wird uns später wieder beschäftigen. Als Kern der Vorstellung bleibt, daß der Sonnengott oder Mondgott einerseits Schöpfungsgott, andrerseits der Himmelsraum, endlich Zeitgott ist; verschiedene Untergötter oder Erscheinungsformen bilden in steter Wiederkehr immer aufs neue den Einen, sich ewig Gleichen und damit die immer sich erneuende Schöpfung und Welt. Wir wüßten gern, ob die hellenistische Mystik für dies wunderliche Wesen, das sich ja verschiedenen Volksgöttern anpassen konnte, eine bestimmte, gewissermaßen

<sup>1)</sup> Das Alter dieser Anschauung ist nicht ganz zu bestimmen; immerhin würde nichts dagegen sprechen anzunehmen, daß schon Varro zwanzig dii selecti in dem System seiner naturalis theologia annahm, weil zu der Zeit, als er sie schrieb, allgemein zwanzig Buchstaben oder elementa der lateinischen Sprache angenommen wurden.

<sup>2)</sup> Von dem Gegenteil hat mich auch Dieterich (Rhein. Mus. 56, 77) nicht zu überzeugen vermocht. Auf Einzelheiten gehe ich nicht ein, da dies hoffentlich von anderer Seite geschieht.

<sup>3)</sup> Vgl. die Inschrift von London oben S. 63 u. 64. 4) Auch für Pachomius verbindet sich mit dem mystischen Alphabet die mystische Sprache.

technische Bezeichnung geprägt hat, und mögen es immerhin schon jetzt beachten, daß in hellenistischen Gebeten Thot, der alle Gestalten annimmt, als δ μεταμορφούμενος είς πάντας έν ταῖς δράςεςιν Αλών Αλώνος bezeichnet wird (oben S. 23, Gebet V 4), daß weiter 'Αγαθός δαίμων gerade in dem Gebet, welches seine Namen in den verschiedenen Stunden angibt, πλουτοδότης Alώv heißt (oben S. 30, Gebet VIII 2, vgl. S. 29 A. 5)1), daß endlich dieselbe Mondgöttin, deren zwölf Stundennamen und zwölf Stundenengel angerufen werden (oben S. 257 A. 2), in einem andern Gebet?) gepriesen wird: άρχη και τέλος εί, πάντων δὲ οὺ μούνη ἀνάςςεις ἐκ ςέο γὰρ πάντ' ἔττι καὶ εἰς Αἰῶνα τελευτά. Sie ist der Aiών. Isis ist ja Schöpfungsgöttin, Mondgöttin und Coφία, und die Coφία wird als Alών in den Papyri bezeichnet. Es wäre möglich, daß sich uns aus jener Anschauung von einer Vielheit und Einheit Gottes der rätselhafte Gebrauch des Wortes Alwv in etwas erklärt. Doch zunächst müssen wir jene Anschauung noch in ihrer Übertragung auf andere Zeitabschnitte verfolgen.

Die Woche mit ihren sieben Tagesherrschern hat bei der astrologischen Ausgestaltung der Gottesvorstellungen eine entscheidende und im wesentlichen dem Leser wohl bekannte Rolle gespielt. Sind die Planetengötter einerseits die nebeneinander waltenden ἄρχοντες oder κοςμοκράτορες, so erscheinen sie andrerseits auch als Herrscher bestimmter Weltperioden oder Welttage; die ersten tausend Jahre herrschte Kronos, die nächsten Zeus u. s. w.³) Daß sich auch

<sup>1)</sup> Über seine Darstellung als Aίων vgl. oben S. 134. Daß für den schlangenförmigen ᾿Αγαθός δαίμων auch Sarapis eintritt, zeigt das von Wünsch, Sethianische Verfluchungstafeln 101 besprochene Goldtäfelchen: Αίων έρπετά, κύριε Σάραπι, δὸς νείκην καταπαιν ὑπὸ πέτραν.

<sup>2)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Ak. 1888, S. 116, Z. 2836.

<sup>3)</sup> Vgl. Catal. cod. astrol. grace. IV 113 und besonders Cumonts Einleitung. Scheint hier die alttestamentliche Vorstellung mitzuwirken, daß vor Gott tausend Jahre wie ein Tag erscheinen, so läßt sich doch die zu Grunde liegende Anschauung leicht als frühhellenistisch erweisen. Auf ein System von fünf Planeten übertragen finden wir sie bei Firmicus III 1, 10, dessen Darlegung Bouché-Leclerq (498) mit Recht auf Poseidonios zurückführt. Diese Vorstellungen, die sich ebensoleicht auf die zwölf ζψδια, die vier Jahreszeiten u. s. w. übertragen lassen, scheinen in augusteischer Zeit die Lehre von den saecula und dem magnus annus zu beeinflussen. Daß sie bei den verschiedenen Völkern in den Vorstellungen von Zeitaltern und Weltperioden oder in mythologischen Spielen verschiedene Anknüpfungspunkte fanden, brauche ich nicht auszuführen.

Schöpfungsvorstellungen mit ihnen verbinden, brauche ich kaum zu belegen. Die Verzeichnisse der Pflanzen und Metalle, welche den einzelnen Planeten gehören, sind ja allbekannt. Auch die Schöpfung der Tiere wird ihnen zugeschrieben.¹) Die vollkommene Übereinstimmung mit den im Papyrus Mimaut waltenden Anschauungen springt von selbst in die Augen.

Auch die nächste Zeiteinheit, der dreißigtägige Monat, bedarf keiner langen Besprechung. Wie die Tage der Woche als ἄρχοντες, so erscheinen die Monatstage als θεοί βουλαΐοι. Auch sie werden mit bestimmten Göttern verbunden, und wie man bei den Wochentagen demzufolge bestimmte, welche Handlung an jedem einzelnen glückverheißend und erlaubt sei, so auch bei den Monatstagen. Einen Nachhall dieser Literatur bietet z. B. ein Traktat περὶ τῶν ἡμερῶν τῶς ςελήνης, welcher im Paris. graec. 2316 (Blatt 331r) und in vollerer Fassung in dem Florentiner cod. Antinori 101 (Blatt 242) erhalten ist. Er beginnt: ἡμέρα α' τής ςελήνης: 'Αδάμ ἐπλάςθη. ἡμέρα ἐπιτήδειος είς πάςαν πράξιν, άγοράςαι, πωλήςαι, πλέειν, διαθήκας γράφειν, **c**ώματα ψνεῖ**c**θαι. ὁ φυγὼν ἐν ὀλίγαις ἡμέραις εὑρεθήςεται, ὁ ἀρξάμενος άςθενείν τάχιον ύτιαίνει, τὸ τεννώμενον ζωτικόν. So wird jeder Tag mit einem Ereignis aus dem alten Testament verbunden; das letzte ist Σαμουήλ έγεννήθη; die Quelle ist jüdisch. Aber ihr Vorbild ist rein ägyptisch. Schon in dem ägyptischen Papyrus Sallier IV wird in ähnlicher Weise die günstige oder ungünstige Natur iedes Tages durch ein mythologisches Ereignis begründet. Eine hellenistische Überarbeitung bietet der Mailänder cod. Ambros. E 16 sup. (vgl. Catal. cod. astrol. graec. III p. 32), in welchem vor diese alttestamentlichen Angaben andere aus der hellenistischen Theologie eingesetzt sind. 2) Es sind zu Tag 2) Φωcφόρος ἐγεννήθη, 3) "Ανεμοι καὶ Θυμοὶ ἐγεννήθηςαν, 5) Ερμηνεία ἐγεννήθη, 6) "Αρτεμις έγεννήθη, 7) 'Απόλλων έγεννήθη έκ Διός, 8) Ποςειδών έγεννήθη, 9) Χάριτα έγεννήθη, 10) Πλοῦτος έγεννήθη, 11) Μνημοςύνη έγεννήθη έκ Κρόνου καὶ 'Ρέας, 12) Δικαιοςύνη ἐγεννήθη, 13) Διόνυςος ἐγεν-

<sup>1)</sup> Vgl. Catal. cod. astrol. graec. IV 122: 'Ο μὲν Κρόνος ἐκληρώςατο ἀπὸ τῶν ζψων δράκοντας καὶ ἐχίδνας . . . . ἀπὸ δὲ φυτῶν κρόμμυα καὶ ςκόρδα κτλ. Vgl. dazu Cumonts Einleitung.

<sup>2)</sup> Da sie mit der Eigenschaft des betreffenden Tages nur in ganz loser Verbindung stehen, müssen sie später zugefügt sein. Sie beziehen sich lediglich auf Göttergeburten. Einzelne Ansätze scheinen alt.

νήθη, 14) 'Ελπὶς καὶ "Εννοια ἐγεννήθη, 15) "Ηφαιστος ἐγεννήθη, 16) Διόςκορος ἐγεννήθη, 17) "Υπνος καὶ Θάνατος ἐγεννήθηςαν, 18) 'Αλήθεια ἐγεννήθη, 19) Μωσῆς (wohl dem Hermes gleichgesetzt) ἐγεννήθη, 20) Δημήτηρ ἐγεννήθη, 21) Κριανός (Κρόνος Kroll) ἐγεννήθη, 22) Νίκη ἐγεννήθη, 23) Λητὼ ἐγεννήθη, 24) "Αρης ἐγεννήθη, 25) 'Υπερηφάνεια ἐγεννήθη, 26) Νύμφα (Plasberg, Νύφα Cod.) ἐγεννήθη, 27) Ζεὺς ἐγεννήθη, 28) 'Ημέρα ἐγεννήθη, 30) [Πλοῦτος καὶ] Τύχη ἐγεννήθη. Es ist eine Art gnostisches System, etwa dem System des Zosimos entsprechend.

Abgeleitet und darum künstlicher ist das in den Orakeltraktaten wie z. B. der Cφαῖρα Δημοκρίτου vorgeschriebene Verfahren. Erkrankt ein Mensch, so addiert man die Zahl des Mond- bezw. Monatstages, an dem er erkrankt ist, zu dem Zahlenwert der Buchstaben seines Namens, dividiert durch dreißig und sieht zu, ob die Restzahl einem günstigen oder ungünstigen Tage entspricht.¹) Derartige Zahlenspielerei und Benutzung des Zahlenwertes des Namens kann in Ägypten freilich erst nach Eindringen des Griechentums entstanden sein; für ihre rasche Entfaltung sprechen die unter Neros Herrschaft entstandenen ἐπιγράμματα ἰτόψηφα des alexandrinischen Dichters Leonidas.²)

So bleibt nur das Jahr. Daß der Name 'Αβρακάξ, weil er aus sieben Buchstaben (cτοιχεῖα) besteht, den Gott bezeichnet, der die Macht der sieben Planeten in sich vereinigt, und, weil er den Zahlenwert 365 hat, zugleich ausdrückt, daß in diesem Gott 365 Teilgötter oder Erscheinungsformen vereinigt sind, weiß jeder Philologe. Zeitlich gefaßt ist er das Jahr, bezw. die Ewigkeit, räumlich gefaßt ist er das πνεῦμα oder das ὄνομα τὸ διῆκον ἀπὸ οὐρανοῦ μέχρι τῆς, der Gott, welcher die sieben Sphären und die 365 Zonen, die man in ihnen schied, erfüllt, der innerweltliche Gott oder, wie es die Papyri ausdrücken: ὁ ἐντὸς τῶν ἐπτὰ πόλων καθήμενος αεηιουω.')

<sup>1)</sup> Weiteres bei Berthelot, Les alchimistes grecs, Introduction p. 86. Daß auch dies priesterliche Übung in Ägypten war, bezeugt der Brief des Petosiris an Nechepso Catal. cod. astrol. graec. IV 120 und bestätigt Horapollon I 88.

<sup>2)</sup> Daß er nach eigenem Zeugnis (Anth. Pal. IX 844) früher Astrologe war, ist dabei nicht gleichgiltig. Er hatte als solcher beständig mit derartigen Zahlenspielen zu tun.

<sup>3)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 70 Z. 1026. Daß die Formel δνομα οῦ ἡ ψῆφος in den Mysterien des Codex Brucianus beständig wiederkehrt, ist wohl allbekannt. Daß eine anscheinend junge Einlage in den δια-

Anschauung und Formel sind bei Valentinus und Basileides durchaus der in den Zauberpapyri begegnenden (vgl. oben S. 265) ähnlich. Auch hierin haben jene gnostischen Schulhäupter nur eine allgemein verbreitete Vorstellung übernommen. Es genügt wohl, auf die von Cumont in der Revue des études grecques XV 314 veröffentlichte Inschrift aus Herek am Pontus zu verweisen: Διὶ Ἐπικαρπίω βωμός ἱδρυμένος ἐν τόποις Ταριτάρων καὶ Χα.ούων πρὸς ἀπόκρους ολόματι, οδ έςτιν ή ψήφος τξε'. Der Ζεύς ἐπικάρπιος, der besonders in diesen Gegenden mehrfach begegnet, wird hier einem anderen Gotte gleichgesetzt. dessen Namen so wenig angegeben ist wie in den Weihungen an den Ύψιστος θεός; er ist das ὄνομα οῦ ἡ ψῆφος τξε΄, schwerlich der Jahresgott als solcher, sondern ein geheimes, mystisches Wesen.1) Es ist vielleicht nicht Zufall, daß Philon von Byblos (bei Euseb. Pracp. ev. I 10, 7 p. 34b) in seiner rationalistischen Darstellung gerade vom Alwv sagt: εύρειν δὲ τὸν Αἰωνα τὴν ἀπὸ δένδρων τροφήν, und Arnobius (VI 10 p. 221, 29 Reiff.) berichtet: inter deos videmus vestros leonis torvissimam faciem mero oblitam minio et nomine frugiferio<sup>3</sup>) nuncupari. Der löwenköpfige Gott ist ja eben dasjenige Wesen, welches griechisch als Alwv bezeichnet wird. Der Mithraskult mag den altphönizischen Baal frugifer in diese Gegenden übertragen haben.3) Daß es in Phönizien schon gegen Ende des ersten nach-

θήκαι des Orpheus, die Justin und Theophilos benutzen, den scheidenden Seher ausdrücklich versichern ließ, nicht 365 Götter, sondern einer allein regiere und erfülle die Welt (vgl. Lobeck, Aglaophamus I 364, Abel, Orphica 145), mag auf dieselben hellenistischen Anschauungen zurückgehen. In jüngeren Hermetischen Systemen scheint dieser Gott auch als der Noûc . . διηρημένος ἐπὶ πάςας τὰς ςφαίρας bezeichnet zu sein, vgl. Jamblich oben S. 107.

<sup>1)</sup> Cumont halt a. a. O. noch eine zweite Lesung und Deutung für möglich: πρὸς ἀπόκρους ν ὁμματίου. ἡ ψῆφος τξε΄. Ich weiß dabei mit den Schlußworten nichts anzufangen und glaube, daß Cumont die im Heidentum wie im Christentum weit verbreitete Formel ὄνομα, οῦ ἡ ψῆφος und den mystischen Gebrauch des Wortes ὄνομα (vgl. S.17 A.6) nicht genug berücksichtigt hat.

<sup>2)</sup> Weder ist die Konjektur des Salmasius *Frugiferi* nötig, noch die Behauptung Reifferscheids, im letzten Teil des Wortes sei θηρίον enthalten, diskutierbar. Mit dem Namen, der das Gedeihen der Früchte fördert, meint Arnobius den *Frugifer*, aber er bildet von dieser Form ein weiteres Adjektiv.

<sup>3)</sup> Auch der phönizische Sonnengott Balsames (vgl. Cumont bei Pauly-Wissowa II 2839) ist wie Zeus dem Mithras angeglichen. — Daß man vereinzelt auch in dem Μείθρας geschriebenen Namen die sieben Buchstaben und den Zahlenwert 365 suchte, beweist Hieronymus zu Amos 3.

christlichen Jahrhunderts Gemeinden des Alώv, des Ύψιστος und des Ύψουράνιος gab, beweist Philon.¹) Aber so wenig wie die Gemeinden des «Ύψιστος brauchen die Gemeinden des Alών ursprünglich an den Mithrasdienst zu schließen.

In religiösem Gebrauche begegnet uns das Wort Alwv zuerst bei Messalla, dem Konsul des Jahres 53 v. Chr. (vgl. oben S. 38 A. 3). Da die Stelle des Johannes Lydus (De mens. IV 1 p. 64, 6 Wünsch), welche dies bezeugt, mißverständlich und mißverstanden ist, muß ich sie kurz analysieren: Λογγίνος δε Αἰωνάριον αὐτὸν (nicht den Janus, sondern den Januar, wie Suidas unter Alών und Ίανουάριος ausdrücklich bezeugt) έρμηνεῦςαι βιάζεται ώς τοῦ Αἰῶνος ήρα (Plasberg, πατέρα Codd.). — ἢ ὅτι ἔνον τὸν ἐνιαυτὸν ελληνες είπον ὡς Καλλίμαχος εν πρώτψ Αιτίων τετράενον Δαμάςου παΐδα Τελεςτορίδην ή άπδ τής ίας άντι του τής μιας κατά τους Πυθαγορείους. ὅθεν ὁ Μεςςαλας τοῦτον είναι τὸν Αἰῶνα νομίζει. — καὶ γὰρ ἐπὶ τῆς πέμπτης (nämlich πρό είδων) τοῦ μηνός τούτου έορτην Αἰωνος ἐπετέλουν οἱ πάλαι. Longin bezeichnet mit den letzten Worten die Agonalia, deren Namen er, wie Plasberg erkannte, mit dem Alώv in Verbindung bringt (Alwνάρια); sie sichern die Hilfe des Alώv oder werden seinethalb gefeiert; danach heißt der Monat. Eingelegt sind zwei ältere Etymologien des Worte Ianus, die beide den Gott dem Aiwv gleichstellen. Die erste schließt an die vermeintliche Urform Eanus (Cornificius bei Macrobius Sat. I 9, 11, vgl. Cicero De deor. nat. II 67): Eanus kommt von čvoc durch Einschub eines Buchstaben. Die andere erklärt αἰών als ἴα ὤν (wie "Hρα von ἀήρ) und knüpft an den pythagoreischen Begriff der µovác²); von ĭa ist aber auch Ianus abgeleitet, also ist er der Alwv. Dies lehrte Messalla, dem sich Longinus anschloß; es ist unmöglich zu bestreiten, daß er schon das Wort Alwv gebrauchte. Vergleichen wir hiermit das bei Macrobius erhaltene Fragment: qui cuncta fingit eademque regit, aquae terraeque vim ac naturam gravem atque pronam in profundum dilabentem, ignis atque animae levem in immensum sublime fugientem copulavit circumdato caelo. quae vis caeli maxima duas vis dispares colligavit. Messalla scheint an die Darstellung der Schöpfung im Timaios zu schließen (vgl. besonders p. 37 d); aber während bei Platon der χρόνος mit dem Himmel verbunden ist, der αἰών aber das höhere Urbild des χρόνος ist, tritt

<sup>1)</sup> Ihre Schriften, welche den Hermetischen entsprechen (vgl. S. 162), benutzt er.

<sup>2)</sup> Vgl. Lydus IV 3: οῦτος δὲ ὁ μὴν πρότερον μονίας ἐκαλεῖτο ἀπὸ τῆς Μονάδος.

bei Messalla der αἰών auch für den χρόνος ein und wird zugleich zum persönlichen Wesen, zur δύναμις θεοῦ.

Scheinbar getreuer schließt an Platon die XI. bezw. XII. Hermetische Schrift Noûc πρὸς Ερμήν. Die Einwirkung des Timaios zeigt schon der zweite Satz: ἐπεὶ πολλὰ πολλῶν καὶ ταῦτα διάφορα περί του παντός και του θεου είπόντων έγω το άληθες ούκ ξμαθον, cύ μοι περὶ τούτου, δέςποτα, διαςάφηςον, vgl. Timaios 29c: ἐὰν οὖν, ῶ Cώκρατες, πολλὰ πολλῶν εἰπόντων περὶ θεῶν καὶ τῆς τοῦ παντὸς γενέςεως, μὴ δυνατοί γιγνώμεθα πάντη πάντως αὐτούς έαυτοῖς όμολογουμένους λόγους και άπηκριβωμένους άποδουναι, μη θαυμάςης. Der gnostische Grundcharakter des Traktates kommt gleich in der Antwort zum Ausdruck (§ 2): δ θεός Αἰῶνα ποιεῖ, δ Αἰὼν δὲ τὸν. Κότμον, δ Κότμος δὲ Χρόνον, δ Χρόνος δὲ Γένεςιν.¹) Der Alών ist die δύναμις τοῦ θεοῦ (§ 3)2), sein Geschöpf und Werk der Κόςμος (§ 3 und 4); der Alών, der also zwischen θεός und Κόςμος steht, ist das Abbild, also auch der Sohn Gottes (§ 15), und der Mensch, der Gott ganz zu denken vermag, wird zum Alwv (§ 20). Wir empfinden, wie hier der Αἰών ganz zum δεύτερος θεός wird. Aber wiewohl der Αἰών von dem αἰςθητὸς κόςμος geschieden ist, wirkt die ägyptisch-pantheistische Vorstellung von dem die Sphären erfüllenden Gotte mit ein, vgl. § 7: ίδὲ καὶ τοὺς ὑποκειμένους έπτὰ κόςμους κεκοςμημένους τάξει αἰωνίω καὶ δρόμω διαφόρω τὸν Αἰῶνα άναπληροῦντας. Er ist zugleich der Gott αεηιουω. -

Wir müssen von hier aus noch einmal auf den römischen Januskult zurückschauen. Das vielbesprochene Standbild des Janus, dessen Finger die Zahl 365 darstellen<sup>3</sup>), erklärt Plinius (N. h. 34, 33): digitis

<sup>1)</sup> Vgl. weiter: ὁ οὖν Αἰων ἐν τῷ Θεῷ, ὁ δὲ Κόςμος ἐν τῷ Αἰωνι, ὁ δὲ Χρόνος ἐν τῷ Κόςμῳ, ἡ δὲ Γένεςις ἐν τῷ Χρόνῳ· καὶ ὁ μὲν Αἰων ἔςτηκε περὶ τὸν Θεόν (er ist der 'Εςτως), ὁ δὲ Κόςμος κινεῖται ἐν τῷ Αἰωνι, ὁ δὲ Χρόνος περαιοῦται ἐν τῷ Κόςμῳ, ἡ δὲ Γένεςις γίνεται ἐν τῷ Χρόνψ. Auch hier sind es zugleich persönliche Wesen.

<sup>2)</sup> Aus dieser Vorstellung ist das Wort des 'Αγαθός δαίμων (oben S. 127) mit zu erklären: ζώμεν δὲ δυνάμει καὶ ἐνεργεία καὶ αἰώνι.

<sup>3)</sup> Vgl. Wissowa, Religion und Kultus d. Römer 93. Daß das Bild erst nach Cäsars Kalenderordnung entstanden ist, würde ich freilich nicht ganz so zuversichtlich behaupten. Die Kenntnis des "natürlichen Jahres" kann in philosophisch oder mystisch interessierten Kreisen schon früher zu dieser Darstellung geführt haben; das Bild braucht Janus gar nicht als Vertreter des bürgerlichen Jahres zu bezeichnen.

ita figuratis ut CCCLXV dierum nota (aut annum) aut per significationem anni temporis et aevi esse deum indicent. Plinius kennt die beiden von Longin angeführten Etymologien und Anschauungen; der Gott ist entweder ένιαυτός oder γρόνος καὶ αἰών. In dem carmen de mensibus (Bährens, Poet. lat. min. I 206) heißt er annorum saeclique caput; saeculum ist wie oft für alwv gesetzt. Die Errichtung eines neuen Tempels des Janus durch Domitian feiert Statius (Silv. IV 1), indem er den Gott immensi reparator maximus aevi, also Αἰών, nennt. Domitian wird ihm gleichgesetzt und von Janus angesprochen: salve, magne parens mundi, qui saecula mecum instaurare paras.1) Daß Statius nur die damals offiziell ausgesprochene Anschauung dieses Gottes gibt, zeigt Martial (X 28), der bei derselben Gelegenheit den Gott als annorum nitidique sator pulcherrime mundi begrüßt. Es ist Messallas Lehre, die wir bei beiden hören. Der Alwv oder Xpóvoc ist zugleich der δημιουργός. Dem entspricht es, daß ägyptisch-griechische Dichter der Spätzeit den Aiwv als ἀενάων ἐτέων αὐτόςπορε ποιμήν feiern (Nonnos Dionys. VII 73); dem entspricht es aber auch, wenn zu Alexandria später der Alúv als Osiris und Adonis, d. h. als jener zweite Gott oder Gottmensch gefeiert wird, den wir in der Naassenerpredigt kennen lernten.<sup>2</sup>) Auch daß Gavius Bassus (Lydus De mens. IV 2 p. 65, 7 Wünsch) den Janus als den Himmelsraum faßt, der zwischen dem Menschen und dem Gott liegt, mag mit der ägyptischen Anschauung zusammenhängen.

Die römische Theologie gibt m. E. den sicheren Beweis, daß die Vorstellungen von einem Gotte Alwv nicht aus dem Mithraskulte stammen, der damals auf Rom wenig Einfluß üben konnte. Daß sich ein persischer Gott findet, an den sie anknüpfen konnten (Zervan), beweist noch nicht, daß andere orientalische Völker nicht ähnliche Vorstellungen hatten. Das ägyptische ist ungemein früh zu der Vorstellung einer unendlichen oder doch ungeheuer großen Zeitausdehnung durchgedrungen und hat sie in einem Götterpaar personifiziert<sup>8</sup>); seine Götter sind alle Herren der Ewigkeit oder Herren der

<sup>1)</sup> Die Gründung des neuen Janustempels hängt offenbar mit der Eröffnung des neuen saeculum zusammen. Der Kaiser, der es eröffnet, wird dem Gotte, der es eröffnet, gleichgesetzt.

Vgl. Suidas unter den Worten 'Επιφάνιος und 'Ηραϊτκος, Photios Bibl.
 p. 343 a, 21. Er ist wirklich der αἰπόλος oder ἀειπόλος (vgl. oben S. 94 u. 95).

<sup>3)</sup> Mit dem Wort hh (gewöhnlich Million übersetzt) hängen die Namen

Ewigkeiten. Aber nicht bloß Pluralbildungen kommen vor, auch Verbindungen bestimmter Zeitabschnitte mit jenem Ewigkeitsbegriff: "in einer Million (Unendlichkeit) der dreißigjährigen Perioden" oder "dein Königreich wird haben die Dauer der Ewigkeit und unendlich vieler hundertzwanzigjähriger Perioden, zehn Millionen deiner Jahre, Millionen deiner Monate, Hunderttausende deiner Tage, Zehntausende deiner Stunden".¹) Daß Messalla, der Zeitgenosse des Nigidius³), von Ägypten beeinflußt war, scheint mir schon deshalb glaublich, weil er sich auf die Neupythagoreer berief. Daß er daneben Platon benutzte, erinnert daran, daß die Hermetische Schrift vom Alúv ihre Formeln fast ganz dem Platon entnimmt. Messalla betont, wie die Ableitung von ia zeigt, die Einheit dieses Gottes; aber auch jene früher betrachtete Bildersprache ägyptischer Gebete hebt scharf hervor, daß in den verschiedenen Gestalten nur ein Gott waltet.

Die angeführten ägyptischen Formeln zeigen zugleich, wie man dazu kommen konnte, Systeme oder Perioden von Aionen anzunehmen. Über allen waltet dann der θεός τῶν αἰώνων, der in einzelnen Mystikergemeinden ohne eigentlichen Gottesnamen wie der θεός ὕψιςτος verehrt wurde. Das wird uns durch ein interessantes Gebet verbürgt, welches zwar in einem Lichtzauber erhalten, von jeder Beziehung zum Zauber aber frei ist und nur die von einem Propheten geschaffene εὐλογία dieses Weltgottes bietet<sup>5</sup>): ςτήλη ἀπόκρυφος: (1) χαῖρε, τὸ πᾶν ςύςτημα τοῦ ἀερίου πνεύματος, χαῖρε, τὸ πνεῦμα τὸ διῆκον ἀπὸ οὐρανοῦ ἐπὶ γῆν καὶ ἀπὸ γῆς τῆς ἐν μέςψ κύτει τοῦ κόςμου ἄχρι τῶν περάτων τῆς ἀβύςςου. (2) χαῖρε, τὸ εἰςερχόμενόν με καὶ ἀντιςπώμενόν μου καὶ χωριζόμενόν μου κατὰ θεοῦ βούληςιν ἐν χρηςτότητι πνεῦμα. (3) χαῖρε, ἀρχὴ καὶ τέλος τῆς ἀκινήτου φύςεως, χαῖρε, ςτοιχείων ἀκοπιάτου λειτουργίας δίνηςις, (4) χαῖρε ἡλιακῆς ἀκτῖνος ὑπηρετικὸν κόςμου καταύγαςμα,

<sup>1)</sup> Brugsch, Wörterbuch VI 889. Beachtenswert ist das Vortreten der Zahlen Zwölf und Dreißig. Angeführt seien beiläufig auch die Formeln bei Horapollon, so I 1: αίωνα τημαίνοντες ήλιον και τελήνην γράφουτιν (es ist in der Tat die übliche Bezeichnung für "immerwährend") und I 8: ένιαυτον δέ βουλόμενοι δηλώται Ίτιν τουτέςτι γυναϊκα ζωγραφούτιν. Das Jahr ist uns als Sinnbild des Alws schon begegnet, ebenso aber auch Isis-Sophia als Göttin Alws.

<sup>2)</sup> Für Nigidius ist die sphaera barbarica die ägyptische Sphaera.

<sup>3)</sup> Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 72 Z. 1115.

χαῖρε, νυκτιφαοῦς μήνης ἀνιςολαμπής κύκλος, χαίρετε, πάντα ἀερίων είδώλων πνεύματα. (5) χαίρετε, οίς τὸ χαίρειν ἐν εὐλογία δίδοται άδελφοῖς καὶ άδελφαῖς δςίοις καὶ δςίαις. — (6) 🕉 μέτα, μέτιςτον ετκύκλιον απερινόητον ςχήμα κόςμου οὐράνιον αἰθέριον έναιθέριον(?), ύδατώδες γαιώδες πυρώδες άνεμώδες, φωτοειδές σκοτοειδές άςτροφεττές, ύτρον πυρινόν ψυχρόν πνεθμα. (7) αίνῶ ce, δ θεός τῶν θεῶν, ὁ τὸν κόςμον καταρτιςάμενος, ὁ τὴν ἄβυςςον θηςαυρίςας άοράτω θέςεως έδράςματι, ό διαςτήςας οὐρανὸν καὶ τῆν, καὶ τὸν μὲν οὐραγὸν πτέρυξιν χρυσείαις αἰωνίαις σκεπάσας τὴν δὲ γῆν ἐδράσμασιν αὶωνίοις ετηρίςας, (8) ὁ τὸν αἰθέρα ἀνακρεμάςας μετεώρψ ὑψώματι, ό τὸν ἀέρα διαςκεδάςας πνοαῖς αὐτοκινήτοις, ὁ τὸ ὕδωρ κυκλοτερὲς περιενέγκας, (9) δ τοὺς πρηςτήρας ἀνάγων, δ βροντάζων δ ἀςτράπτων, ό βρέχων ό ςείων, ό θεὸς τῶν Αἰώνων. μέγας εἶ, κύριε θεέ, δέςποτα τοῦ παντός. Eine Gemeinde von Brüdern und Schwestern, die sich untereinander die Heiligen oder Frommen nennen<sup>1</sup>) und deren Gottesdienst im Dankgebet besteht, verehrt den Gott der Aionen als δεύτερος θεός und als Offenbarungsgott (V. 2 und 7-8); er ist die Bewegung der Sphären, er ist das Licht der Sonne wie der Glanz des Mondes, alles was in der Welt göttlich ist. Aber nicht in der Welt allein. Wenn Platon den alwu und xpóvoc voneinander schied und letzteren mit der Bewegung des Himmels, ersteren mit der νοητή oder ἀκίνητος οὐςία verband, so wird von dem θεός τῶν αὶώνων ausdrücklich gesagt, daß er sowohl cτοιχείων ἀκοπιάτου λειτουργίας δίνηςις wie άρχη και τέλος της άκινήτου φύςεως, also sowohl innerweltlich wie überweltlich ist. Wieder ist er jenseits der Sphären das πλήρωμα der Gottheit, diesseits das πλήρωμα des κόςμος, δ ἐπὶ τὸν κόςμον καὶ ὑπὸ τὸν κόςμον (oben S. 28 Gebet VII 1). —

Das Hermetische Stück zeigte besonders gut, daß der Aion einerseits Vater des κόςμος, also δημιουργός, andererseits υίὸς θεοῦ, also δεύτερος θεός ist. Die Vorstellung kehrt mehrfach wieder; scheint es doch überhaupt ein Grundzug dieser hellenistischen Theologie, daß der Weltbildner oder Weltordner nur der zweite Gott ist. Die Vorstellung von ihm ist das Gegebene, das mythologische Gewand und der Name dieses zweiten Gottes wechseln. Er ist Λόγος oder "Ανθρωπος, Αἰών oder "Ηλιος, ja selbst eine Vermischung zweier

<sup>1)</sup> Ähnlich die orphischen und die Mithrasgemeinden; für den Gebrauch im Christentum vgl. jetzt Harnack, Mission und Ausbreitung des Christentums S. 286 ff.

verschiedener Religionen vollzieht sich, derart, daß der Gott der einen als δεύτερος θεός in die andere eintritt. Die Erscheinung ist so eigenartig und so wichtig, daß sie vielleicht einen kurzen Exkurs und die Besprechung einiger einzelnen Fälle rechtfertigt, in denen ich zugleich frühere Ausführungen erweitern kann. Ich beginne mit dem letzten, für die Bildung hellenistischer Theologie lehrreichsten In dem VIII. Buch Falle und mit einem ganz klaren Beispiel. Mosis (Dieterich, Abraxas 184, 99) ist in eine ganz andere Schöpfungslegende zum Schluß eine Berücksichtigung des Judentums eingezwängt: ό δὲ θεὸς βλέπων κάτω εἰς τὴν τῆν ἔφη Ἰαώ, καὶ πάντα ἐςτάθη, καὶ έγεννήθη έκ τοῦ ἤχους μέγας θεός, μέγιςτος, δε πάγτων έςτὶν κύριος. δς τά τε προόντα έν τῷ κόςμῳ καὶ τὰ μέλλοντα ἔςτηςε καὶ οὐκέτι οὐδὲν ητάκτης των άερίων (άέρων Pap.). Dem ägyptischen Urgott ist hier der jüdische Schöpfungsgott als δεύτερος θεός zugesellt. Für den "Avθρωπος genügte es vielleicht, auf den Poimandres zu verweisen, doch mag ein Beispiel aus den Zauberpapyri, das ich schon mehrfach anführen mußte, in diesem Zusammenhang neues Licht gewinnen. Ein unbekannter Gott wird bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 73 Z. 1168 ff. angerufen: cè τὸν μόνον καὶ μάκαρα τῶν Αἰώνων πατέρα τε κόςμου κοςμικαῖς κλήζω λιταῖς.1) δεῦρό μοι δ ἐμφυςήςας τὸν ςύμπαντα κόςμον, ὁ τὸ πῦρ κρεμάςας ἐκ τοῦ ὕδατος (dem Himmelsozean) καὶ τὴν τῆν χωρίτας ἀπὸ τοῦ ὕδατος . . . . ὁ κύριος ἐπεμαρτύρης έ cou τῆ Coφία, ὅ ἐcτιν Αἰῶν(ι), καὶ εἶπεν cὲ cθένειν, ὅcoν καὶ αὐτὸc cθένει.3) Bedenken wir, daß der Magier sich selbst in der Regel als den Gott vorstellt, den er anruft, so gewinnt es Wichtigkeit, daß er hier sagt: πρόςδεξαί μου τοὺς λόγους ὡς βέλη πυρός, ὅτι ἐγώ εἰμι Ανθρωπος θεοῦ, ψ πλάςμα κάλλιςτον ἐγένετο (γενόμενον Ραρ.) ἐκ πνεύματος καὶ δρόςου και της. Es ist doch ganz unmöglich, daß dies farblos und matt bedeuten soll: ich bin ein Mensch oder ein frommer Mensch. Nur die Worte des Gottes "Ανθρωπος können mit Feuerstrahlen verglichen sein. Der Gott selbst wird angerufen: πρόcεχε, μορφή καὶ πνεθμα καὶ τῆ καὶ θάλαςςα. Es ist das Gottesbild, das durch πνεθμα, Wasser und Erde zum Ανθρωπος geworden ist, wie wir das in der Schöpfungsgeschichte des Poimandres lesen. Es ist beachtenswert,

<sup>1)</sup> Dieterich trefflich aus kanzuvtaic (Abraxas S. 25).

<sup>2)</sup> Vgl. das Gebet in dem Lichtzauber Wessely ebenda S. 138, Kenyon, Greek Pap. Cat. 80. Der Gott ιαωουηε ist der ἀπλάνητος (also έςτως) Αλών, der stoische Nooc, der syrische Lichtgott und der Jahve der Juden.

daß sich gerade in diesem Gebet so besonders viele jüdische Formeln finden.¹) Dennoch heißt dieser Gott zugleich "Ηλιος, πατήρ κότμου. Denn auch an Helios schließen ähnliche Vorstellungen. In dem oben (S. 25 ff.) abgedruckten Lichtzauber war der phönizische Sonnengott Baalsames erwähnt: φάνηθί μοι, κύριε, τῷ πρὸ πυρὸς καὶ χιόνος προόντι καὶ μετόντι, ὅτι ὄνομά μοι βαϊνχωωωχ. ἐγώ εἰμι ὁ πεφυκώς έκ τοῦ οὐρανοῦ, ὄνομά μοι Βαλςάμης. Ein anderer Lichtzauber bei Kenyon, Greek Pap. Cat. p. 65, welcher sich an den Gott Ζεύς<sup>3</sup>), "Ηλιος, Μίθρας, Cάραπις wendet, bietet fast die gleichen Worte: άναφάνηθι καὶ δός ἐντροπὴν τῶ φανέντι πρὸ πυρὸς καὶ χιόνος βαϊνχωωωχ· cù γὰρ κατέδειξας φῶς καὶ χιόνα. Daß ein Sonnen- und Jahresgott zuerst Feuer und Schnee, d. h. Sommer und Winter schafft und selbst älter ist als sie beide, ist eine nicht eben befremdliche Vorstellung, die freilich weder in Ägypten noch in dem phönizischen Küstenland entstehen konnte, sondern uns eher nach Persien weist, wo man nur Sommer und Winter als Jahreszeiten anerkannte.4) Wenn der "Ανθρωπος derart mit "Ηλιος identifiziert wird, so haben sich zwei δεύτεροι θεοί miteinander vereinigt. Für die Vorstellung des Sonnengottes als Schöpfungsgott wird niemand Beispiele verlangen. Daß er in dieser Eigenschaft zugleich als δευτερεύουςα δύναμις empfunden wird, mag zum Schluß ein Abschnitt

<sup>1)</sup> Ich habe danach geglaubt, auch im Papyrus Mimaut die Worte ὁ γεννηθείς ἐν πλάςματι ἀνθρωπίνω deuten zu sollen (oben S. 155).

<sup>2)</sup> Mit Zeus identifiziert den Baalsames Philon von Byblos bei Eusebios  $Praep.\ ev.\ I$  30  $p.\ 34\ d.$ 

<sup>3)</sup> Dieser Zauber bietet auch sonst besonders interessante Anschauungen. Die Vorstellung, daß der οῖκος oder ναὸς θεοῦ in dem Licht erscheint (oben S. 25), ist schon verdunkelt; aber sie wirkt nach. Der Zauberer schaut vor der Offenbarung vier bekränzte Männer den θρόνος θεοῦ hereintragen, zugleich wird ein θυμιατήριον gebracht (vgl. Wessely 1888 S 72). Ist es wohl zufällig, daß in dem Hirten des Hermas die καθέδρα der Ἐκκληςία nach der Offenbarung von vier Jünglingen weggetragen wird, oder wirken auch hier hellenistische Vorstellungen?

<sup>4)</sup> Ich erwähne das, weil im Talmud Michael, der erstgeschaffene aller Engel, öfters als Engel des Schnees, Gabriel als Engel des Feuers erscheint (Lueken, Michael, eine Darstellung und Vergleichung der jüdischen und morgenländisch-christlichen Tradition vom Erzengel Michael, Göttingen 1898, S. 55). Gabriel ist dabei offenbar der Sommer, Michael also wohl Engel des Winters. Das ist verdunkelt, weil Michael später besonders viel Züge von dem ägyptischen Hermes angenommen hat und daher zum Gott des Wassers geworden ist; Lueken hat davon wenig genug bemerkt.

<sup>1)</sup> Wichtig ist auch der Schluß (Walz IX 321, 23; Burs. 151, 32): ἀλλ' ῶ Σμίνθιε καὶ Πύθιε, ἀπὸ coῦ γὰρ ἀρξάμενος ὁ λόγος εἰς τὰ καταντήςει, ποίαις εὲ προεηγορίαις προεφθέγξομαι; οἱ μὲν εὲ Λύκειον λέγουςιν, οἱ δὲ Δήλιον, οί δὲ 'Ακκραΐον, ἄλλοι δὲ "Ακτιον, Λακεδαιμόνιοι δὲ 'Αμυκλαΐον, 'Αθηναΐοι Πατρφον, Βραγχιάτην Μιλήςιοι πάςαν πόλιν και πάςαν χώραν και πάν έθνος διέπεις . . . . . Μίθραν σε Πέρσαι λέγουσιν, "Ωρον Αξγύπτιοι" σὸ γὰρ είς κύκλον τὰς ὤρας ἄγεις. Διόνυςον Θηβαίοι, Δελφοί δὲ διπλή προςηγορία τιμώτιν Άπόλλωνα και Διόνυτον λέγοντες. περί τε θούριδες (Plasberg, vgl. Hesych), περί τὲ θυάδες, παρά του καί ζελήνη την άκτινα λαμβάνει. Χαλδαίοι δὲ ἄςτρων ήγεμονήα λέγουςιν. Die Stelle, welche zugleich eine hübsche Parallele zu der Naassenerpredigt bietet, darf weder aus der stoischen Philosophie noch dem Mithraskult oder Horusglauben allein erklärt werden. Etwas von ibnen allen ist in dieser hellenistischen Theologie enthalten, deren Anfänge wir recht hoch heraufrücken dürfen. Ihre Wirkung glaube ich selbst in dem Henochbuche erkennen zu können, welches (69, 15 ff.) Gott einen geheimen Namen und Schwur in die Hand Michaels niederlegen läßt. "Und das sind die Geheimnisse dieses Schwures . . . . . und (die Welt) ist fest gegründet durch seinen Schwur, der Himmel ist aufgehängt worden, ehe die Welt erschaffen wurde, und bis in Ewigkeit durch ihn; und die Erde ist über dem Wasser gegründet worden, und aus dem Verborgenen der Berge kommen köstliche Wasser hervor von der Schöpfung der Welt bis in Ewigkeit. Durch jenen Schwur ist das Meer geschaffen, und als seinen Grund hat er ihm für die Zeit der Wut den Sand gelegt, und es darf nicht darüber hinausschreiten von der Schöpfung der Welt bis in Ewigkeit. Und durch den Schwur sind die Abgründe gefestigt, sie stehen und rühren sich nicht von ihrer Stelle von Ewigkeit zu Ewigkeit. Durch den Schwur vollenden Sonne und Mond ihren Lauf und weichen nicht von ihrer Vorschrift von Ewigkeit zu Ewigkeit. Und durch jenen Schwur vollenden die Sterne ihren Lauf; er

Vielleicht kann man selbst bis in die klassische Literatur Spuren dieser Vorstellungen vom δεύτερος θεός verfolgen; daß sie zu Statius' Zeit bestanden, glaube ich aus dem erwähnten Gedichte (Silv. IV 1) und mehr noch aus dem Eingange der Thebais (I 22) schließen zu sollen:

tuque, o Latiae decus addite famae, quem nova mature subeuntem exorsa parentis aeternum sibi Roma cupit — licet artior omnes limes agat stellas et te plaga lucida caeli Pleiadum Boreaeque et hiulci fulminis expers sollicitet, licet ignipedum frenator equorum ipse tuis alte radiantem crinibus arcum imprimat, aut magni cedat tibi Juppiter aequa parte poli — maneas hominum contentus habenis, undarum terraeque potens, et sidera dones.

Statius hatte hierfür zwei uns erhaltene Vorbilder, Lukan und Vergil. Lukan preist Nero (I 45):

astra petes serus, praelati regia caeli
excipiet gaudente polo; seu sceptra tenere
seu te flammigeros Phoebi conscendere currus
telluremque nihil mutato sole timentem
50 igne vago lustrare iuvet, tibi numine ab omni
cedetur¹), iurisque tui Natura relinquet,

ruft ihre Namen und sie antworten ihm von Ewigkeit zu Ewigkeit." Daß die Einzelzüge dem Alten Testament entnommen sind (Ps. 24, 2; 136, 6; 147, 4; Jerem. 5, 22; Jes. 40, 26), genügt nicht, die ganze Zusammenstellung, die durchaus den hellenistischen Eulogien entspricht, zu erklären. Auch die Deutung Luekens, es sei ein Versuch, Michael zum δεύτερος θεός zu erheben, befriedigt nicht; seine Annahme, Philons Logoslehre und die spätere Christologie seien von den Michaelvorstellungen beeinflußt, ist für den, welcher die hellenistischen Vorstellungen kennt, nicht diskutierbar. Allein ein Versuch, das den κόςμος schaffende und erhaltende Prinzip gewissermaßen von Gott zu lösen, eine allerdings noch unpersönliche Nachbildung einer vorhandenen Lehre vom Λόγος als δεύτερος θεός, scheint es doch. Der Verfasser kennt ja auch die jungägyptische astrologische Religion (vgl. 80,7) und kennt die Lehren von dem ägyptischen Gotte Thot (vgl. 69, 8: der vierte der bösen Engel hat den Menschenkindern alle Geheimnisse ihrer Weisheit kundgetan und hat sie das Schreiben mit Feder und Papier gelehrt, und damit versündigen sich viele von Ewigkeit zu Ewigkeit. — Ein ägyptischer Eigenname bedeutet Tintenfaß des Thot).

 Vgl. in dem Hermetischen Corpus V(VI) 3: ὁ "Ηλιος θεὸς μέγιστος τῶν κατ' οὐρανὸν θεῶν, ψ πάντες εἴκουςιν οἱ οὐράνιοι θεοί, ψεανεὶ βαςιλεῖ καὶ δυνάςτη. quis deus esse velis, ubi regnum ponere mundi.
sed neque in arctoo sedem tibi legeris orbe,
nec polus aversi calidus qua vergitur austri,
sunde tuam videas obliquo sidere Romam.
aetheris immensi partem si presseris unam,
sentiet axis onus. librati pondera caeli
orbe tene medio; pars aetheris illa sereni
tota vacet, nullaeque obstent a Caesare nubes.
tunc genus humanum positis sibi consulat armis,
inque vicem gens omnis amet.

Nero darf wählen, ob er Jupiters Scepter oder die Lenkung des Sonnenwagens vorzieht. Er darf den Teil des Firmamentes bestimmen, von dem aus er die Welt regieren will. Die Bewegung der Sphären vollzieht nach astrologischer Vorstellung oft der Gott, der über dem Pol waltet<sup>1</sup>); aber Nero soll die Mitte des Himmels wählen. Wir erinnern uns der Worte, welche in den "Οροι 'Ακκληπιοῦ (§ 7) auf den Sonnengott übertragen sind: μέτος γὰρ ὕορυται ττεφανηφορῶν τὸν κότμον. Für die Menschen wird damit das glückselige Zeitalter wiederbeginnen. Statius erwähnt neben diesem Sphärengott ebenfalls noch Jupiter und Apollo; wenn er V. 30 Domitian schon jetzt als Herrn von Land und Meer feiert, so berücksichtigt und überbietet er zugleich Vergil, zu dem ich mich schließlich wende (Georg. I 24):

tuque adeo, quem mox quae sint habitura deorum concilia incertum est, urbisne invisere, Caesar, terrarumque velis curam, et te maximus orbis auctorem frugum tempestatumque<sup>2</sup>) potentem

<sup>1)</sup> Vgl. Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 76 Z. 1298: ἐμοὶ cχολαcάτω ὁ τῆς ἄρκτου τόπος καὶ κύριος. In dem unmittelbar folgenden Gebet ist es allerdings eine Göttin, aber dies göttliche Wesen wird ausdrücklich als Gott αεηιουω und als cύςτημα τοῦ παντός, d. h. als Aion, gepriesen: ἄρκτε θεὰ μεγίςτη ἄρχουςα οὐρανοῦ, βαςιλεύουςα πόλου, ἀςτέρων ὑπερτάτη, καλλιφεγγής θεά, ςτοιχεῖον ἄφθαρτον, ςύςτημα τοῦ παντός, πανφεγγής άρμονία τῶν δλων, αεηιουω, ⟨ἡ ἐπὶ τοῦ⟩ πλινθίου, ἡ ἐπὶ τοῦ πόλου ἐφεςτῶςα (vgl. die Bilder der Isis und des Hermes oben S. 31), ἡν ὁ κύριος θεὸς ἔταξε κραταιῷ χειρὶ ςτρέφειν τὸν ἱερὸν πόλον. Auch Ianus (Αἰων) erscheint bei Lydus De mens. IV 2 p. 65, 20 als Gott der Pole. Ich gestehe gern, daß ich ohne diese astrologisch-mystische Vorstellung, die Chairemon nach Rom gebracht haben mag, Lukan überhaupt nicht verstehen kann.

<sup>2)</sup> Das ist nicht vom Wetter, sondern von den Jahreszeiten oder besser

accipiat cingens materna tempora myrto,
an deus immensi venias maris ac tua nautae
numina sola colant, tibi serviat ultima Thyle
teque sibi generum Thetys emat omnibus undis;
anne novum tardis sidus te mensibus addas,
qua locus Erigonen inter chelasque sequentis
panditur¹) — ipse tibi iam brachia contrahit ardens
Scorpius et caeli iusta plus parte relinquit —
quidquid eris — nam te nec sperant Tartara regem
nec tibi regnandi veniat tam dira cupido,
quamvis Elysios miretur Graecia campos
nec repetita sequi curet Proserpina matrem —
u da facilem cursum.

Auf den ersten Blick scheint es wohl, daß Vergil die drei Reiche Jupiters, Neptuns und Plutos anfzählen will. Aber warum er das letzte mit heranzieht, ist klar; es scheidet sofort aus. So bleibt der deus immensi maris²) und der auctor frugum tempestatumque potens deus. Außerdem könnte Augustus noch Monatsgott werden; denn als Götter und zugleich als Zodiakalzeichen faßt Vergil die Monate. Ich kann es nicht zwingend erweisen, bin aber selbst überzeugt, daß jene orientalischen Vorstellungen von dem Hermes, bezw. ᾿Αγαθὸς δαίμων, der κοςμοκράτωρ und θαλαςςοκράτωρ (oben S. 28 Gebet VII 1) und zugleich Αἰών (frugifer) und Μήν ist, hier mit einwirken. Er ist das πνεῦμα ἐναρμόνιον und so auch der Gott der Dichter.³) Er ist als βαςιλεὺς εωτήρ zur Erde niedergestiegen, und gerade diesen Hermes fleht Horaz an: serus in caelum redeas (vgl. oben S. 176). Erst bei dieser Deutung kann ich empfinden, daß ein Dichter wie Vergil einen solchen Gedanken in dieser Form aussprechen konnte¹),

von der Zeit allgemein gesagt; das Wort tempora vermied Vergil, weil er es in dem folgenden Vers in anderem Sinne gebrauchen mußte.

<sup>1)</sup> Unter der Wage ist Augustus geboren (vgl. zu der ganzen Stelle Bouché-Leclerq, L'astrologie grecque 369, 1).

<sup>2)</sup> Vgl. Lukan X 209: immensae Cyllenius arbiter undae est.

<sup>3)</sup> Vgl. für die Anschauung im Anhang (Kap. XVIII) die Rede Πρός βαςιλέας.

<sup>4)</sup> Vergil kleidet diese Grundanschauung freilich in römisches Gewand; etwas von ihr scheint noch Manilius zu empfinden, wenig Germanicus. Die bloße Ansprache eines hohen Gönners bei anderen Dichtern hat damit innerlich nichts gemein.

erst dann die beiden Nachahmungen begreifen, die nicht eine beliebig erfundene, geschmacklose Schmeichelei wiederholen, sondern einer religiösen Anschauung Worte geben wollten, die allerdings nicht für jeden beliebigen Herrscher gebildet war. Sie erkennen wir noch bei Statius in dem Gedanken (Silv. IV 1, 43), daß alle Monate nach Domitian heißen müßten, bei Lukan in der Erwartung des Weltfriedens, bei Vergil vielleicht schon in dem Gelöbnis eines allmonatlichen Opfers (Ecl. I 43), wiewohl hier auch andere Anschauungen mitwirken können. Auch in der früher besprochenen Inschrift von Priene (oben S. 178), in dem späteren Sprachgebrauch, den Regierungsantritt eines Herrschers als Beginn eines neuen saeculum zu bezeichnen, endlich in manchen Dichterworten, die den Kaiser als zweiten Gott neben Jupiter stellen, könnte man ein Mitwirken dieser Vorstellungen suchen. Daß auch der διδάcκαλος, wenn er durch die höchste Gottesoffenbarung zum υίὸς θεοῦ wird, damit in gewissem Sinne nicht ein Gott, sondern der zweite Gott werden kann. brauche ich nach den langen Ausführungen im VII. Kapitel kaum zu wiederholen.

Ich glaubte hierauf eingehen zu müssen, da die Frage, welches Gottesempfinden und welche Vorstellungskomplexe das beginnende Christentum vorfand, was also für den, welcher Christus als δεύτερος θεός empfand, notwendige oder naheliegende Folge sein mußte, gar nicht nachdrücklich genug aufgeworfen werden kann. Die Missionspredigt jener Gemeinden des Aιών oder des "Ανθρωπος werden wir uns kaum anders vorstellen dürfen, als die christliche war; sie verkündete den Gott, der die Welt und alles, was in ihr ist, erschaffen hat (Apostelgesch. 17, 24, vgl. V. 18). Eine Vorstellung mag uns das Κήρυγμα Πέτρου geben: εἷς θεός ἐςτιν, δς ἀρχὴν πάντων ἐποίηςεν καὶ τέλους ἐξουςίαν ἔχει — δ ἀόρατος, δς τὰ πάντα ὁρῷ, ἀχώρητος, δς τὰ πάντα χωρεῖ, ἀνεπιδεής, οὖ τὰ πάντα ἐπιδέεται καὶ δι' δν ἔςτιν ἀκατάληπτος, ἀέναος, ἄφθαρτος, ἀποίητος, δς τὰ πάντα ἐποίηςεν λόγψ δυνάμεως αὐτοῦ, τῆς γνωςτικῆς γραφῆς, τουτέςτι τοῦ υίοῦ.¹) Auch hierin schloß das Christentum zunächst an vorhandene Vorbilder an.

<sup>1)</sup> Ganz Shnlich Hermas Mand. I 1: πρώτον πάντων πίστευσον ότι είς ἐστὶν ὁ θεός, ὁ τὰ πάντα κτίσας καὶ καταρτίσας καὶ ποιήσας ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ εἶναι τὰ πάντα (vgl. S. 22 Gebet IV 1), καὶ πάντα χωρών, μόνος ὸἐ ἀχώρητος ὤν. Daß man dem εῖς θεός dabei sogleich noch einen andern Gott zugesellte, hatte sein Gegenbild in der hellenistischen Mystik (vgl. z. B. den λόγος τέλειος

Ich kehre zu meinem Hauptthema, der Vorstellung von dem Alwy zurück. Der Ausdruck ἀργὴ καὶ τέλος, der uns in ihren Darstellungen öfters begegnet ist, lenkt den Blick unwillkürlich auf eine Wendung in der von Anfang an christlichen Einleitung und in dem Schluß der Offenbarung Johannis, die bei den neuesten Besprechungen des Buchstabenzaubers eine gewisse Rolle gespielt hat. Die Stellen, welche sich gegenseitig ergänzen, sind: 1, 8 εγώ είμι τὸ Α καὶ τὸ Ω, λέγει κύριος ό θεός, ό ὢν καὶ ό ἢν καὶ ό ἐρχόμενος (?), ό παντοκράτωρ. — 1, 17 έγ $\dot{w}$  είμι δ πρώτος καὶ δ έςχατος (vgl. 2, 8). — 3. 14 ἡ ἀρχὴ τῆς κτίςεως τοῦ θεοῦ. — 21, 6 ἐγὼ τὸ A καὶ τὸ  $\Omega$ , ή ἀρχὴ καὶ τὸ τέλος. — 22, 13 ἐγὼ τὸ Α καὶ τὸ  $\Omega$ , ὁ πρῶτος καὶ δ ξεχατος, ή άρχη και το τέλος. Daß diese feste Formel, die offenbar an einen den Lesern geläufigen Begriff anschließt, nicht einfach aus Jesaias 44, 6: ἐγὼ ὁ πρῶτος καὶ ἐγὼ μετὰ ταῦτα zu erklären ist, wie das unsere Theologen immer wieder versuchen, wird man Boll (Sphaera 471) ohne weiteres zugeben. Die Formel ist in der hellenistischen Theologie geprägt, wahrscheinlich für den Gott, der in den verschiedenen Abschnitten des alwv oder den verschiedenen αἰῶνες derselbe ist. Die zeitliche Vorstellung überwiegt; aber auch die räumliche ist nicht ganz verdunkelt: der παντοκράτωρ trägt die sieben Sterne, welche die δίνητις τῶν τραιρῶν bewirken, in seiner Hand (1, 16; 2, 1; 3, 1: δ ἔχων τὰ έπτὰ πνεύματα τοῦ θεοῦ καὶ τοὺς έπτὰ ἀττέρας). Selbst die Erinnerung an eine Verbindung dieser Lehre mit der Kosmogonie ist noch wirksam; die ἀρχή ist zugleich die άρχη της κτίςεως του θεου. Es ist nicht wunderbar, daß gerade hier die Buchstabenmystik mit eingreift, und es ist nicht gleichgiltig, daß hier hellenistische Formeln benutzt sind. Denn die ganze christliche Einführung dieser Vision ist durchaus nach hellenistischem Muster gemacht.

Kann ich so weit Bolls Ausführungen nur ergänzen und bestätigen, so muß ich ihm in einem für mich prinzipiell wichtigen Einzelzuge widersprechen. Boll behauptet, aus unsern Stellen habe der Gnostiker Markos sein oben erwähntes System sich gebildet,

bei Lactanz VII 18, 4: ὁ κύριος καὶ πατὴρ καὶ θεὸς καὶ τοῦ πρώτου καὶ ἐνὸς θεοῦ δημιουργός). Die Bezeichnung des δεύτερος θεός ist ὁ εῖς. Die Verbindung mit dem Judentum bringt es mit sich, daß die auf ihn gestellten hellenistischen Eulogien in der Regel auf den Vater, daneben aber auch auf den Sohn übertragen werden, wie z. B. in den gleich zu besprechenden Stellen der Apokalypse.

nach welchem das Haupt der 'Αλήθεια durch A und Ω bezeichnet wird. Aber in der Apokalypse liegt der ganze Ton auf dem Begriffe ἀρχὴ καὶ τέλος (Gesamtheit, πλήρωμα). Man braucht nur an den Gott αεηιουω zu denken, um sich das sinnlich anschaulich zu machen. Dagegen will das System, dem Markos und andere folgen, nur den Wert der κεφαλή oder ἀρχή¹) betonen; das A καὶ Ω würde auf Christus angewendet bei ihm nur bedeuten: Christus ist das Haupt der Welt oder der Gemeinde. Gewiß ist das eine noch verwandte Vorstellung, die sich leicht ebenfalls in der hellenistischen Mystik verfolgen ließe; aber sie knüpft nicht mehr an die zeitliche Vorstellung vom Aiών und darf aus dieser nicht hergeleitet werden. Wo wir für eine gnostische Lehre im Hellenismus Ausgangspunkte finden können, ist es methodisch falsch, Anlässe in den Schriften des Neuen Testamentes zu suchen.

Man muß sich m. E. diese allgemein verbreiteten Anschauungen vom Aion und den Aionen gegenwärtig halten, um jene befremdliche Stelle des Galaterbriefes (4, 10) zu verstehen, in welcher Paulus gegen einen wirklichen Kult der ατοιχεῖα oder Engel eifert und zur Begründung doch nur anführt: ἡμέρας παρατηρεῖαθε καὶ μῆνας καὶ καιροὺς καὶ ἐνιαυτούς. Wer mit den Verfassern der Handkommentare nur an die Beobachtung bestimmter Festzeiten denkt²), sollte wenigstens erklären, warum Paulus das Unwürdige einer derartigen "Knechtschaft" so mächtig betont. Etwas weiter führen die jüdischen

<sup>1)</sup> Beides fließt ja von selbst ineinander über; ich darf an die bekannten orphischen Verse Ζεὺς πρῶτος γένετο, Ζεὺς ὕςτατος ἀρχικέραυνος, Ζεὺς κεφαλή, Ζεὺς μέςςα, Διὸς δ' ἐκ πάντα τέτυκται nur erinnern. Sie sind natürlich nicht aus ägyptischem Empfinden geflossen, können aber sehr wohl auf die hellenistische Formulierung der Äonenlehre mit eingewirkt haben.

<sup>2)</sup> Daß der Gedanke an sie mitwirkt, bestreite ich nicht (vgl. das Κήρυγμα Πέτρου oben S. 74 A.). Aber auch in Kol. 2, 16 ff., wo er stärker hervortritt, genügt er zur Erklärung nicht. Die Berufung darauf, daß die Christen der Welt abgestorben sind, hat nur Sinn, wenn es sich bei dem Dienst der ατοιχεία τοῦ κόςμου im wesentlichen um das äußere Ergehen handelt, die astrologische Grundanschauung also ganz durchgedrungen ist. Unlöslich ist dem Verfasser mit ihr weiter das jüdische Gesetz verbunden (μή ἄψη, μηδὲ γεύςη, μηδὲ θίγης). Mit der Befreiung von der είμαρμένη durch Christus hängt die Befreiung von ihm zusammen. Auch in dem Galaterbriefe bilden 4, 12—20 nur eine Einlage, veranlaßt durch das Wort φοβοῦμαι ὑμᾶς, μήπως εἰκῆ κεκοπίακα εἰς ὑμᾶς und knüpft die Erwähnung der "Knechtschaft unter dem Gesetz" an die Erwähnung der "Knechtschaft unter den ασοιχεῖα".

Planetengebete, die Schrift Salomos an seinen Sohn Rehabeam, die Aufzählungen der Tage des Mondes und ähnliche unbeachtete Apokrypha, die genau den heidnischen Zaubervorschriften entsprechen und uns zeigen, daß man wie für jede Kulthandlung und jedes Gebet, so auch für alles praktische Beginnen die Herrschaft eines bestimmten Sterns und Engels, also einen bestimmten Zeitpunkt abwarten zu müssen glaubte. Aber auch dies genügt zur Erklärung schwerlich. Wir müssen uns erinnern, daß der Grund hierfür ja nur ist, daß Planeten, Tierkreiszeichen u. s. w. als wirkliche Götter oder Engel empfunden werden und sich mit ἡμέρα, μήν, ἐνιαυτός bestimmte religiöse Vorstellungen verbinden, die ich oben zu erläutern mich mühte. So wird unvermerkt aus dem einfachen παρατηρεῖτθε fast ein τέβετθε<sup>1</sup>): das ist die Knechtschaft. —

Hieraus folgt m. E. zunächst, daß es durchaus verfehlt wäre, aus der Zahl der Aionen oder Archonten in den gnostischen Systemen chronologische Schlüsse zu ziehen. Ob ein System deren zwölf oder dreißig oder dreihundertfünfundsechzig annimmt, ist gleichgiltig, da die zu Grunde liegenden Vorstellungen im Heidentum wie Judentum beträchtlich über die Zeit des Paulus hinaufreichen.

Es folgt aber, wenn wir nun endlich auf die Buchstabenmystik zurückschauen, noch ein Weiteres. Nicht nur der ägyptische Zauber kennt einen Gottesnamen von sieben, von neun, von vierzehn oder fünfzehn, von vierundzwanzig, von dreißig und sechsunddreißig Buchstaben u. s. w., sondern auch die jüdische Mystik schwelgt in derartigen Zahlenspielen. Es wird, wenn wir bisher den innigsten Zusammenhang zwischen beiden gefunden haben, unmöglich sein, für die gleiche Erscheinung im Judentum eine andere Erklärung zu suchen. Es ist ein Stück jenes jüdischen Gnostizismus und mit ihm im wesentlichen aus dem hellenistischen übernommen.

Als die Buchstabenmystik, deren Ausbildung erst im Hellenis-

<sup>1)</sup> Für die καιροί darf ich mich darauf berufen, daß im späteren Judentum Michael und Gabriel die Engel des Winters und Sommers sind (vgl. S. 280 A.4), und daß schon im Buche Henoch, wie Dr. Burkhardt in Magdeburg mir zeigte, die Tagesengel nach dieser Scheidung der beiden Jahreszeiten geteilt sind. — Es ist lehrreich, wie stark noch Valentinus (bei Irenaeus I 1, 3) die Verbindung der Begriffe ενιαυτός und ώρα mit dem Aionbegriff empfindet. Daß in diesen Kreisen auch das Wort αἰών für ενιαυτός gebraucht wird, zeigte die Naassenerpredigt S. 86 A. 1.

mus möglich war, von ihrer eigentlichen astrologischen und theologischen Begründung unabhängig geworden war, mußten sich die rein grammatischen Kategorien auch auf sie ausdehnen. Die Vokale hatten unter der Einwirkung des Neupythagoreismus und der Lehre von der Harmonie der Sphären schon im zweiten Jahrhundert v. Chr. eine besondere Stellung eingenommen; es folgte, daß die Scheidung der Konsonanten in Mutae und Semivocales religiös verwertet wurde. Wir finden dies bei Markos, welcher die neun Mutae dem πατήρ und der άλήθεια, die acht ἡμίφωνα dem λόγος und der ζωή, die sieben Vokale dem ἄνθρωπος und der ἐκκληςία zuschreibt.¹) Wieder folgte das Judentum mit einer ähnlichen Dreiteilung nach, die sich freilich geschickter an die kosmische Bedeutung dieser cτοιχεῖα anschmiegte. Das System bietet das an sich erheblich spätere Buch Sefer Jezirah, dem ich nach Karppe (Origines du Zohar 139) folgende Auszüge entnehme: Par 32 voix mystérieuses de Sagesse, Yah Yehovah Zebaoth .... a tracé et créé son monde en trois livres, le livre proprement dit, le nombre et la parole. Dix Sefiroth sans rien et 22 lettres, dont trois lettres fondamentales, sept lettres doubles et douze lettres simples. Die zehn Sefiroth, an Zahl den Fingern und den zehn Grundzahlen entsprechend, scheiden für unsere Betrachtung aus. Es bleiben die zweiundzwanzig Buchstaben, die, wie wir es erwarten mußten, zunächst als croixeîa, als Urstoffe, aber auch als Teile des Himmelsraumes und der Schöpfung erscheinen: Vingt-deux lettres fondamentales; il les a tracées, taillées, multipliées (combinées), pesées, interverties et il en a formé toutes les créatures et tout ce qui est à créer dans l'avenir. — Wingt-deux

<sup>1)</sup> Irenaeus I 14, 5. Sie sind ihm dabei ἀπόρροιαι εἰκονικαί der drei δυνάμεις, also wirklich göttliche Wesen. Die gesamte Anschauung ist rein ägyptisch. Die Schöpfung vollzieht sich durch das Wort, oder vielmehr sie ist das Wort. Welt und Mensch bestehen aus lautlichen ατοιχεῖα; der ñχος der sieben Vokale (der Name des Weltschöpfers Thot, d. h. er selbst) steigt zur Erde nieder und vollzieht die διακόςμηςις; aus der Eins wird die Zwei, aus der Zwei die Vier, wie in der altägyptischen Inschrift über die 'Ογδοάς (oben S. 54). Sehr deutlich tritt die Grundanschauung noch in den Zauberformeln zu Tage, die Nestorios auf Grund göttlicher Offenbarung zusammenstellte und die sich zunächst nur in seiner Familie vererbten (vgl. Proklos Zur Republik II 64 Kroll, Zeller, Philos. d. Griechen III '2 S. 808). Die Buchstabenreihen sind Gebetsformeln, d. h. sie geben die Namen der Götter oder den im Einzelfalle anzurufenden Namen des Gottes; die Vokale bedeuten die Planeten, die Konsonanten die Tierkreiszeichen. Näheres wissen wir nicht.

lettres comme le fondement fixées à la sphère comme un mur par 231 portes; la sphère se meut devant, derrière. Signe de la chose: rien n'est supérieur en bien à Oneg et rien n'est supérieur en mal à Nega. Sie werden zerlegt in drei Gruppen: 1) drei Wurzelbuchstaben, Aleph, Mem, Schin, die drei Grundprinzipien in der Natur; 2) sieben Doppelbuchstaben, Bet, Gimel, Dalet, Kaf, Pe, Resch, Tau; sie nehmen aspiriert eine andere Aussprache an und klingen danach hart oder weich, stark oder schwach; ihnen entsprechen die sieben Welten, die Himmel, die Planeten, die Tage der Woche, aber auch Weisheit und Torheit, Reichtum und Armut, Fruchtbarkeit und Unfruchtbarkeit, Leben und Tod, Herrschaft und Knechtschaft, Frieden und Krieg, Anmut und Häßlichkeit; 3) zwölf einfache Buchstaben He, Wau, Zajin, Chet, Tet, Jod, Lamed, Nun, Samech, Ajin, Zade, Qof; ihnen entsprechen die zwölf Himmelsregionen, Zeichen des Tierkreises und Monate, aber auch Rede, Gedanken, Gang, Gesicht, Gehör, Handeln, Fortpflanzung, Geruch, Schlaf, Zorn, Ernährung, Lachen.<sup>1</sup>) Auch die Teile des menschlichen Leibes werden den Buchstaben gleichgesetzt. Der κόςμος, das Jahr, der Mensch, sie alle beweisen die Herrschaft dieser 22 Buchstaben (Karppe S. 156 ff., vgl. oben S. 261).

Für eine Rückübertragung ins Griechische bezw. Griechisch-Ägyptische bot dies System den Vorteil, daß die Zahlen der Tierkreiszeichen oder Stunden und der Planeten in den einfachen und doppelten Buchstaben von selbst gegeben waren.<sup>2</sup>) Nur für die drei lettres fondamentales galt es neue Begriffe zu suchen; aber die Hermetische Theologie hatte ja die drei Begriffe φῶc, ζωή und ἀγαθόν als Wesen der Gottheit festgestellt; sie gaben die Ergänzung. Es ist nur eine Vermutung, aber eine Vermutung, die sich mit meiner Annahme einer beständigen Wechselwirkung jüdischer und hellenistischer Spekulation in dieser Zeit aufs engste berührt, daß das System der XIII. (XIV.) Hermetischen Schrift auf diesem jüdischen Zahlenspiel beruht. Die geistigen Kräfte werden in ihm in drei Gruppen von drei, sieben und zwölf zerlegt, wobei freilich die zwölf

<sup>1)</sup> Wieder sind es die stoischen Seelenteile in beliebiger Erweiterung, vgl. oben S. 52 A. 3.

<sup>2)</sup> Auch daß die sieben doppelten stärker sein müßten als die zwölf einfachen, ließ sich ohne weiteres folgern. Das ist in dem Hermetischen Stück dann durch das Spiel mit der Zehnzahl verdunkelt, die freilich auch im Sefer Jezirah ihr Gegenbild hat.

bösen den zehn guten gegenüberstehen.<sup>1</sup>) Ist diese Annahme richtig, so ist für das Sefer Jezirah zugleich eine hellenistische, bis ins zweite Jahrhundert n. Chr. hinaufreichende Urquelle erwiesen. —

Es ist ein an sich unbedeutender Einzelzug, den ich hier verfolgt habe; aber vielleicht läßt gerade er das wunderliche Getriebe dieser Religionsbildungen am besten erkennen und zeigt an einem Einzelbeispiel, welche schöpferischen Kräfte das eindringende Griechentum in dem religiösen Denken des Orients entfesselte.

## Beigabe III.

#### Amulette.

Die Zauberpapyri mit der handschriftlich erhaltenen Literatur, den Hermetischen cτῆλαι²), den apokryphen Schriften auf den Namen des Salomon, endlich den φυλακτήρια zu vergleichen, um die Kontinuität dieser Art Literatur zu erweisen, wäre eine dankenswerte, doch den Rahmen dieses Buches übersteigende Aufgabe. Einen gewissen Eindruck habe ich mir auf zwei kürzeren Reisen nach Paris und Italien zu verschaffen gesucht, und wenigstens eine kleine Anzahl von φυλακτήρια möchte ich hier mitteilen, die dem Leser den Übergang dieser Literatur vom Heidentum ins Judentum und von diesem ins Christentum zur Anschauung bringen können.<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Wenigstens erwähnen muß ich, daß auch bei Valentinus zehn δυνάμεις in einer freilich ganz anderen Weise zwölf anderen entgegengestellt sind; aus Λόγος und Ζωή stammen die zehn, aus Ἄνθρωπος und Ἐκκληςία die zwölf. Durch die Ogdoas der ursprünglichen Äone werden sie zu dreißig ergänzt. Man erkennt eine aus dem Judentum übernommene mystische Bedeutung der Zahl Zweiundzwanzig, verbunden mit der ägyptischen Spekulation über die Ogdoas und mit der astrologischen Hervorhebung der Zahl Dreißig.

<sup>2)</sup> Daß in einzelnen späten Iatrosophien das Wort cτήλη kurzweg Rezept heißt, erwähne ich beiläufig.

<sup>3)</sup> Eine Sammlung von φυλακτήρια bietet Vassiliev, Anecdota Graeco-Byzantina I 323 ff. Der von mir im folgenden hauptsächlich benutzte Parisinus graec. 2316 (XV. Jahrhundert) scheint nach mancherlei Anzeichen in Kleinasien oder auf den griechischen Inseln entstanden. Zum Vergleich füge ich ein jüdisches Amulett von einer Berliner Zauberschale aus Mesopotamien bei 19\*

Ich beginne mit einem literarisch interessanten φυλακτήριον des Paris. 2316, Blatt 316<sup>r</sup>:

Ι (1) Φυλακτήριον τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα.¹) εἰς ακέπαςιν καὶ φρούρηςιν τοῦ δούλου του ὁ δεῖνα, ὕμνος ἀρχαγγελικός, δν ἔδωκεν ὁ θεὸς τῷ Μωυςἢ ἐν τῷ ὅρει ζινὰ καὶ εἶπεν αὐτῷ· λαβὲ φόρεςον τὸν ὕμνον τοῦτον καὶ ἔςει ἄφοβος ἀπὸ πάντων τῶν δαιμονίων φανταςμῶν· καὶ φίλει δὲ ἀναγινώςκειν ὁ ἔχων τοῦτο τὸ φυλακτήριον ἐπὶ τῷ ὀνόματι τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἱοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος· βελὼν θαβὼρ ἀκανθὰ ναμελὰ λαμβαλὰ ἀριμιςαὶ βιςααςμὰ ἀναλοὺμ



<sup>(</sup>R. Stübe, Jüdisch-Babylonische Zaubertexte, Halle 1895, S. 23 ff.): "Dies ist ein Schutzmittel, um fernzuhalten Zaubereien und Gelübde und Flüche und (magische Künste) und Verwünschungen und (Bannsprüche?) von Abba bar Barkita [gerichtet] gegen Imi bath Ribka, gegen Lili und Mar, die Kinder der Imi, und gegen alle, die sie beschwören. Ich beschwöre euch bei den heiligen Engeln und im Namen des Metatron . . . . Hadriel und Nuriel und Uriel und (Sasgabiel?) und Haphkiel und Mehaphkiel — dies sind die sieben Engel, welche gehen und umwandeln Himmel und Erde und Sterne und den Tierkreis und den Mond und das Meer — daß ihr geht und euch wegwendet(?), böse Zauberkünste und mächtige Beschwörungen und Gelübde und Flüche und magische Handlungen und Verwünschungen und Bannungen, welche sind im Hause und im Körper und im Leibe des Abba bar Barkita, damit ihr fortgeht und euch wegwendet gegen alle, die sie beschwören. Geschwind! Geschwind!" Wie hier das ἤδη ἤδη, ταχὺ ταχὺ des ägyptisch-griechischen Zaubers wiederkehrt, eine Schlußformel, die auch in national-ägyptischen Zaubertexten vorkommt, so erinnert an die Zauberpapyri das im weiteren Verlauf begegnende Spiel mit dem Gottesnamen, die Hereinziehung der yvwcic ("daß ich erstaune über die Geheimnisse der Erde und Einsicht gewinne in ....") und manches andere. Der folgenden griechischen Texte halber hebe ich noch heraus: "Gehet fort und entweicht von Abba bar Barkita und gehet fort auf jeden, der sie beschworen hat, und auf sein Haus und auf seine Wohnstätte und auf seine Schwelle (?) - Und im Namen des Gabriel und Michael und Raphael und im Namen des 'Aniel, welche stehen hinter den Rädern der Sonne, und im Namen des Zukiel und Perakiel und Berakiel und 'Arkiel, die Dienste tun vor dem erhabenen Thron Gottes, deren Herrschaft auf der Erde und deren Macht an der Himmelsveste ist. Sie mögen entfernen und vernichten und verscheuchen und verbannen alles, was böse ist aus [dem Körper des] Abba bar Barkita und aus den 248 Gliedern . . . " — Der ägyptische Zauber wirkt nach Mesopotamien herüber wie die ägyptische Mystik.

<sup>1)</sup> Geschrieben 8, also wie in den Papyri; unverstanden, daher nicht flektiert. Die orthographischen Nachlässigkeiten des jungen Schreibers habe ich im folgenden stillschweigend verbessert.

τελεὲμ διὰχ βαραχαθὼν βιβαθὰ χαχοὺλ ἀβαβουβὰρ 'Αδοναὲ κύριε¹) — καὶ ἐπικαλεῖςθαι τὸ ὄνομα τοῦ μεγάλου θεοῦ καὶ λέγειν ὁρκίζω ὑμᾶς, πᾶν πονηρὸν πνεῦμα καὶ πᾶν τῆμα²), φεῦγε ἀπὸ τὸν δοῦλον τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα τὸν βαστάζοντα τὸ φυλακτήριον τοῦτο καὶ ἀπὸ τὸν οἶκον αὐτοῦ καὶ ἀπὸ τὰ τέκνα αὐτοῦ, ὁποῖον δαιμόνιον τυγχάνοι, εἴτε θῆλυ εἴτε ἄρςεν εἴτε ἀνεμοδιτικὸν ἢ ἐν τῷ ὕδατι πορευόμενον. ἐκεῖνον γὰρ τὸν θεὸν ὁρκίζω ὑμᾶς, πονηρὰ πνεύματα καὶ ἀκάθαρτα, τὸν ἐπιβλέποντα ἐπὶ τὴν γῆν καὶ ποιῶν (so) αὐτὴν τρέμειν, τὸν 'Αδοναέ, τὸν Θωδοναήλ²), τὸν 'Αλαέθ, τὸν φοβερὸν Σαβαώθ, τὸν Βαραήθ, τὸν 'Αδεήθ, τὸν 'Εμανουὴλ') καὶ τοὺς ἁγίους ἀγγέλους, ὧν τὰ

<sup>1)</sup> Vgl. Dieterich, Abraxas 202, 31 in der Aufzählung der Gottesnamen: ώς δὲ Μωυςής ἐν τή ᾿Αρχαγγελική αλδα ζαω βαθαμμαχωμ ηβαδααμ αχωρ ριζ ξαη ωκεων πνεδ μεωυψ ψυχ φρωχ φερφρω ιαοχθω (oben 8. 56 und 14 A. 1). Die Einwirkung derselben Schrift sehen wir in einem ägyptischen Zauber, den Dieterich, Jahrb. f. Phil. Supplem. XVI 760 behandelt hat; er findet sich im Pap. Berol. II 101 ff. (Abh. der Berl. Ak. 1865 S. 158): eic Mwucéw cù đợ έφάνης τη άληθεία — έγω είμι ό δείνα, δετις τοι απήντηςα και δωρόν μοι έδωρήςω την του μεγίστου cou δνόματος γνώςιν, ου ή ψήφος . . . und in Verkurzung im Pap. Leid. V III 19 (Dieterich, ebenda 799): εγώ είμι ψ cυνήντητας ύπὸ τὸ ίερον δρος και έδωρήςω την του μεγίςτου ονόματός cou γνώςιν, ην και τηρήςω άγνῶς, μηδενί μεταδιδούς εί μὴ τοῖς τοῖς τυγμύτταις είς τὰς τὰς τὰς τελετάς. Der Judengott ist hier mit dem ägyptischen Sonnengott Horus (apcaumecc vgl. oben S. 26 A. 1) identifiziert. — Etwas anders gewendet ist die Vorstellung in einem anderen φυλακτήριον, Blatt 318 der Pariser Handschrift: τοῦτο τὸ φυλακτήριον εδόθη τῷ Μωυςή εν Αἰγύπτψ : ὕςτερον εδόθη τῷ βαςιλεῖ Cολομῶντι του (τῷ Cod.) ὑποτάξαι πῶν ἀκάθαρτον πνεθμα, ἀςθενίαν, βαςκανίαν, φοβεριςμόν, φρυακιςμόν, ρίγος καὶ ριγοπυρετόν, τριταίον καὶ τεταρταίον, ἢ καθήμενον ἢ ςυναντήματος η έπιβουλίας άερίου η καταχθόνιον η πελάγιον (? πελγόριον Cod.?) η μαγευόμενον η άλαλον η λαλούντα η έπιληπτικόν η πρόςχημα η άρπαξ η κόραξ (80; ó μέλας heißt der Dämon schon in den Papyri).

<sup>2)</sup> In dem Grabmal wohnt der Dämon, so wird chμα vielleicht auch für ihn gebraucht. — Die christliche Überarbeitung hebt sich in diesem Stück besonders leicht ab; ihr gehört hier: καὶ φίλει δὲ ἀναγινώςκειν . . . τοῦ ἀγίου πνεύματος καὶ ἐπικαλεῖςθαι τὸ ὄνομα τοῦ μεγάλου θεοῦ καὶ λέγειν.

<sup>8)</sup> Verbindung von Θώτ und 'Aδοναήλ (vgl. unten S. 298)? Ich gebe im folgenden die Engelnamen, auch wenn sie verdorben sind, nach der Überlieferung und stelle nicht einmal 'Aβρακάξ her. Das nützliche Vocabulaire de d'angeologie d'après les manuscrits hébreux de la Bibliothèque Nationale von Schwab (Mémoires de l'Académie des Inscriptions et belles lettres, div. sav. sér. I 10) bedürfte nach dieser Seite gewiß einer Ergänzung; aber nur ein Fachmann könnte auf Grund vollständigen Materials sie geben.

<sup>4)</sup> Sieben Gottesnamen.

όνόματα οὐκ εἶπε φερετὰ ἀκούειν, τὸν Γαβριήλ, τὸν Μιχαήλ, τὸν Οὐριήλ, τὸν Ῥαφαήλ, τὸν Σαμιςαήλ, τὸν Ἱεραμουήλ, τὸν ᾿Αβραςόν, τὸν Ξεναήλ, τὸν ᾿Αρκαφαήλ, τὸν ᾿Αχαήλ, τὸν Ϲαφουήλ, τὸν ᾿Αβριςήλ, τὸν Ἐμουήλ, τὸν ᾿Αρμόν, τὸν Ζηχαήλ, τὸν Μεθοδήμ καὶ τὸν Βρυζαήλ cùν τῷ ὀνόματι τοῦ μεγάλου θεοῦ, ὁ (τὸ Cod.) ὢν καὶ προῆν καὶ μένων είς τοὺς αἰῶνας τοὺς ἀπεράντους καὶ ἀτελευτήτους<sup>1</sup>), τοῦ μὴ άδικήςαι ή βλάψαι ή προςεγγίςαι τὸν δοῦλον τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα τὸν βαςτάζοντα τὸ φυλακτήριον τοῦτο ἢ τὴν οἰκίαν αὐτοῦ ἢ τοὺς ἀμπελώνας αὐτοῦ ἢ τὰς χώρας ἢ τὰ κτήνη, ἀλλ' ἵνα ἀπέλθατε ἐν ἀγρίοις δρετιν καὶ ἐκεῖτε φυγαδευθήτετε (so) \*), εἰτ τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸτ καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος, τῆς τριςυποςτάτου θεότητος. (2) δρκίζω ύμας τὰ πονηρὰ καὶ ἀκάθαρτα πνεύματα τὰ διοδιτικά, τὰ τριοδιτικά, τὰ ἐςπερινά, τὰ νυκτερινά<sup>8</sup>), εἰς τὸν θεὸν τὸν μέγαν cὰς (80) ὁρκίζω καὶ κατὰ τοῦ υίοῦ αὐτοῦ τοῦ εταυρωθέντος ὑπὲρ ἡμῶν ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου, τοῦ ἐντειλαμένου ποιήςαι τὴν κιβωτὸν τῷ Νωὲ διὰ τὸ μὴ άφανιςθήναι τὸ ἀνθρώπινον γένος⁴), ὁρκίζω ὑμᾶς εἰς τὸν θεὸν τὸν μέγαν καὶ ὑψηλόν, δν παρίστανται μυριάδες ἀγγέλων καὶ λειτουργοῦςιν αὐτῷ, Χερουβίμ, ἀρχαί, ἐξουςίαι, θρόνοι, κυριότητες, ἐξαπτέρυγα, πολυόμματα, καὶ αἱ δυνάμεις δ), καὶ τὸ ἄγιος ἄγιος ἄγιος ἀκαταπαύςτψ φωνή ἀνα-

<sup>1)</sup> Vgl. Offenb. Joh. 1, 8: ό ὢν καὶ ό ἢν καὶ ό ἐρχόμενος (?).

<sup>2)</sup> Vgl. Matth. 12, 43: ὅταν δὲ τὸ ἀκάθαρτον πνεθμα ἐξέλθη ἀπὸ τοῦ ἀνθρώπου, διέρχεται δι' ἀνύδρων τόπων ζητοῦν ἀνάπαυςιν και οὺχ εύρίςκει. Das Verbannen der bösen Geister in die Wüste begegnet mehrfach in diesen Amuletten.

<sup>3)</sup> Die Dämonen der Kreuzwege stammen direkt aus dem antiken Zauber. Wie treu sich die äußeren Formen desselben halten, zeigt auch ein Gebet auf Blatt 485 derselben Handschrift: ἐάν τις ἄνθρωπος ἔδηςεν ἢ ἐκατέθηκεν ἢ ἐφαρμάκωςεν ἢ θήκας (ἔθηκας Cod.) αὐτὰ (die Fluchtafeln und dergl.) ἐν τοῖς θεμελίοις τοῦ οἴκου αὐτῶν ἢ ἐν εἰςόδοις ἢ ἐν ἔξόδοις ἢ ἐν θυρίδι ἢ ἐν κοίτη ἢ ἐν κοιτῶνι ἢ ἐν κοπρία ἢ ἐν ἄρατι ἢ ἐν διοδία ἢ ἐν τριοδία ἢ ἐν δρεςιν ἢ ἐν καιτῶνι ἢ ἐν κοπρία ἡ ἐν ἔρήμοις τόποις, ἢ ὅπου εἰςὶν τὰ φάρμακα ἢ ὅπου κεῖται ἡ κατάθεςις τῶν φαρμάκων, καὶ πάντα τὰ πονηρὰ πνεύματα καὶ ςυναντήματα, ἐξέλθατε καὶ ἀναχωρήςατε ἀπὸ τῶν δούλων τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα ἀπὸ πάςης εἰςόδου καὶ ἐξόδου αὐτῶν ἀπὸ τῆς ὥρας ταύτης καὶ ἀπέλθατε ἐπὶ τὰς τῶν ποιηςάντων κεφαλὰς καὶ ςυνειδότων, εἴτε ξένος ὑπῆρχεν εἴτε ἵδιος ἢ πάροικος ἢ παροδίτης, ἢ μάγος ἢ μάγιςςα. Weiter vgl. S. 164 A. 1. Das Gebet stammt aus dem VI. bis VII, Jahrhundert.

<sup>4)</sup> Vgl. über Noah als Typus des Erretteten oben S. 113.

<sup>5)</sup> Die einfache Formel des astrologischen Mystizismus: δν τρέμουςιν άγγελοι, ἀρχάγγελοι, θρόνοι, κυριότητες, ἀρχαὶ καὶ ἐξουςίαι findet sich in einem anderen φυλακτήριον Blatt 820°.

κράζουςιν, όρκίζω ύμας τὰ ἐνακόςια έξήκοντα πνεύματα της ἐκκληςίας τοῦ πογηροῦ τὰ ὀμόςαντα τῷ βαςιλεῖ Cολομῶντι¹), ὅτε ἀπέκλειςεν ύμας είς τὰς χαλκάς ὑδρίας διὰ τοῦ ἀρχαγγέλου Γαβριὴλ\*) τοῦ ἔχοντος την έξουςίαν έπὶ της Βαςκανίας, τὰς πηγάς ξηραινούςης (ξηραίνοντας Cod.) καὶ τὰ ὕδατα κατακλειούςης (κατακλύουςιν Cod.) καὶ ψυγάς κακουγούςης (Keil, κακωγούςιν Cod.) καὶ θυμῶ θανατούςης (θανάτωςον Cod.)· καὶ ὥρκιςεν αὐτὴν ὁ ἀρχάγγελος θεοῦ παντοκράτορος ούτως δρκίζω σε Βακκανία είς τον θεόν τον μέγαν, δν οί ούρανοί τρέμουςιν, γή ξηραίνεται καὶ ςαλεύεται, ἄςτρα πίπτουςιν, ὁ ήλιος ςκοτιςθής εται ἀπὸ τῆς φοβερᾶς ὀργῆς αὐτοῦ<sup>8</sup>), ἵνα φοβηθῆς καὶ δεθῆς κάκειτε (Keil, κακίτε Cod.) Βατκανία μετά των ύπό τε πονηρών πνευμάτων ἀπὸ τὸν δοῦλον τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα τὸν βαςτάζοντα τὸ φυλακτήριον τοῦτο καὶ ἀπὸ τὸν οἶκον αὐτοῦ καὶ ἀπὸ τῶν τέκνων [αὐτῶν] αὐτοῦ, ἵγα έξάρης ἀπ' αὐτοῦ πῶν ἄλγος καὶ πόνον καὶ μετώπων καὶ ὀφθαλμῶν, κἂν **cτόμα, κἂν τράχηλον, κἂν ὧμον, κἂν χεῖρα, κἂν cτήθος, κἂν ψοιάν (ψυίαν** Cod.), καν νεφρούς, καν κοιλίαν, καν έντερα, καν καυλόν, καν έδραν (Keil, άυλον κάν ενδια Cod.) κάν γόνατα, κάν ςκέλος, κάν πόδα, κάν εγκέφαλον. καὶ ἀπὸ (ἐπὶ Cod.) τῶν τριακοςίων έξήκοντα πέντε άρμῶν καὶ ἀπὸ τῶν εἴκοςι πέντε ςπονδύλων, ἵγα ἀναγωρήςητε εἰς τὰ ἄγρια ὄρη καὶ ἐνοικήςητε είς την τοῦ έγθροῦ αὐτοῦ οἰκίαν καὶ ἐμφράξητε καὶ γαλινώςητε τὸ cτόμα αὐτοῦ, ἵνα μὴ δύναται κατ' ἐμοῦ λέγειν τι.4) εἰς ἐκεῖνον

<sup>1)</sup> Der Eid wird auf einem Papyrus des IV. Jahrhunderts (Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1898 S. 66 Z. 28) erwähnt; ebenso z. B. in einem andern φυλακτήριον des *Parisinus* 2316 Blatt 318\*: όρκίζω ύμας τα μύρια ένακόςια ένενήκοντα όνόματα (vgl. oben S. 17 A. 6) άτινα ψμόςατε τῷ βαςιλεῖ Cολομῶντι, ὅτι ὅπου δὰν ἀκούςωμεν τὸ ὄνομα κυρίου Cαβαώθ, φευξόμεθα ἀπὸ τῶν ἐκεῖςε. Cολομὼν δὲ λαβών coφίαν παρὰ θεοῦ ἔκλειςεν αὐτὰ εἰς ὑδρίας τὰς χαλκᾶς καὶ ἐςφράγιςεν αὐτὰς τῷ ὀνόματι τοῦ θεοῦ (vgl. Vassiliev a. a. O. 382. Hier sind es 19999 böse Geister).

<sup>2)</sup> Gabriel ist hier wie öfters willkürlich für Michael eingesetzt. Auf dieselbe Fassung spielt das jüngere Amulett Vassiliev 333 an. Benutzt ist eine Schrift Salomos, deren Gebrauch in Ägypten schon Zosimos bezeugt (Berthelot, La chimie au moyen âge II 265). Sie hieß "die sieben Himmel" (Hechaloth?), erzählte aber auch die Bannung der Dämonen in sieben oop(a).

Vgl. Ev. Matth. 24, 29; Nahum 1, 4; Joël 3, 15, sowie Dieterich, Jahrb.
 Phil. Supplem. XVI 774, Abraxas 140.

<sup>4)</sup> So in einem andern Amulett Blatt  $814^v$ : φυλακτήριον τοῦ ἀνθρώπου καὶ τοῦ οἴκου (vgl. oben S. 30). φυλακτήριον τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ τοῦ δεῖνα ἀπὸ παντὸς πονηροῦ πράγματος. κύριε, βοήθηςον τὸν δοῦλόν ςου ὁ δεῖνα τῷ ἔχοντι τὸ φυλακτήριον τοῦτο ἀπὸ γλώςςας ἀνθρώπων κακῶν ἢ ψεύδους ἢ καταλαλιὰν ἢ μαγείαν ἢ ςυκοφαντίαν καὶ πᾶςαν ἐναντίω $\langle c_i \rangle$ ν ἀπὸ τὸν δοῦλον τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα,

τὸν θεὸν ὑμᾶς ὁρκίζω τὰ πονηρὰ καὶ ἀκάθαρτα πνεύματα τὸν χαλινώς αντα τοὺς λέοντας ἐν τῷ λάκκῳ τοῦ Δανιὴλ καὶ φυλάξαντα τοῦτον άλώβητον, ἵνα ποιήςητε καθώς εἶπον ὑμῖν, καὶ μὴ ἔχειν τὴν ἐξουςίαν κατὰ τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα καὶ τοῦ οἴκου αὐτοῦ καὶ τῶν τέκνων αὐτοῦ, τὸν βαςτάζοντα τὸ φυλακτήριον τοῦτο. (3) ἔτι ὁρκίζω ύμας και είς τους άρχαγγέλους κυρίου ζαβαώθ παντοκράτορος, είς τὸν πρωτάγγελον Μιχαὴλ τὸν ἔχοντα τὴν ἐξουςίαν εἰς τὸ τοῦ ἀνθρώπου πνεῦμα, εἰς τὸν Γαβριὴλ τὸν ἐπὶ τῆς χαρᾶς, εἰς τὸν [[ἐπὶ τὸν]] Οὐριὴλ τὸν ἐπὶ τῆς ὑγίας, εἰς τὸν Ῥαφαὴλ τὸν ἐπὶ τῆς ἰάςεως, †Μιχαὴλ τὸν έπὶ τοῦ κριτηρίου, Λουὴλ τὸν ἐπὶ τοῦ ὕπνου, Cιχαὴλ τὸν ἐπὶ τοῦ ρίγους καὶ πυρετοῦ, † Ραφαὴλ τὸν ἐπὶ τῶν πόνων καὶ όδυνῶν, Μελχοιδόν τὸν ἐπὶ τοῦ ὕδατος καὶ τῶν πηγῶν, 'Ραφαὴλ τὸν ἐπὶ τῶν ποταμών 1), Cαραζαὴλ τὸν ἐπὶ τῶν ὀρέων, Cαμουςαὴλ τὸν ἐπὶ ξύλου οἰκίας (ζήλου ἡκίας Cod.) καὶ εἰς τὸν Ἐμανουὴλ τὸν υίὸν καὶ λόγον τοῦ θεοῦ ἡμῶν τὸν μέλλοντα κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς, καὶ εἰς τοὺς πάντας ἀρχαγγέλους τοὺς παριςταμένους ἐνώπιον τῶν θρόνων τοῦ θεοῦ, Μιχαήλ, Γαβριήλ, Οὐριὴλ καὶ 'Ραφαήλ, 'Ενοπριήλ, Βαρναβαήλ, [[èπὶ] Ἰουήλ, Ταθηήλ, Μελῶν, Ἐξανκανθά, ᾿Αςτεναήλ <sup>9</sup>), καὶ εἰς πάντας τούς ἐπὶ τῆς (τούς Cod.) ὑπουργίας, ἵνα ποιήςητε καθώς εἶπον ὑμῖν. οί πάντες τοῦ θεοῦ παγάγιοι ἄγγελοι καὶ ὑπουργοὶ τῆς αὐτοῦ μεγαλειότητος, βοηθήςατε τὸν δοῦλον τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα τὸν βαςτάζοντα τὸ φυλακτήριον τοῦτο· ἀποδιώξατε πᾶν κακὸν ἀπ' αὐτοῦ καὶ τὸν οἶκον αὐτοῦ καὶ ἀπὸ τὰ τέκνα αὐτοῦ, καὶ δότε αὐτῷ νίκην κατ' ἐχθρῶν όρατῶν καὶ ἀοράτων, ναὶ κύριε Ἰηςοῦ Χριςτέ<sup>8</sup>), ὁ θεὸς ἡμῶν, τένοιτο διὰ τῆς ἁγίας ςου μητρὸς καὶ πάντων τῶν ἁγίων ςου, ἀμήν.

Daß unser Amulett aus verschiedenen älteren Bestandteilen zusammengesetzt ist, zeigt schon die Verschiedenheit der Engellehre. Den ägyptischen Gebeten steht am nächsten der dritte Teil. Gerade er berührt sich am engsten mit der oben (S. 18 A. 1;

ΐνα είναι ἄπρακτοι και ἀνενέργητοι ώς νεκροί, ὅπως μὴ ἐργάζωνται ἢ εἴπωςι ἢ πράξωςι ἢ ευκοφαντήςουςιν ἢ ἐλεύςονται λοιδορείν και θανάςιμόν τι μὴ ἐργάcoνται κατ' ἐμοῦ (folgen magische Zeichen und Silben) ἢ ευνδούλοις μου ⟨μἡτε⟩
μεγιστάςι και εατράπαις τι κατ' ἐμοῦ δόλιον εἴπωςιν καὶ ἐργάςονται.

Vgl. das φυλακτήριον bei Vassiliev 343: ἄγγελος 'Ραφαὴλ ὁ ἐπὶ τὸν ποταμὸν ἔχων τὴν ἔξουςίαν, βοἡθει, dazu die Geschichte wie Rafael dem auferstandenen Christus begegnet und ihn um Macht bittet. Die Zahl der Engel ist hier zwölf.
 Elf Namen, einer scheint ausgefallen.

<sup>3)</sup> Vgl. oben S. 29 Gebet VII 11: ναὶ κύριε Κνήφ. Um Sieg über alle Feinde betet auch der Ägypter, vgl. S. 21 ff.

30 A. 8) charakterisierten Προςευχή τοῦ άγίου Γρηγορίου τοῦ θεολότου. Sie zählt folgende Engel auf: Ναςαήλ, ὁ ἐπὶ τῶν ὀρέων, **C**αμαήλ, δ ἐπὶ τοῦ ποταμοῦ, ᾿Αφεμεήλ, δ ἐπὶ τοῦ οἴκου, **C**υχαήλ, ό ἐπὶ τοῦ ριγοπυρετοῦ, Ἰωήλ, ὁ ἐπὶ τοῦ ὕπνου, Ὑαγουήλ, ὁ ἐπὶ τῶν βοῶν καὶ τῶν προβάτων καὶ τῶν αἰγιδίων, Μελχιςεδέκ, ὁ ἐπὶ τοῦ ποταμοῦ καὶ τῶν φρεάτων, ᾿Αγαθοήλ, ὁ ἐπὶ τῆς νίκης καὶ τῆς χαρᾶς, Φλογοθοήλ, ὁ ἐπὶ τῆς βροντῆς καὶ χαλάζης, Φαρμαχαήλ, ὁ ἐπὶ της κλίνης, Cαριςαήλ, ὁ ἐπὶ της εἰρήνης καὶ ἡμέρας καὶ νυκτός, Cαήλ, ό ἐπὶ τῶν ἀςθενούντων καὶ όδυνωμένων. Es folgen hierauf: οἱ παρεςτώτες ἐνώπιον τοῦ θεοῦ τοῦ παντοκράτορος Μιχαήλ, Γαβριήλ, Οὐριὴλ καὶ Ῥαφαήλ. Direkt auf diese Apokalypse beruft sich ein anderes Amulett (Blatt 436<sup>r</sup>), in dem Gott angerufen wird: διὰ τῆς προςευχής τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ θεολόγου¹) καὶ Γρηγορίου καὶ διὰ τής εφραγίδος του μέλλοντος ξρχεςθαι κρίναι ζώντας και νεκρούς, βατιλεύτ ήμων Ίητους Χριττός, και οι άγγελοι του μεγάλου θεου, Μιχαὴλ (ἐπὶ) τοῦ πνεύματος τοῦ ἀνθρώπου. Γαβριὴλ ἐπὶ τῆς χαρᾶς, Οὐριὴλ ἐπὶ τῆς ὑτίας, 'Ραφαὴλ ἐπὶ πόνων καὶ νόςων, Caμουὴλ ἐπὶ ύετοῦ καὶ χαλάζης, Cαμιζαὴλ ἐπὶ τῆς ὕλης ξύλων (ἐπὶ τοῖς ὕλοις ξυλοῖς Cod.) Ἰωὴλ ἐπὶ τοῦ ὕπνου, †Οὐριὴλ ἐπὶ τῆς ἀγρυπνίας, [[Cuχαὴλ έπὶ τής ἀγρυπνίας Τυχαήλ έπὶ δίγους καὶ πυρετοῦ, ᾿Αφαμαήλ ἐπὶ τής άγάπης, †Οὐριὴλ ἐπὶ τῆς εἰρήνης, Cαμουὴλ ἐπὶ τῆς βροντῆς, 'Αμοιχιὴλ έπὶ τῆς ἀςτραπῆς, Κρίτιμος ἐπὶ κριτηρίου, οὖ(τοί εἰ)ςιν οἱ ἄγγελοι καὶ οί άρχάττελοι οί προητούμενοι ένώπιον τοῦ θεοῦ. Die Zusammenhänge dieser Literatur mit theoretischen Schriften, bezw. Offenbarungen, liegen wohl klar zu Tage. Sie geben ihr die Wichtigkeit. -

In dem zweiten Teil tritt besonders die mit dem Salomonseide verbundene Begegnung der Βασκανία (Behexung) mit dem Engel Michael, bezw. Gabriel, hervor.<sup>2</sup>) Weitere Schilderungen bietet dieselbe Handschrift, z. B. (Blatt 318 ff.): δρκίζω ὑμᾶς κατὰ τοῦ Μιχαὴλ τοῦ ἀρχαγγέλου, δς ὑπήντηςεν τὴν Βασκανος ὑνην καὶ ἐπηρώτης εν αὐτήν πόθεν ἔρχη καὶ ποῦ πορεύη; ἡ δέ εἶπεν αὐτῷ· ἐγὼ ὑπάγω ἐπτὰ (ἐπὶ τὸ?) πηγὰς ὑδάτων ἀποκλεῖςαι, ἄλωνας ἐκκαῦςαι, κονιορτὸν

<sup>1)</sup> Der Evangelist zum Unterschied von dem Täufer, vgl. Wessely, Denkschr. d. K. K. Ak. 1893 S. 69. Er scheint als Verfasser der Apokalypse betrachtet zu sein.

<sup>2)</sup> Βακανία oder Βακοςύνη ist offenbar für Lilith eingetreten, die Königin der nächtlichen Schadengeister, die wie eine "Εμπουςα oder strix erscheint (A. Kohut, Jüdische Angelologie S. 87). Daß sie langhaarig ist, wird besonders hervorgehoben (ebenda S. 88). Interessant ist die vollständige Hellenisierung dieser Vorstellungen in unserem Text.

ἀποτινάξαι, καὶ νεῦρα καὶ ὀςτέα ςυντρῖψαι, μυελούς ἐκκενῶςαι, νεότητα ἐκκόψαι<sup>1</sup>), ἄνδρας καὶ γυναῖκας ἀποχωρίςαι, παίδων χολὰς διαρρήξαι, θαλάμους<sup>2</sup>) άδικήςαι καὶ τὴν παρθένον μιᾶναι καὶ κάλλη (κάλη Cod.) άφανίςαι, καὶ πάςαν νόςον ἐπάγω τοῖς ἀνθρώποις. καὶ ἐξώρκιςεν αὐτὴν Μιχαὴλ ὁ ἀρχάγγελος κατὰ τοῦ παντοκράτορος θεοῦ καὶ κατὰ τοῦ έπταςτόμου φρέατος της κολάςεως φοβήθητι, Βαςκοςύνη, τὸ μέγα ονομα τοῦ θεοῦ. εὶ δὲ καὶ παρακούτης μου τοὺς ορκους τούτους, έντελεῖ κύριος Καβαὼθ ἄγγελον ἀποτομής βαςανίζοντά ςε καὶ βάλλοντά ce εἰς τὴν κάμινον τοῦ πυρὸς τὴν καιομένην. ὁρκίζω ce, Cτραγγαλιὰ πολύμορφε, ή ἐπερχομένη ἐπὶ τὰ μικρὰ παιδία, ἥτις ἔχεις χεῖρα ςιδηρᾶν καὶ τύρεις τὰ παιδία καὶ κλέπτεις αὐτὰ καὶ τελευτῶςιν ταῦτά εἰςιν τὰ ονόματα των άγιων άγγέλων, οἵτινες ἄγγελοι καὶ ἀρχάγγελοι καταρτοῦς τὴν Γελοῦν $^8$ ) καὶ πᾶν ἀκάθαρτον πνεῦμα ἄρς καὶ θῆλυ, (λέγε) Έβραΐδι φωνή διαλέγων Μιχαήλ, Γαβριήλ, Οὐριὴλ καὶ Ῥαφαήλ, Μανουταμουήλ, 'Αβεταβέκ, Γιχαήλ, 'Ερερεήλ, 'Ιαβουήλ, Γαβαώθ, 'Αδοναήλ, 'Ελιάρ4), 'Αραχήμ, Μαρουήλ, Χήζα, 'Ιαζαχαήλ, Μιςαήλ. δινήθητι δευγόως (δυνήθης όξυγόνως Cod.), παν ακάθαρτον πνεύμα. Ein ähnliches Stück ohne Anfang lautet (Blatt 432): ώς ἐκατήρχετο ἐκ τοῦ οὐρανοῦ ὁ ἀρχάγγελος Μιχαήλ, ὑπήντηςεν αὐτῷ τὸ ἀκάθαρτον πνεῦμα ἔχουςα τὰς τρίχας ξως τῶν πτερνῶν αὐτῆς καὶ τοὺς ὀφθαλμοὺς αὐτοῦ (so) πεπυρωμένους και λέγει αὐτὴν ὁ ἀρχάγγελος Μιχαήλ πόθεν ἔρχη και ποῦ ὑπάγη; ἀπεκρίθη ἡ μιαρά, λέγει αὐτῷ ἐγὼ ἀπέρχω εἰςελθεῖν εἰς τὸν οἶκον ὡς ὄφις, ὡς ὁράκων, ὡς ἐρπετόν τετράποδα ἐξαλείψω. ἐγὼ ύπάγω ποιήςαι γυναικών πληγάς, έγὼ ποιῶ αὐτὰς καρδίαν πονήςαι, γάλα (ξηραίνεςθαι, τρίχα) φρίξαι δυνάςτη τοῦ οἴκου καὶ πάλιν (πάλην Cod.) ποιῶ ⟨ἐκτε⟩ταμένην.<sup>5</sup>) καὶ τότε ἀποκτενῶ αὐτά. τὸ γὰρ ὄνομά μου Παξαρέα καλούμαι. ὅτε τὰρ ἔτεκεν ἡ ἁτία Μαρία τὸν λότον τῆς άληθείας, άπήλθον αὐτὴν (αὐτὰς Cod.) πλανήςαι καὶ εύρέθην (?) πλανημένην (?). καὶ πιάςας αὐτὴν ὁ ἀρχάγγελος Μιχαὴλ ἐκ τῶν δεξιῶν αὐτῆς πλοκάμων, καὶ λέγει αὐτὴν Μιχαὴλ ὁ ἀρχάγγελος ἀνάγγειλόν μοι τὰ

<sup>1)</sup> ἐγκόψαι Cod., verb. Keil. 2) ὀφθαλμούς Cod., verb. Keil.

<sup>3)</sup> Vgl. die Γελώνια φοβερά in dem jüdisch-christlichen Zauber des IV. Jahrhunderts bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Ak. 1898 S. 66 Z. 86.

<sup>4)</sup> Aus Βελιάρ? Es ist die wüsteste aller dieser Namenshäufungen.

<sup>5)</sup> Einiges scheint ausgefallen; daß die Unholdin sich besonders gegen die Wöchnerinnen wendet, ist allgemeiner jüdischer Aberglauben. Für das folgende αὐτά läge es nahe αὐτήν oder αὐτάς zu schreiben; aber vermutlich waren in der Lücke die Kinder erwähnt. Eine volle Herstellung scheint unmöglich.

δώδεκά cou ὀνόματα. 1) καὶ λέγει τὸ πρῶτον ὄνομα Γελοῦ καλοῦμαι, τὸ δεύτερον Μορφοῦς, τὸ τρίτον Καράνιχος, τὸ τέταρτον ᾿Αμιξοῦς, τὸ πέμπτον ᾿Αμιδαζοῦ, τὸ ἔκτον Μαρμαλάτ, τὸ ἔβδομον Καράνη, τὸ ὅγδοον 

Καράνη, τὸ δέκατον ᾿Αβιζά, τὸ δέκατον ᾿Αριανή, τὸ ἐνδέκατον Μαράν, τὸ δωδέκατον †Μαρμαλάτ. ὅπου εἰςὶν τὰ δώδεκά μου ὀνόματα καὶ τὸ ὄνομά cou, ἀρχάγγελε Μιχαήλ, καὶ τὸ ὄνομά cou, Cιςίνιε ) καὶ 

Καὶ τὸ ὄνομά του μὴ εἰςέλθω εἰς τὸν οἶκον τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα, ἐπὶ ὀνόματος πατρὸς υἱοῦ καὶ άγίου πνεύματος νῦν ⟨καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων⟩. Man sieht, wie diese Begegnung mit dem Schwur, welchen die bösen Geister dem Salomon schwören, verbunden werden konnte.

So bleibt nur noch der erste Teil des langen φυλακτήριον, von dem ich ausging; er wird im wesentlichen aus der ᾿Αρχαγγελικὴ βίβλος stammen.<sup>8</sup>) Auch die Worte: ὧν τὰ ὀνόματα οὐκ εἶπε φερετὰ ἀκούειν beziehe ich auf sie. Gott hat die Namen der Engel und den Gottesnamen selbst erklärt. —

Die weitere Christianisierung dieser seltsamen Texte zu verfolgen, genügen schon die Sammlungen Vassilievs. Wenn in dem jüdischen Texte noch Michael und Gabriel den Giften begegnen, die ausziehen den Menschen zu schaden, so tritt dafür bald Christus und Michael ein (vgl. S. 336. 337 und praef. LXVIII). Auch allein begegnet Christus in einem φυλακτήριον des von mir benutzten

<sup>1)</sup> Die Erklärung gibt der oben (S. 257 A. 2) angeführte Liebeszauber. Hekate-Isis hat zwölf Namen und zwölf Stundengeister. Verwandt ist die Erzählung bei Vassiliev 336: Beelzebul, Sachael und Zazael gehen mit ihrer Mutter Dalida, die ihre zwölf Kinder trägt, spazieren; da begegnen ihnen Christus und Michael und bannen sie in die Wüste.

<sup>2)</sup> Wohl der angebliche Verfasser der Michael-Legende, vgl. Lueken, Michael 78 A. 3. — Da Michael besonders in Hierapolis verehrt ist und hier eine 'Exidva ihren Kult hatte, wäre möglich, daß für diese Version eine lokale Anknüpfung gegeben war. Zum Vergleich füge ich eine Stelle aus den Contes et romans de l'Égypte chrétienne von Amélineau (I 41) an; in der koptischen Legende der heiligen Euphemia sagt Satan zu Michael: o Monseigneur l'archange, aie pitié de moi: j'ai eu l'audace de commettre la faute d'entrer dans une chambre où se trouvaient ton nom et ton image; je t'en supplie, ne me fais pas périr avant que le terme de mon existence soit arrivé . . . . Je vais te promettre devant Dieu de ne plus entrer dans un endroit où sera ton nom.

<sup>3)</sup> Das Buch selbst kann nicht gut nach dem zweiten Jahrhundert n. Chr. angesetzt werden, aber sehr wohl schon in vorchristliche Zeit heraufreichen. Wieder zeigt sich der Zusammenhang der Amulette mit der Offenbarungsliteratur.

Parisimus 2316 einem ἡμικράνιον, das auszieht, dem Menschen Kopfschmerz zu bringen, und bannt es in die Wüste. Reiner jüdisch ist die Erzählung von den drei Engeln geblieben, die am Sinai spazieren gehen und dort entweder das ῥεῦμα oder die sieben Krankheitsgeister treffen und bannen¹); und doch ist gerade dieser Zauber auch in lateinischer Sprache im Occident verbreitet (ebenda 331 und praef. LXVII). —

Einen zweiten Typus derartiger mit dem Zauber verbundener Erzählungen bieten die von Vassiliev S. 337 und 339 herausgegebenen φυλακτήρια: Christus und die Apostel oder Christus und Petrus gehen mit einander, da hören sie einen großen Lärm²); Christus erfährt von seinen Jüngern, daß die Not dieses oder jenes Frommen Anlaß ist, und sendet nun die Jünger zu ihm. Eine ursprünglichere Fassung, die wohl auf irgend eine apokryphe Wundererzählung oder Apokalypse zurückgehen mag, bietet ein Zaubergebet des Parisinus 2316 Blatt 426°; der Anfang war schon im Archetypos ver-

<sup>1)</sup> Die astrologischen Zahlen spielen dabei immer die entscheidende Rolle. In einem Schlangenzauber des Parisinus werden die 72 Geschlechter der giftigen Tiere gebannt; in dem Gebet des Paulus gegen Giftschlangen (Vassiliev 330) sind es τξε΄ και ήμιου γενεαί (in der Überlieferung des Vindobonensis, den Vassiliev benutzt, und in einer sehr ähnlichen Redaktion dieses Gebetes, die ich im Barberinus III 63 Blatt 414 fand, allerdings τάς ξε' και ήμιςυ, allein τάς ist aus τ' geworden). Ähnlich kennt das φυλακτήριον der Maria bei Vassiliev S. 323, welches ich in etwas anderer Fassung und auf einen Mann namens Nikolaos gestellt im Vaticanus gr. 685 Blatt 215 wiederfand, 72 Krankheiten, das oben angeführte φυλακτήριον (Teil II, S. 395) 365 άρμοί des menschlichen Leibes, u. s. w. Man erinnere sich, daß in dem ägyptischen Glauben der kuvoκέφαλος 72 Glieder und die Erde 72 Völker hatte. Auch sie begegnen in den Amuletten des Parisinus wieder. Es heißt von Christus (Blatt 485 ): δ καταιςχύνας τοὺς οβ΄ βαςιλεῖς τῶν Ελλήνων (der Heiden). Die Annahme von 72 oder abgerundet 70 Völkern und Völkerengeln begegnet im Judentum allerdings früh (vgl. über sie Lueken, Michael 13 ff., Bousset, Religion des Judentums 318, Eisenmenger, Entdecktes Judentum I 810); aber sie steht in so offenkundigem Zusammenhang mit der Astrologie, und eine Beeinflussung der Quelle Horapollons (vgl. S. 265 A. 3) durch jüdische Anschauungen ist so unwahrscheinlich, daß wir auch hier die Priorität für Ägypten in Anspruch nehmen müssen. Die Fortbildung zeigt der Zauberpapyrus bei Wessely, Denkschr. d. K. K. Akad. 1888 S. 121 Z. 8056; τὸν καταδείξαντα τὰς ἐκατὸν καὶ τεςςεράκοντα γλώςςας και διαμερίςαντα τῷ ίδίψ προςτάγματι.

<sup>2)</sup> Reizend ist die Schilderung, wie die Engel und Erzengel zusammenlaufen; sie weist auf eine Entlehnung dieses Typus aus einer Vision.

loren: (cè) τὸν ςυλληφθέντα ἐκ τοῦ πνεύματος<sup>1</sup>), ἀποδίωξον πᾶν πονηρὸν ἀπὸ τὸν δοῦλογ τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα. τὲ τὸν ταρκωθέντα ἐκ τῆς παρθένου, cè τὸν διενεχθέντα<sup>8</sup>) ἐκ τοῦ ἀγγέλου, ἀποδίωξον πᾶν κακὸν άπό τὸν δούλον τοῦ θεοῦ ὁ δείνα. ὁ εἰπών τρηγορείτε καὶ προςεύχεςθε ό ἀνοίξας (τοὺς) ὀφθαλμοὺς τοῦ τυφλοῦ ἐκ τενετής, ὁ ἐτείρας Λάζαρον ἐκ τοῦ μνημείου, ὁ ἀμνὸς ὁ ἄμωμος καὶ ἄςπιλος. τὰ ὀνόματα τῶν εἴκοςι τέςςαρα πρεςβυτέρων<sup>8</sup>) εἰςὶν Ἐνωήλ, ᾿Αρνεήλ, ᾿Αφαήλ, 'Ρωχθιήλ, Βρίξ, Τριφαήλ, Βρίγματος (Βρίγμα Cod.), 'Ημιθριήλ, Φθορωρωί, **C**υμωρᾶς, **N**αφαήλ, 'Ερερεήλ, 'Ανήλ, †Τριφεήλ, **Ζ**ωξωραήλ, Ταρξιήλ, 'Ανιήλ, Ξιφιήλ, 'Αβνιήλ, 'Αφεδεεήλ, Ζαμιήλ, Χαλαλαήλ, 'Αζαζωή, Μαμωνά. εἰcὶ δὲ καὶ τὰ ὀγόματα τῶν έπτὰ διακόνων Νακεναήλ, Χιὴλ καὶ Ίηλ τὸὲ ἔκδηλος, Ῥαψαναήλ, Ἀθανεςτάν, τό ἀναλιπτικόν. ἐν ὀνόματι τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἱοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος. ὡς⁴) ἐπεριπάτει δ κύριος ήμῶν Ἰηςοῦς Χριςτὸς ἐν χωρίω Γεθςημανεῖ μετὰ Ἰωάννου, ἤκουςαν κτύπον μέγαν καὶ θόρυβον ἐπὶ τῆς γῆς, καὶ εἶπεν Ἰωάννης: κύριε τί έςτιν δ κτύπος καὶ δ θόρυβος ἐπὶ τῆς γῆς; Die Antwort Christi, deren Anfang fehlt, besagte: gegen den N. N. kommt ein entsetzlicher Dämon in Kindergestalt; daher erhob sich der Lärm καὶ ἐθορυβήθη ἡ τῆ. ἀλλὰ ὕπατε, Ἰωάννη, καὶ εἰπὲ εἰς τὸ δεξιὸν ώτίον· φεῦτε παιδίον, φεῦτε δαιμόνιον παιδίον (παιδίων Cod.) ἀπό τὸν οἶκον τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα. cτῶμεν καλῶc, cτῶμεν μετὰ φόβου. ἀμήν. Das παιδίον ist offenbar eines jener zwölf Kinder der "Mutter des Teufels" (vgl. oben S. 299 A. 1). —

An eine neutestamentliche Wundergeschichte schließt der schon erwähnte Schlangenzauber des Paulus, den Vassiliev S. 330 nach Vindob. theol. 104 herausgegeben hat und ich nach Barber. III 63 Blatt 414 benutze. Gerade er zeigt die Art der Christianisierung trefflich. Das Wunder wird zunächst nach der Apostelgeschichte

<sup>1)</sup> ἐκ τής παρθένου Cod. Auch nach der zweiten Anrufung cè τὸν cαρκωθέντα ἐκ τής παρθένου wird die Formel ἀποδίωξον — ὁ δεῖνα zu ergänzen sein.

<sup>2)</sup> διωχθέντα Cod. Christus ist durch die Reiche der Archonten von Gabriel hindurchgetragen worden.

<sup>3)</sup> Vgl. Offenbarung Johannis 4, 4. Die πρεςβύτεροι (Stundenengel?) kehren öfters in diesen Texten wieder; die Namen wechseln natürlich (vgl. Vassiliev 341. 342). Die im folgenden erwähnten sieben διάκονοι sind wohl die έπτὰ πνεύματα του θεου in der Offenbarung.

<sup>4)</sup> Man beachte die Zweiteilung des Zaubers, die hier wie in der Regel die verschiedenen Elemente scharf sondert.

(28, 3—6) erzählt. Paulus schließt: ἐγὼ δὲ πνεῦμα ἄγιον ἔχων μετ' ἐμοῦ ἐξετίναξα αὐτὴν (die -ἔχιδνα) ἐν τῆ ἀναφθείςη φλογὶ καὶ μηδέν τι δεινὸν παθὼν παρ' αὐτῆς εἰς ὕπνον ἐτράπην. Möglichst unpassend schließt hieran als zweiter Teil die Erzählung, daß in der Nacht der Erzengel Michael ihm ein Buch vom Himmel bringt und ihn dort den Schlangenzauber nachschlagen heißt, und daß Paulus nun am folgenden Morgen abliest: ἐξορκίζω ὑμᾶς τξε΄ ἥμιςυ γενεὰς τῶν θηρίων τῶν ἐρπόντων ἐπὶ τῆς γῆς κτλ. Die Formel wie die Erzählung von dem vom Himmel gesandten Buch zeigt, daß es sich um einen ägyptisch-jüdischen Zauber handelt, der mit der Person des Paulus erst nachträglich verbunden ist. Die genauesten Parallelen geben die Stories of the High Priests of Memphis.

Daß die Namen der vierundzwanzig Presbyter der Apokalypse wie Engelnamen behandelt werden, kann nicht befremden. Später treten ganz allgemein die Namen der Heiligen ein und werden unter der Einwirkung der Zaubertradition ähnlich empfunden.1) So bietet uns der Parisinus 2316 einen Traktat, in dem zu jedem Psalm angeführt ist, für welche Leiden er als Amulett dienen kann; bei dem 127. Psalm ist hinzugefügt: γράφε καὶ τὰ ὀνόματα τῶν άγίων έπτὰ παίδων τῶν ἐν Ἐφέςω, γράφε δὲ τὰ ὀνόματα εἰς φύλλον ἐλαίας. Ἰάμβλιχος, 'Εξακουςτουδιανός, Μαρτίνος, 'Αντώνιος, 'Ιωάννης, Μαξιμιλιανός καὶ Διονύτιος. Ähnliche jüdische Amulette, bloße Verzeichnisse von Engelnamen, besitzt die Straßburger Papyrus-Sammlung; die Kenntnis der Namen soll bezeugt werden. Daß gerade die έπτὰ παΐδες οἱ ἐν Ἐφέςψ sowohl in den Phylakterien Vassilievs wie in denen des Parisinus 2316 so besonders hervortreten, mag sich durch die Schätzung der Zahl Sieben erklären. Aber auch wo diese Berührung mit älterem Zauber aufgegeben ist und der Betende nur alle ihm irgend bekannten Heiligen aufzählen will, wie in dem endlosen Gebet der Maria bezw. des Nikolaos bei Vassiliev S. 323 und in dem Vaticanus gr. 695, nach dem ich zitiere, bleibt der Kern unverändert. Das zeigen in dem

<sup>1)</sup> Sie treten ja nicht bloß im Westen für die Volksgötter ein. Die Vermittlung, welche der hellenistisch-jüdische Engelkult übernimmt, läßt sich in dem Zauber am klarsten verfolgen. Zur Bestätigung dienen jüdische Sagen, wie die S. 142 A. 2 angeführte, oder eine Vergleichung der orientalischen Michael-Auffassung mit der Auffassung von Thot. — Als besonders hübsches Beispiel frühchristlicher Amulette mag das von Wessely aus dem Zauberpapyrus V der Wiener Sammlung herausgegebene (Denkschr. d. K. K. Akad. 1898 S. 68) wenigstens Erwähnung finden.

überaus lehrreichen Stück die immer noch weiter überlieferten Aufzählungen der Engelnamen, die Aufzählungen der Orte und Dinge, aus denen der Zauber kommen kafin¹), und der Glieder, in denen er haften könnte (vgl. 291 A. 3 den babylonisch-jüdischen Zauber). Wenn dann zum Schluß gar ganz unvermittelt die Bitte an Gott begegnet: καὶ δὸς αὐτῷ, κύριε, ὑγίαν, ζωήν, μακροημέρευςιν, so erinnern wir uns unwillkürlich der Schlußformeln der im ersten Kapitel angeführten ägyptischen φυλακτήρια.³) —

Es ist keine besondere Freude, derartige Texte zu sammeln; aber wer es in größerem Umfange täte, würde die Nachwirkungen der in den Papyri erhaltenen Zauberformeln auf Orient und Occident nicht nur durch anderthalb Jahrtausende, sondern vor allem weit über den Bereich des eigentlichen Zaubers hinaus verfolgen können. Glaube und Aberglaube lassen sich zu keiner Zeit streng scheiden. Die Geschichte des Zaubers lehrt uns am besten, wie stark das Judentum von dem umgebenden Heidentum beeinflußt wurde, sie lehrt aber auch, wie viel von diesen Einflüssen, zum Teil durch die Vermittlung des Judentums<sup>5</sup>), auf das Empfinden der breiteren christlichen Volksschichten weiter wirkte.

<sup>1)</sup> Für μὴ ἀπὸ ὀρέων — ἡ ΰδατος ἡ πηγής ἡ ποταμοῦ genügt es, auf die Προςευχή Γρηγορίου zu verweisen. Wenn zugefügt wird ἡ (ἀπὸ) περιβολαίου, so erinnern wir uns, daß nach jüdischem Glauben Schadenengel in die abends abgelegten Kleider kriechen und niemand sich früh von seinem Bedienten die Kleider reichen lassen soll (Kohut, Jüdische Angelologie und Dämonologie S. 59). Auch der Glaube an das böse Auge (vgl. μὴ ἀπὸ βαρέων αἰτχρῶν ὀφθαλμῶν) ist im Jüdischen sehr entwickelt (Kohut, ebenda 58, 59).

<sup>2)</sup> Klarer liegt die gleiche Entwicklung in den Gebetsformeln junger Iatrosophia zu Tage. Wenigstens zwei Beispiele darf ich derselben Pariser Handschrift vielleicht entnehmen, ein Gebet an den Mond (Blatt 862'): χαῖρε Cελήνη, χαῖρε Cελήνη, τρὶς χαιρετίζω cε, Cελήνη ὁρκίζω cε εἰς τὸν κελεύςαντά cε γενηθήναι καὶ τὸν ἀναστάντα κύριον ἡμῶν Ἰηςοθν Χριςτὸν καὶ θεόν ὁρκίζω cε εἰς τὸ δρέπανον του Ζαχαρίου, ὁρκίζω cε εἰς τὸ μαφόριον (Plasberg, ἐμοφόριον Cod.) τῆς ὑπεραγίας θεοτόκου κτλ. und ein Gebet an die Sonne (Blatt 372'): καὶ λάλει τὴν γιτίαν ταύτην ἀνατείλαντος του ἡλίου χαίροις "Ηλιε, χαίροις κύριε "Ηλιε (κυρίλλιε Cod.) τῷ ἀνατείλαντί ce θεῷ του ἀνατείλαι ἐπὶ κορυφάς δένδρων καὶ ὁρέων 〈όρκίζω〉 τὸν θρόνον τὸν ἀςάλευτον, τὰ ἄςτρα του οὐρανου, τὸ ⟨ἐν⟩ ΰψει του κόςμου [τὸ] ΰψωμα του ἡλίου. Hier ist im Anfang selbst die ägyptische Gleichsetzung des Betenden mit dem Gott, den er anruft, und in der Beschwörung wenigstens die Formelsprache jüdischer Astrologie gewahrt.

<sup>3)</sup> Es scheint dabei, daß diese Vermittlung nicht in die ersten zwei

## Beigabe IV.

### Entlehnungen aus Platon.

Ich habe über Platons Einwirkung auf die Hermetische Literatur nicht geglaubt ausführlich handeln zu müssen, da sie gerade in den Poimandres-Schriften am schwächsten ist, und da sie sich nur in größerem Zusammenhange darstellen läßt. Die sprachliche Einwirkung wird man kaum hoch genug anschlagen können; hat doch Platon für die gesamte Folgezeit die hieratische Sprache, wie ein Freund sie einmal treffend nannte, geschaffen und schon damit indirekt eine ungeheure Einwirkung geübt.1) Um so schwerer ist es, die direkte richtig abzuschätzen. Denn so wenig die Mehrzahl der Mystiker, welche das Wort εν τὸ πᾶν oder εν τὰ πάντα gebrauchen, irgend welche Kenntnis von Heraklit gehabt haben, so wenig bezeugt eine an den Timaios, Phaidon oder den Schluß der Republik anklingende Wendung Kenntnis Platos oder der Platonischen Philosophie.<sup>2</sup>) Aber selbst wo Platon direkt benutzt ist, braucht darum die Lehre nicht aus ihm zu stammen. Wenn z. B. in dem λόγος τέλειος bei Lactanz (Inst. IV 6, 4) von dem Urgott, der seinen Sohn, den κότμος (?), liebt, gesagt wird: ήτάςθη τε καὶ πάνυ ἐφίληςεν ὡς ἴδιον τόκον, so hat der Verfasser offenbar Tim. 37 d vor Augen: ἡγάςθη τε καὶ εὐφρανθείς. Aber die Vorstellung von dem κόςμος als αἰςθητὸς υίὸς θεοῦ fanden wir als ägyptische Lehre bei Plutarch, und Philon bestätigt ihr Alter. Es wäre unmethodisch, den λόγος τέλειος als Quelle beider zu betrachten und in vorchristliche Zeit zu versetzen. Dieselbe Schilderung des Timaios wirkt auch auf den Poimandres (§ 12); aber sein Verfasser hat Platon sicher nicht selbst vor Augen, sondern entweder eine Hermetische Schilderung von der Entstehung des Logos als des einzigen Gottessohnes oder gar eine nichtägyptische, Platonisch gefärbte Darstellung der Anthroposlehre. Daß auch in den anderen

oder drei Jahrhunderte des Christentums fällt. Daß die Grundformen des hellenistisch-jüdischen Exorzismus von Anfang an ins Christentum übernommen waren, hat freilich die Weiterwirkung des jüdischen Zaubers erleichtert.

<sup>1)</sup> Auch die Ausgestaltung der Dialogform, die zunächst in Ägypten nationale Anknüpfungspunkte hatte, schließt hauptsächlich wohl an Platon.

<sup>2)</sup> Den besten Beweis für den im Grunde selbstverständlichen Satz gibt das Martyrium Petri (vgl. S. 242 ff.). Alles, was man hier für bestimmte Philosophen in Anspruch genommen hat, ist einfach Allgemeingut der hellenistischen Mystik.

Teilen des Orients dieselben griechischen Muster die Formeln für die religiösen Lehren gaben, ist ja in diesem Synkretismus von besonderer Bedeutung.

Die Einwirkung ist unbestreitbar (vgl. Beigabe II); aber man darf sie sachlich auch nicht überschätzen. Die Lehre von dem Übergehen der Menschenseele in Tierleiber war vermeintlich urägyptisch und kam durch die griechische Philosophie als angeblich altägyptische Tradition jetzt zu den ägyptischen Theologen zurück. Dennoch ist sie nicht durchgedrungen, sondern immer wieder bestritten worden. Nur soweit die nationale Tradition wirklichen Anhalt bot, übertrug man sie ganz in die griechischen Formeln.

Wie rasch sich diese Entwicklung vollzog, läßt sich einigermaßen aus der seit dem ersten Jahrhundert n. Chr. verbreiteten Überzeugung beurteilen, daß Platon und Pythagoras Schüler des Hermes oder 'Αγαθός δαίμων gewesen seien; sie erklärt uns zugleich, wie jüngere Hermetische Schriften sich auch auf Platon, den Schüler des Hermes, berufen können. 1) Die Hermetische Literatur nimmt immer mehr philosophische Züge an; selbstverständlich werden auch jüngere Philosophen mit einwirken; nur daß wir, soweit ich sehe, ihren Einfluß nirgends mit Sicherheit nachweisen können. Es mag lockend sein, ein Wort wie das des Numenios (bei Eusebios Pracp. ev. XI 18, 21 p. 539b): ἀντὶ γὰρ τῆς προςούςης τῷ δευτέρῳ (θεῷ) κινήςεως τὴν προςούςαν τῷ πρώτῳ ςτάςιν φημὶ είναι κίνηςιν ςύμφυτον, ἀφ' ἡς ἥ τε τάξις του κόςμου και ή μονή άτδιος και ή ςωτηρία άναχειται είς τὰ ὅλα mit dem ähnlich pointierten Satz einer Hermetischen Schrift (X bezw. XI 11): ή δὲ νοητή cτάcις κινεῖ τὴν ὑλικὴν κίνηςιν in Verbindung zu bringen. Aber das religiöse Empfinden, das in den Worten des Numenios liegt, ist älter, und die Gottesbezeichnung δ έςτώς, die er in dem nämlichen Zusammenhang bringt, begegnet nicht nur in der II. (III.) Hermetischen Schrift wieder, sondern schon bei Simon von Gitta. Sie ist von den Vorstellungen vom πρώτος und δεύτερος θεός nicht zu trennen. Wir erkennen nicht mehr den Einfluß einzelner Männer, sondern nur die allmähliche Fortbildung bestimmter Ideen in den religiös interessierten Kreisen. Um die Mitte des dritten Jahrhunderts gibt die Hermetische "Philosophie"

Umgekehrt und doch ähnlich ist es, wenn jüngere Neuplatoniker sich auch auf Hermes berufen.

Reitzenstein, Poimandres.

zusammen mit der Platonischen und Pythagoreischen die allgemeine Anschauung der gebildeten und religiös empfindenden Kreise; die drei Systeme werden als Einheit, als die herrschende Lehre den auf enge Kreise beschränkten abweichenden Lehrmeinungen entgegengestellt. Das zeigt Arnobius, dessen Zeit und System demnächst von befreundeter Seite eingehender behandelt werden wird, in den lehrreichen Worten (II 13): nec mihi cum his sermo est, qui per varia sectarum deverticula dissipati has atque illas partes opinionum diversitate fecerunt: vos, vos appello, qui Mercurium, qui Platonem Pythagoramque sectamini, vosque ceteros, qui estis unius mentis et per easdem vias placitorum inceditis unitate.

Diese Einheit kam in Gefahr, als der Platonismus sich wieder in sich vertiefte und sich dadurch eine Zeit lang von der hellenistischen Form des Mystizismus zu entfernen begann. Zur gleichen Zeit, als Arnobius jene Worte schrieb, stießen in Rom dieser Mystizismus und der Platonismus feindlich auf einander. Freilich war zu ersterem noch ein neues Element hinzugetreten, das Christentum. Der Hergang ist so interessant, daß ich zum Schluß noch einen Blick auf ihn werfen möchte.

Porphyrios erzählt im Leben des Plotin (c. 16): γεγόναςι δὲ κατ' αὐτὸν τῶν Χριςτιανῶν πολλοὶ μὲν καὶ ἄλλοι, αἱρετικοὶ δὲ ἐκ τῆς παλαιᾶς φιλοςοφίας ἀνηγμένοι οἱ περὶ ᾿Αδέλφιον καὶ ᾿Ακυλῖνον, οἱ τὰ ᾿Αλεξάνδρου τοῦ Λίβυος καὶ Φιλοκώμου καὶ Δημοςτράτου τοῦ Λυδοῦ ςυγγράμματα πλεῖςτα κεκτημένοι ἀποκαλύψεις τε προφέροντες Ζωροάςτρου καὶ Ζωςτριανοῦ καὶ Νικοθέου καὶ ᾿Αλλογενοῦς καὶ Μέςου καὶ ἄλλων τοιούτων πολλοὺς ἐξηπάτων καὶ αὐτοὶ ἡπατημένοι, ὡς δὴ τοῦ Πλάτωνος εἰς τὸ βάθος τῆς νοητῆς οὐςίας οὐ πελάςαντος. Auf diesen Angriff antwortete Plotin mit dem Enn. II 9 erhaltenen Buch, dem Porphyrios den Titel Πρὸς γνωςτικούς gab. Die Behandlung dieser Schrift durch Schmidt (Texte u. Unters. XX 4) scheint mir an dem Grundfehler zu leiden, daß sie ohne weiteres annimmt, erst Plotin habe in der Polemik alle termini technici seiner Gegner in Platonische Sprache übertragen.¹) Jeder Anhalt für diese Voraus-



<sup>1)</sup> So ist ihm z. B. der νοῦς διανοούμενος, dessen Unterscheidung von dem νοῦς ἐν ἐαυτῷ ἔχων πάντα τὰ ὄντα Plotin an den Gegnern tadelt, klärlich der λόγος der Valentinianer (S. 37), und doch knüpft Plotin seine ganze Polemik an die Wahl dieser Ausdrücke und wirft überdies (c. 1) seinen Gegnern vor, daß sie von dem νοῦς noch einen λόγος ausgehen lassen und ihn μεταξύ νοῦ

setzung fehlt; sie widerspricht nicht nur dem früher erwähnten Zeugnis Jamblichs De myst. VIII 3 ff. (oben S. 107. 138 A. 2), sondern auch der Angabe des Porphyrios, die Gegner seien èκ τής παλαιᾶς φιλοςοφίας άνηγμένοι, von ihr ausgegangen und über sie hinausgegangen. Von Aquilinus ist uns ein einziges Fragment erhalten, das Schmidt richtig erkannt hat (bei Lydus De mens. IV 76 p. 128, 12 Wünsch, oben S. 44 A. 1); es redet von dem Hermes, der lóyoc und eloc ist, und von Maia, der νοητή οὐςία (vgl. Plotin c. 6: ώς αὐτοὶ μὲν τὴν νοητήν φύςιν καταγενοηκότες, ἐκείνου δὲ καὶ τῶν ἄλλων τῶν μακαρίων ἀνδρῶν μή). Es schließt an eine Isis-Lehre, die wir leicht in Plotins Angabe, die Gegner machten bisweilen auch die Ψυχή zum δημιουργός, wiedererkennen, und die in den Hermetischen Γενικοὶ λόγοι ebenfalls ausgeführt war. Mit Ausnahme jener von Plotin (c. 6) erwähnten παροικής εις καὶ ἀντίτυποι καὶ μετάνοιαι, deren Zusammenhang mit dem Gesamtsystem wir nicht erraten können¹), kehren überhaupt sämtliche Lehren der Gegner Plotins in den uns erhaltenen Hermetischen Schriften wieder. Was Porphyrios meint, wenn er jenen Männern den Titel γνωςτικοί gibt, sagt er und sagt Plotin mit erfreulichster Deutlichkeit: daß sie sich auf allerhand Apokalypsen, also auf eine fortwirkende Offenbarung, eine yvwcic, berufen, welche über die Überlieferung der Alten, d. h. über Platon, hinausgeht, und daß sie daher eine eigene aspecic bilden wollen und bilden, ist Anlaß des Streites.2) Daß sie dabei zugleich Christen sind, tritt voll-

καὶ ψυχῆς setzen. Die Parallele gibt die X. (XI.) Hermetische Schrift § 13: ψυχῆ δὲ ἀνθρώπου ὀχεῖται τὸν τρόπον τοῦτον · ὁ νοῦς ἐν τῷ λόγῳ, ὁ λόγος ἐν τῷ ψυχῆ, ἡ ψυχὴ ἐν τῷ πνεύματι (κώματι MAC). Das Wesen des πνεῦμα, welches von Plotins Gegnern (c. 5) als ἐτέρα ψυχἡ bezeichnet wird, ist im § 17 erläutert; es ist der Lebensgeist, der als ἔνδυμα ψυχῆς im Körper waltet. Eine ähnliche Scheidung zweier Seelen in Hermetischen Schriften erwähnt Jamblich De myst. VIII 6: die eine stammt von der Gottheit, dem νοητόν, die andere aus dem Reiche der Sternenmacht; nur die erstere kann Gott schauen. Wie leicht es für den Ägypter war, auf Grund der Lehre vom ka derartige Scheidungen aufzunehmen, brauche ich nicht auszuführen. Im Grunde kennt die zweite Seele schon der Poimandres (§ 24).

<sup>1)</sup> Darauf, daß sie in dem *Cod. Brucianus* wiederkehren, macht Schmidt (S. 61) aufmerksam. Das erklärt sich daraus, daß einzelne Apokalypsen von Christ und Heide gleichmäßig benutzt wurden (vgl. oben S. 267).

<sup>2)</sup> Es ist in gewisser Weise ein Streit der γραμματεῖc gegen die Propheten. Ganz abzulehnen scheint mir schon aus allgemeinen Erwägungen die Annahme, Porphyrios gebrauche die Worte im katholisch-kirchlichen Sinne:

kommen zurück, und es ist durchaus müßig, die christliche Gnostiker-Sekte bestimmen zu wollen, der sie angeblich angehörten. Die hellenistische Mystik ist noch im dritten Jahrhunderte eine das Christentum mannigfach beeinflussende Macht. Sie empfindet sich als Philosophie und wird auch von den Christen als Philosophie empfunden. Nicht nur für Arnobius, sondern auch für Lactanz und Cyrill steht Hermes neben Platon. Nur hieraus ist die auf den ersten Blick so befremdliche Art zu erklären, in der beide fast ohne jede Polemik Hermes als Zeugen christlicher Dogmen anrufen.

# Beigabe V.

#### Zum Alexander-Roman.

Für die Beurteilung des Alexander-Romans hat O. Wagner in der Metzer Epitome rerum gestarum Alexandri Magni (Jahrb. f. Phil. Supplem. XXVI) neues und wichtiges Material geboten. Wir lesen dort (§ 97) von den Teilnehmern des letzten Gelages: iam non alienum videtur qui fuerint demonstrare, quorum Onesicritus fugiens simultutem mentionem facere noluit. fuit Perdiccas, Medius, Leonnatus, eratteon, Meleagrus, Theoclus, Cassandrus (= Asander), Philippus, Nearchus, staion, Heraclides, oratheus, Polydorus, ilicus, Menander . . . quorum quid ageretur nemo fuit ignarus praeter Eumenem et Perdiccam et Ptolomaeum et Lysimachum et Cassandrum et Olciam. Wieviel aus Onesikritos entlehnt oder nicht entlehnt ist, bleibt unsicher, durchaus möglich, daß er die unschuldigen Teilnehmer, darunter seinen Gönner Lysimachos, aufzählte und nur die Verschworenen nicht nennen wollte. Das Gerücht von der Vergiftung hatte er offenbar erwähnt. Für die Echtheit spricht alles.

Schon Wagner hat ferner darauf hingewiesen, daß wie der Schluß des Romanes, so auch der Anfang den Onesikritos als Quelle nannte. Wir wissen dies durch ein byzantinisches Gedicht, welches einer volleren Handschrift der Rezension B entlehnt ist; Stücke

<sup>&</sup>quot;gnostische Häretiker". Das Schwergewicht liegt bei der Wahl der Worte in dem Begriff αἴρεςις (selbständige Philosophenschule, vgl. Diog. Laert. procem. 20, Suidas Πυρρώνειοι) und γνώςις (unmittelbare Erkenntnis, inneres Erleben).

daraus hat nach dem *Marcianus* 408 Stephan Kapp in einem Wiener Programm (Mitteilungen aus zwei griechischen Handschriften, Wien 1872) veröffentlicht, S. 7:

τοῦτόν φαςιν οι παλαιοι ςοφοι τῶν Αἰγυπτίων — εῖς ἐςτιν Ὁνηςίκριτος, ᾿Αςςύριος ἐκεῖνος ὁ πάντα ςυγγραψάμενος κατὰ λεπτὸν τὰ τούτου — πατέρα τὸν Νεκτεναβῶ τὸν δυςτυχῆ κατέχειν κτλ.¹)

Die Angabe interessierte mich, da ich vor achtzehn Jahren in Italien eine lateinische oder griechische Fassung des Romans flüchtig gesehen zu haben mich erinnerte, in der die Geschichte der Abstammung Alexanders ebenfalls auf Onesikritos zurückgeführt war. Ich legte der Sache damals keinen Wert bei, weil ich wie Kapp überzeugt war, das Zitat sei von einem Byzantiner erlogen; erst durch Herrn Wagners Fund hat die Angabe Wichtigkeit gewonnen. Wir müssen prüfen, ob sie wahr sein kann.<sup>9</sup>) Der Roman gibt an, Onesikritos berichte als Erzählung der Ägypter, Nectanabus, der letzte, von Ochus vertriebene König, habe als Rächer des ägyptischen Volkes an seinen Bedrängern den Alexander gezeugt; er habe der Königin versprochen, daß Gott Amon zu ihr niedersteigen werde und selbst dessen Rolle gespielt. Das ist, wie schon Wiedemann erkannte, mit geringen, leicht durchsichtigen Änderungen ein wirklicher Αἰγύπτιος λόγος, und zwar der offizielle. "Nach ägyptischer Lehre verdankt der König seinen Ursprung dem geschlechtlichen Umgange einer Königin mit dem Gotte. In Luxor wird die Geburt des Amenophis III. dargestellt und dabei geschildert, wie der Gott Amon die Gestalt des irdischen Vaters desselben, Thutmes IV., annahm und zu der Königin, die er schlafend fand, kam. Er nahte sich ihr, sie zu besitzen, und zeigte sich ihr in seiner göttlichen Kraft, so daß die Liebe des Gottes alle ihre Glieder durchdrang. Dann verhieß er ihr, der eben empfangene Sohn werde die ganze Erde be-

<sup>1)</sup> Vgl. Pseudo-Kallisthenes 1: του Νεκτανεβώ λέγουςι τουτον είναι οἱ coφώτατοι τών Αἰγυπτίων.

<sup>2)</sup> Daß der byzantinische Verseschmied den Onesikritos als Assyrier bezeichnet, durfte nie zur Verdächtigung benutzt werden; wahrscheinlich gab eine Verderbnis des Wortes 'Αςτυπαλαιεύς in der benutzten Handschrift des Romans den Anlaß zu der Erfindung; mit der Form des Zitates vergleiche Lukian (Macrob. 14): 'Ονηςίκριτος ὁ τὰ περὶ 'Αλέξανδρον τυγγράψας.

herrschen u. s. f. — Von den Herrschern einer neuen Dynastie nahm man an, daß sie dem illegitimen Umgang eines Gottes, wie des Ra, mit ihrer Mutter entsprungen wären."1)

Die religiöse Begründung hat sich uns früher bei der Betrachtung der Isis-Mysterien ergeben. Der König ist θεὸς καὶ θεοῦ παῖς; nur als sein Stellvertreter darf ursprünglich der Priester mit Zittern und Zagen den Tempel betreten; es dürfte jüngere Fortbildung sein, wenn später auch die Gemahlinnen der höchsten Beamten und der Priester Gemahlinnen oder Kebsweiber des Gottes werden. Daß man auch dem menschlichen Vater ein gewisses Mitwirken bei der Erzeugung des "Gottessohnes" zuschrieb<sup>2</sup>), zeigt die oben behandelte Angabe Plutarchs (S. 229): der Gott gibt nur gewisse ἀρχαὶ τῆς γενέςεως. Sollte Alexander als Rächer Ägyptens an den Persern und rechtmäßiger König des Landes erscheinen, so war die Fiktion des Romanes die einzig gegebene und mußte sich gerade in der frühesten Zeit, in der die Ptolemäer mit Vorliebe an den Haß der Ägypter gegen die Perser appellierten und Dichter wie Theokrit den Alexander als Πέρςαιςι βαρύς θεὸς αἰολομίτραις feierten, am leichtesten bieten. Daß der Grieche den λόγος Alyúπτιος dann in seiner Weise verstand, darf nicht befremden.

Anfang und Schluß des Romanes gehen also auf alte Quellen zurück.<sup>8</sup>) Für das Testament Alexanders darf ich auf Ausfelds lehrreichen Aufsatz verweisen, dem ich freilich in einer wichtigen Einzelheit nicht beistimmen kann. Die eigentümliche Angabe, daß der sterbende König dem Ptolemaios die Hand seiner Halbschwester

<sup>1)</sup> Wiedemann, Herodots Zweites Buch 268, der zugleich auf Erman, Ägypten 500 verweist. Eine hübsche Bestätigung bietet das Berliner Amons-Ritual (Moret, Annales du Musée Guimet T. XIV p. 128): Le Pharaon est venu vers toi, Amon-Râ, seigneur de Karnak, pour que tu lui donnes qu'il soit à la tête des vivants, pour que tu t'unisses à lui, Amon-Râ, taureau de sa mère, chef de sa grande place, résidant dans Apitou. Amon ist der Vater je des Königs. Die Stelle beleuchtet zugleich trefflich die im VII. Kapitel besprochenen Anschauungen: der Gottessohn bittet, daß sein Vater sich mit ihm vereinige.

<sup>2)</sup> Er entspricht gewissermaßen dem γενεcιουργός τής παλιγγενεςίας in dem Mysterium.

<sup>3)</sup> Ich kann wegen des Entsprechens der beiden Zitate Ausfeld nicht beistimmen, der Rhein. Mus. 56, 518 das Zitat der Metzer Epitome als Einlage aus anderer Quelle bezeichnet.

Kleopatra bestimmte<sup>1</sup>), hat ihr Gegenbild in einer bisher unbekannten Fassung der Diadochengeschichte, welche M. Treu in dem Cod. Palatin. 129 zu Heidelberg entdeckt hat. Die Veröffentlichung hatte er die große Güte mir für einen meiner Schüler zu gestatten. Da aus dessen Arbeit leider nichts wurde, das Stück aber endlich einmal bekannt werden muß, biete ich es hier, freilich ohne eingehenderen Kommentar.

Der Cod. Palatinus 129 enthält eine Exzerptensammlung, die sich ein byzantinischer Gelehrter gegen Ende des XIII. Jahrhunderts aus den verschiedensten Handschriften einer großen Bibliothek zum Privatgebrauch zusammengestellt hat. Zum Vergleich verweise ich auf die ähnliche Sammlung des Maximus Planudes: cuvaγωγή ἐκλεγεῖςα ἀπὸ διαφόρων βιβλίων, die freilich schon mehr literarischen Charakter trägt. Der Verfasser des Palatinus nahm in bunter Folge nacheinander die einzelnen Codices vor, exzerpierte, was ihm sachlich oder sprachlich interessant war, machte Nachträge aus denselben oder anderen Handschriften am Rand, oder legte Blätter ein; ja es scheint, daß er sich mitunter von einem Freunde helfen ließ, oder daß seine Sammlungen von einem späteren Besitzer ergänzt sind.2) Die Exzerpte aus der Diadochengeschichte beginnen auf Blatt 137v; vorausgeht Josephos. Über die Quelle habe ich nichts ermitteln können. An Dexippos denkt wohl jeder zunächst, und für ihn könnte der Anfang der Charakteristik des Eumenes sprechen: copòc ὢν ἐκ τῶν cτρατηγῶν καὶ διαδόχων 'Αλεξάνδρου. Das entspricht etwas der Angabe des Suidas: ὁ δὲ Εὐμένης οὖτος . . . ἀνὴρ coφώτερος ή κατά τούς λοιπούς τῶν Μακεδόνων δόξας είναι. Die allerdings arg verkürzte Eumenes-Vita wird schwerlich einer anderen Quelle entstammen als die des Leonnatos, Perdikkas und Krateros, welche U. Koehler (Sitzungsber. d. Berl. Ak. 1890 S. 560 ff.) mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit dem Dexipp zugewiesen hat. Allein unser Exzerptor kann Dexipp nicht mehr gesehen haben, denn schon Blatt 129<sup>r</sup> bietet er drei Angaben über Diadochengeschichte aus Josephos und Dexippos, entlehnt aber die Angabe des letzteren wört-

<sup>1)</sup> Metzer Epitome 117: Aegyptiorum regnum Ptolomaeo trado et Cleopatram sororem meam uxorem do.

<sup>2)</sup> Auf Auszüge aus einer Schrift cχήματα λέξεως, die uns nur im Orient noch erhalten scheint, habe ich schon an anderem Ort (M. Terentius Varro und Johannes Mauropus von Euchaita S. 4 A. 2) aufmerksam gemacht.

lich aus den Scholien zu Lukian (vgl. Fr. 1 Müller). Auch sachlich ist es unmöglich, daß der Exzerptor Dexipp noch las. Er hätte dann nach seiner bei allen übrigen Historikern durchgeführten Sitte eine ganz andere Fülle von einzelnen Geschichten herausgehoben und nimmermehr glauben können, der Tod der Olympias und Roxane sei zusammengefallen. Dürftige byzantinische Exzerpte lagen ihm vor, deren Ursprung kaum mehr zu bestimmen ist. Sie verfolgten zunächst das Geschick des königlichen Hauses und gaben dann Nachträge über die Entwicklung Makedoniens, das Geschick des Eumenes und den Sieg des Ptolemaios Soter. Die Exzerpte lauten:

Ι. ὅτι ᾿Αλεξάνδρου τελευτήςαντος ἐναπελείφθηςαν αἱ τυναῖκες αὐτοῦ καὶ παῖς ἀτελής, δν ἐγέννηςεν ἐκ τῆς Ῥωξάνης. εταςιαζόντων δὲ τῶν περὶ αὐτὸν περὶ τῆς βαςιλείας ἐτάχθη βαςιλεύειν ὁ ὁμοπάτριος άδελφὸς 'Αλεξάνδρου ὁ 'Αρριδαῖος, ὁ καὶ Φίλιππος ὕςτερον ὀνο-5 μαςθείς, μέχρις ού φθάςη εἰς ἀνήκουςαν ἡλικίαν ὁ ᾿Αλεξάνδρου παῖς. έπεὶ δὲ ἢν νωθρὸς ὁ ᾿Αρριδαῖος, ἔτι δὲ καὶ ἐπιληπτικός, ἡρέθη ἐπίτροπος καὶ ἐπιμελητής τῶν βαςιλικῶν πραγμάτων ὁ Περδίκκας, ὧ δέδωκεν δ 'Αλέξανδρος τελευτών τὸν έαυτοῦ δακτύλιον ώς πιςτοτέρω τῶν ἄλλων στρατηγῶν. δε ευνδιαεκεψάμενος δέδωκεν έκάετω στρα-άπελθόντες δὲ οὕτως εἰς τὰς δριςθείςας ἐκάςτψ ςατραπείας ἤρξαντο ύπερβάθμιον τείνειν πόδα ώς ήδύνατο έκαςτος. ὅθεν μετάλας δυνάμεις λαβών δ Περδίκκας ἀπηλθεν εἰς Αἴγυπτον πολεμήςων Πτολεμαίω: ένθα καὶ ἐπιβουλευθεὶς ἐφονεύθη ὑπὸ τῶν ἐαυτοῦ οἰκείων. εἶτα διε-15 δέξατο τὴν ἐπιμέλειαν τῶν βαςιλέων ὁ ἀντίπατρος, δς καὶ αὐτὸς **συνδιασκεψάμενος ἐνήλλαξε τὰς δοθείσας παρὰ τοῦ Περδίκκου σατρα**πείας ἄλλην ἄλλψ δούς, πλην Πτολεμαίου καὶ Λυςιμάχου τούτους γὰρ οὐκ ἠδυνήθη μεταςτήςαι. δέδωκε δὲ ἄλλοις μὲν ἄλλας, ἀντιγόνω δὲ τὴν Cουςιανὴν ςατραπείαν, Cελεύκψ δὲ τὴν τῆς Βαβυλώνος, τὸν δὲ 20 έαυτοῦ υίὸν Κάςανδρον ἀπέδειξε χιλίαρχον. εἶτα μετὰ καιρὸν τελευτήςαντος καὶ τοῦ ἀντιπάτρου διεδέξατο τὴν ἐπιτροπὴν καὶ ἐπιμέλειαν τῶν βαςιλικῶν πραγμάτων ὁ Πολυςπέρχων.......... είτα δ Κάςανδρος μιςθωςάμενός τινας τών βαςιλικών διακόνων . . . .

8 πιστότερον Cod. 18 Antigonos ist mit Antigones verwechselt.
22 Etwa 28 Buchstaben (die letzten beiden ην) sind ausradiert. Darüber von derselben Hand: ἐφ' οῦ ἡ Ὀλυμπὰς ἐδολοφόνηςε τὸν ᾿Αρριδαῖον καὶ τὴν γυναῖκα αὐτοῦ Εὐρυδίκην. 23 Rasur von 11 Buchstaben; hierüber nachträglich: ἐδολοφόνηςε τἡν τε Ὀλυμπιάδα καὶ.

..... 'Ρωξάνην καὶ τὸν υἱὸν αὐτῆς τὸν 'Αλέξανδρον τὸν υἱὸν 'Αλεξάνδρου, δς ἔμελλεν εἶναι διάδοχος τῆς δλης βαςιλείας. ἐγένετο δὲ ταῦτα ἐν Μακεδοζνία ἀποθανούςης⟩ τῆς 'Ολυμπιάδος τῆς μητρὸς 'Αλεξάνδρου. ἐντεῦθεν ςύγχυςις ἐγένετο τῶν ςατραπειῶν καὶ ἐπεβούλευον ἄλλοι ἄλλοις καὶ προςετίθουν ταῖς ἐαυτῶν καὶ μείζονας περιεβάλλοντο δυνάμεις οἱ πανουργότεροι καὶ ἐφόνευον τοὺς ἀςθενεςτέρους. ἐμεγαλύνθη δὲ ὑπὲρ τοὺς πολλοὺς δ 'Αντίγονος μετὰ τοῦ αὐτοῦ υἱοῦ τοῦ Πολιορκητοῦ Δημητρίου' διὸ καὶ ἀνόμαςεν ἐαυτὸν βαςιλέα καὶ ἐφόρεςε διάδημα. ἰδόντες δὲ καὶ οἱ ἔτεροι, ὅςοι οὐκ ἡλαττοῦντο αὐτοῦ, ἐφόρεςαν κἀκεῖνοι διάδημα καὶ ἀνόμαςαν ἐαυτοὺς βαςιλεῖς, ὅ το Πτολεμαῖος ἐν Αἰγύπτψ καὶ Cupíα καὶ ὁ Λυςίμαχος ἐν Θράκη καὶ ὁ Cέλευκος ἐν Βαβυλῶνι, δς ἀποθανόντος 'Αντιγόνου ἦρξε πάςης 'Αςίας καὶ κατὰ διαδοχὴν οἱ αὐτοῦ υἱοί.

Π. ὅτι τὸ τῶμα τοῦ ᾿Αλεξάνδρου μετὰ ⟨τὸν⟩ θάνατον κατήτατον οἱ Μακεδόνες εἰς ᾿Αλεξάνδρειαν ἐκ Βαβυλῶνος κοςμήςαντες αὐτὸ πάνυ 15 πολυτελῶς καὶ πλείςτου χρυςοῦ καὶ ἀρτύρου περιθέντες ἀναλώματα καὶ καλλωπιςμόν κατήτατον δὲ μετὰ πολλῆς καὶ πεπληθυςμένης δορυφορίας. εἶτα ἐκεῖθεν διεβίβαςαν εἰς Μακεδονίαν τὴν Ῥωξάνην μετὰ τοῦ τὸν ᾿Αλεξάνδρω τενομένου αὐτῆ παιδὸς ὀνομαζομένου ᾿Αλεξάνδρου καὶ αὐτοῦ. διεβίβαςαν δὲ καὶ Φίλιππον τὸν ᾿Αρριδαῖον, δς βαςιλεύςας νο ὑπὸ ἐπιτρόποις ἔτη ς΄ καὶ μῆνας δ΄ ἐφονεύθη μετὰ τῆς τυναικὸς αὐτοῦ Εὐρυδίκης ἀπηνῶς παρὰ τῆς μητρυιᾶς αὐτοῦ τῆς Ὁλυμπιάδος. ὕςτερον δὲ μετὰ καιρὸν ὀλίτον ἐφονεύθη καὶ αὐτὴ ἡ Ὁλυμπιὰς ςὺν τῆ νύμφη Ῥωξάνη καὶ τῷ ἐττόνψ ᾿Αλεξάνδρψ ἀπηνῶς παρὰ τοῦ υἱοῦ τοῦ ᾿Αντιπάτρου τοῦ Καςάνδρου. δς Κάςανδρος μετὰ τοὺς τοιού- 25 τους φόνους ἔτημε τὴν Θεςςαλονίκην τὴν δμοπάτριον ἀδελφὴν τοῦ μετάλου ᾿Αλεξάνδρου, ἥτις Θεςςαλονίκη ἔκτιςεν ὕςτερον τὴν Θεςςαλονίκην, ὁ δὲ ἀγὴρ αὐτῆς ὁ Κάςανδρος ἔκτιςεν τὴν Καςάνδρειαν.

ΠΙ. ὅτι ὁ Εὐμένης coφὸς ὢν ἐκ τῶν cτρατητῶν καὶ διαδόχων ᾿Αλεξάνδρου ἐτήρηςε cτοργὴν ἀδολωτάτην πρὸς τὸν ᾿Αλέξανδρον καὶ 50 τεθνεῶτα, καὶ ἐπολέμηςεν πολλάκις πρὸς τοὺς ἐπεμβαίνοντας τοῖς βαςιλικοῖς πράγμαςι, καὶ ἐνίκηςε μεγάλους πολέμους καὶ cτρατηγοὺς μεγάλους ἐκ τῶν Μακεδόνων. εἶτα ἐπεὶ ὁ ᾿Αντίγονος πλεονεκτῶν

<sup>3</sup> Nach Μακεδο Rasur von 8 Buchstaben; hierüber nur νία. 3/4 τῆς Ὁλ. τ. μ. ᾿Αλ. nachträglich durchgestrichen. Die Ermordung der Olympias war ursprünglich hier erwähnt, weil nach ihr Roxane und ihr Sohn in Haft genommen wurden. Der unklare Ausdruck veranlaßte den Schreiber zu seinen Änderungen. 12/13 δς — υίοι nachträglich zugefügt. 22 παρά τῆς κλεοπάτρας (durchstrichen) μητρυιάς Cod.

καὶ αὐξανόμενος ἐβούλετο νοςφίζεςθαι καὶ τὸ τῆς βαςιλείας ὄνομα; ἐδεήθηςαν οἱ βαςιλεῖς τοῦ Εὐμένους εἰς βοήθειαν ἥ τε ᾿Ολυμπιὰς καὶ ὁ ᾿Αρριδαῖος ὁ Φίλιππος καὶ ἡ 'Ρωξάνη διὰ τραμμάτων βαςιλικῶν. δς καὶ ἐπικαμφθεὶς ταῖς ἐκείνων δεήςεςιν ἀνῆλθεν εἰς τὰς ἐπέκεινα τῆς Βαβυλωνίας ςατραπείας καὶ συναγαγών μεγάλας ἐκεῖθεν δυνάμεις ἐπολέμηςε τῷ ᾿Αντιγόνψ καὶ δὶς καὶ τρὶς καὶ νενίκηκε, τάχα δ᾽ ἄν καὶ ἐς τὸ παντελὲς ἠφάνιζεν, εἰ μή τινες τῶν περὶ αὐτὸν φίλων ἐπιβουλεύςαντες ςυνέλαβον καὶ δεδώκαςι τῷ ᾿Αντιγόνψ. τούτου δὲ γενομένου ηὐξήθη ἐς μέγιςτον ὁ ᾿Αντίγονος καὶ ἢν τοῖς ὅλοις ἀπρός-10 μαχος.

IV. ὅτι νικήςας, ὡς εἴρηται, ὁ Πτολεμαῖος ἐν Αἰγύπτψ τὸν Περδίκκαν ἔλαβε τὰ αὐτοῦ ςτρατεύματα ὅςα ἤθελεν, ἔλαβε δὲ καὶ τὴν αὐτοῦ γυναῖκα Κλεοπάτραν τὴν ὁμοπάτριον ἀδελφὴν τοῦ μεγάλου ᾿Αλεξάνδρου καὶ εἶχεν αὐτὴν εἰς γάμου κοινωνίαν ςὺν ταῖς ἄλλαις 15 αὐτοῦ γυναιξίν. ἢν δὲ ἡ Κλεοπάτρα αὕτη θυγατὴρ μὲν τοῦ Φιλίππου, ἀλλ᾽ ἐξ ἄλλης γυναικός, Κλεοπάτρας κἀκείνης λεγομένης.

3 ἀριδαῖος Cod. IV 11—16 Nachträglich mit blasserer Tinte zugefügt. IV 12 του ετρατεύματος αὐτου? — ἤθελεν über ἔχρηζε geschrieben.

Die Angabe über Kleopatra ist sicher falsch. Arrian bezeugt ausdrücklich, daß sie während der Kämpfe des Perdikkas und Eumenes gegen Ptolemaios und Antipater in Sardes blieb.¹) Ein Ehebündnis mit Ptolemaios war im Jahre 308 tatsächlich geplant, wurde aber durch die Ermordung der Fürstin verhindert (Diodor XX 37, 3); sie scheint aus Sardes nicht herausgekommen zu sein. Andrerseits erhält die Notiz, daß sie eine Zeit lang Gattin des Ptolemaios gewesen sei, durch das Testament eine gewisse Stütze. Es fragt sich, was früher war, die falsche historische Angabe, daß Kleopatra in die Hände des Ptolemaios fiel, oder die Erfindung der Testamentsbestimmung. Nehmen wir das erstere an, was wenigstens mir natürlicher scheint, so fällt jeder Anhalt fort, in dem Testament mit Ausfeld einen älteren gegen Antipater gerichteten Teil und eine jüngere rhodische Fälschung zu scheiden; das Stück muß als Ganzes beurteilt werden.

Diese Annahme scheint sich mir noch durch eine andere Erwägung zu empfehlen. Nach Arrian (Photios Bibl. p.69a2) lautete der letzte Entscheid des makedonischen Heeres über das Königtum: ( $\delta \iota \alpha \lambda \alpha \mu \beta \acute{\alpha} \nu \epsilon \iota$ )....

<sup>1)</sup> Vgl. die Fragmente des VII. Buches, Bresl. phil. Abh. III 3, 81 ff.

την ανάρρητιν Άρριδαίου, δε έκ Φιλίνης της Θεςςαλής Φιλίππω τω 'Αλεξάνδρου πατρὶ ἐγεγένητο, ἐφ' ῷ καὶ 'Αλέξανδρον, δν ἔμελλεν ἐξ 'Αλεξάνδρου τίκτειν 'Ρωξάνη, τυμβατιλεύειν αὐτῷ' δ καὶ γέγονεν εἰτ φῶc ἀχθέντος τοῦ παιδός; das bestätigt Justin XIII 4, 2: tum equites in concordiam revocati in Aridaeum regem consentiunt. servata est portio regni Alexandri filio, si natus esset.1) Beiden widerspricht die Heidelberger Epitome: ἐτάχθη βαςιλεύειν ὁ ὁμοπάτριος ἀδελφὸς ᾿Αλεξάνδρου ό Άρριδαῖος ό καὶ Φίλιππος ὕςτερον ὀνομαςθείς, μέχρις οῦ φθάςη εἰς ἀνήκους αν ήλικίαν ὁ ᾿Αλεξάνδρου παῖς. Ihr aber entspricht wieder aufs genaueste die Testamentsbestimmung der Metzer Epitome (115): si mihi ex Roxane uxore mea (filius) natus erit, is potissimum Macedoniae rex esto; tantisper Arrhidaeus Philippi filius Macedonibus imperator sit. Beide Stellen ergänzen und erklären sich gegenseitig<sup>2</sup>); aber die Priorität der historischen Erzählung scheint mir hier zweifellos, der umgekehrte Hergang kaum denkbar. Auf dasselbe Verhältnis zwischen beiden Quellen läßt auch der Umstand schließen, daß in der Heidelberger Epitome Seleukos Babylonien erst in der Satrapienverteilung von Triparadeisos empfängt, was der Wahrheit noch entspricht, während er in dem Testament fälschlich sofort damit bedacht wird. Damit scheint mir erwiesen, daß die Quellen der Heidelberger Epitome in letzter Linie recht hoch hinaufreichen, daß die Zeit des Testamentes aber etwas herabgerückt werden muß. Die Einzelheiten zu erklären, muß ich bessern Kennern überlassen.

<sup>1)</sup> Der ganze Hergang gestattete kaum eine andere Lösung, oder doch jedenfalls nicht die, welche die Heidelberger Epitome bietet. Arridäus, der selbst eines ἐπίτροπος bedurfte, konnte nicht ἐπίτροπος seines Neffen sein.

<sup>2)</sup> Die Worte der Heidelberger Epitome: δε ξμελλεν είναι διάδοχος τής δλης βαςιλείας können ebenfalls nur so gedeutet werden, daß Alexander, wenn er mündig wurde, die Herrschaft übernehmen sollte; er war nach der Auffassung dieser Quelle noch nicht βαςιλεύς, dafür aber der einzige Erbberechtigte. Dagegen erzählte Arrian (Photios p. 69 b 16) ausdrücklich, daß Alexander nach der Geburt als König, bezw. als Mitregent, proklamiert wurde.

## ANHANG: DIE TEXTE.

Die Erhaltung des Hermetischen Corpus danken wir einer einzigen Handschrift, welche im XI. Jahrhundert in traurigem Zustand wieder aufgefunden wurde. Ganze Quaternionen und einzelne Blätter fehlten sowohl im Eingang (nach Kap. I) als am Schluß (nach XVI); auch auf den erhaltenen Blättern war, besonders in dem letzten Drittel, die Schrift stellenweise unleserlich geworden. In diesem Zustande kam die Handschrift an Michael Psellos, den großen Wiedererwecker Platonischer Studien in Byzanz<sup>1</sup>), wie ich vermute, gerade zu der Zeit, als dessen Rechtgläubigkeit in Zweifel gezogen war. Er glaubte diese Schriften aufs neue verbreiten, zugleich aber sich selbst gegen den Verdacht sichern zu sollen, als ob ihr Inhalt seinen Überzeugungen entspräche. So entstand jenes eigentümliche Scholion zu I 18, in welchem wir zunächst fast mönchisches Eifern zu hören glauben, wenn Psellos versichert, daß dieser Poimandres offenbar der Teufel selbst gewesen sei, während der Schluß das Interesse des Philologen, ja vielleicht schon eine noch innerlichere Anteilnahme an dem Inhalt zu verraten scheint. Daß eine solche wenigstens in den nächsten Jahrhunderten in Byzanz erwachte, glaube ich aus der Tatsache schließen zu sollen, daß die letzten drei Kapitel, welche den Polytheismus oder besser das Heidentum direkt rechtfertigen, in einem Teil der Handschriften weggelassen wurden und nur der Teil des Corpus weiter verbreitet wurde, der einem an das Christentum angeglichenen Neuplatonismus entsprach. Der Text wurde im wesentlichen mit all der Genauigkeit und Gedankenlosigkeit weitergegeben, die bei solchen nicht für die Schule und noch weniger für den praktischen Gebrauch bestimmten Schriften durchaus erklärlich ist. Die Überlieferung ist außerordentlich schlecht, aber einheitlich. Den Text der Psellosabschrift können wir aus den Handschriften des XIV. Jahrhunderts mit voller Sicherheit gewinnen.

<sup>1)</sup> Auf den Zusammenhang der Platonischen Studien des Psellos mit der Herausgabe des Corpus wies mich zuerst Br. Keil. Ein näheres Eingehen auf die Einwirkungen der Hermetischen Literatur auf den humanistischen Mystizismus wird man von mir nicht erwarten.

Zu größerer Wirkung gelangten die Hermetischen Schriften erst mit dem Erstarken des Humanismus im Abendlande. Georgios Gemistos Plethon hatte bekanntlich den Neuplatonismus als eine Art Religion nach Italien übertragen und auf Cosimo Medici tiefen Eindruck gemacht. Der von ihm als Leiter der zukünftigen Akademie frühzeitig erkorene Marsiglio Ficino mußte als erstes, grundlegendes Werk das Hermetische Corpus im Jahre 1463 ins Lateinische übertragen. Den griechischen Text hatte Cosimo durch einen Mönch, Bruder Lionardo von Pistoja, aus Bulgarien (Macedonien) holen lassen; die Handschrift ist in der Bibliothek der Medici erhalten; es ist der Laurentianus 71, 33.1) Plan und Grundgedanken des Cosimo gibt die Einleitung. Der uralte Prophet, der erste aller Theologen, sollte diesem Mystizismus, der das Christentum nicht direkt bekämpfte, aber doch weit über es hinausging, die Autorität und urkundliche Gewähr gegenüber den von der Kirche angeführten Autoritäten, besonders Aristoteles, bieten. Die nächste Wirkung läßt sich aus einer Nachahmung beurteilen, die den Titel trägt: Lodovici Lazareli poetae christiani ad Ferdinandum regem?) dialogus, cui titulus Crater Hermetis. Lazarello hat lange nach Wahrheit gesucht und zu Gott gefieht, bis endlich der Poimandres des Hermes, Jesus Christus selbst, in ihn niedergestiegen ist und ihn erleuchtet hat. Er predigt seinem Könige die neue Lehre des Mystizismus und gibt auf den Einwurf desselben Hermeticus es, ut videris, Lazarele die charakteristische Antwort: Christianus ego sum, o rex, et Hermeticum simul esse non pudet. si enim praecepta eius consideraveris, a christiana confirmabis non abhorrere doctrina.8) Das religiöse

<sup>1)</sup> Den Beweis gibt der Umfang des Corpus (nur Kap. I—XIV), die Uberschrift des letzten Kapitels und der Text der in dieser Handschrift lückenhaften ersten Seite des Poimandres. Ich habe die Übersetzung des Ficinus daher nicht mit berücksichtigt.

<sup>2)</sup> Den König von Neapel. — Das Schriftchen ist mit der Übersetzung des Ficinus und Pseudo-Apuleius 1505 von Henricus Stephanus herausgegeben.

<sup>3)</sup> Daß sich Lazarello gegen die Kirche und Aristoteles, wenn auch in vorsichtig gewählten Worten, wendet, und daß er in reichem Umfang Philon, das Henochbuch, den Talmud, ja selbst die Hauptschriften der Kabbala benutzt, sei beiläufig erwähnt, um dies eigenartige "Christentum" zu charakterisieren und die Zusammenhänge mit anderen Richtungen des humanistischen Mystizismus hervortreten zu lassen. — Des Porphyrios Schrift Περί τῆς ἐκ λογίων φιλοςοφίας will Lazarello ebenfalls benutzt haben; doch findet sich das einzige mitgeteilte λόγιον auch bei Eusebios Praep. ev. VIII 10 p. 412 d.

Interesse an diesen Schriften dauerte länger als ein Jahrhundert; noch 1591 will Patricius durch seine Gregor dem XIV. und allen kommenden Päpsten gewidmete "Neue Philosophie" die heidnische Philosophie des Aristoteles aus der Kirche verdrängen und an dessen Stelle Plato, Plotin, Zoroaster und Hermes setzen; ihre Lehre stimme mit der christlichen überein.

Aber auch hiervon abgesehen mußte schon die geheimnisvolle und manchmal so mächtige Sprache dieser Schriften die Humanisten begeistern. Es ist kein Wunder, daß von der Mitte des XV. bis zur Mitte des XVI. Jahrhunderts eine größere Anzahl von Handschriften entstehen, welche den Text verständlicher oder eleganter zu machen suchen. 1)

Im Jahre 1554 gab dann Adrianus Turnebus zum erstenmal den griechischen Text heraus; er wurde dabei von Angelus Vergecius unterstützt, auf dessen Rechnung ein kurzer Nachtrag von Lesungen und Konjekturen gesetzt werden mag. Die Ausgabe bietet im ganzen den getreuen Abdruck einer jungen Handschrift, welche dem Cod. *D* nahe stand.<sup>2</sup>)

Den Text des Turnebus legte im Jahre 1574 François Foix de Candalle (*Franciscus Flussas*) seiner Ausgabe zu Grunde; neues handschriftliches Material benutzte er nicht und ließ Kap. XVII und XVIII als rettungslos verdorben fort. Unterstützt von Scaliger und andern Humanisten versuchte er vor allem einen lesbaren Text herzustellen, ohne den Stand der Überlieferung dabei zu verdunkeln. Seine Ausgabe bietet noch heute die einzige größere kritische Leistung für diese Texte.

Eine dritte Ausgabe veranstaltete im Jahre 1591 Franciscus Patricius in seiner Nova de universis philosophia<sup>8</sup>), deren Anhang eine Sammlung der Fragmente des Hermes und des Asklepios mit dem überlieferten Corpus verbindet. Die Reihenfolge der Dialoge hat Patricius dabei verändert, die Asklepios-Schriften von denen des Hermes

<sup>1)</sup> Besonders charakteristisch sind dabei die Besserungen an der Form des Dialogs. Handschriften, in denen sie sich finden, sind ohne weiteres als wertlos zu betrachten.

<sup>2)</sup> Ein Exemplar habe ich durch die Güte der Verwaltung der Berliner Bibliothek in Straßburg benutzen können.

<sup>3)</sup> Erschienen zu Ferrara. Mir war nur der drei Jahre später in Venedig veranstaltete Nachdruck zugänglich. Ob die zahllosen Druckfehler, welche ihn entstellen, auf Rechnung des Patricius zu setzen sind, weiß ich nicht und habe sie nicht berücksichtigt.

gesondert, was er Handschriften, was eigener Vermutung entnahm, nicht geschieden. Dem Druck legte er eine junge, ebenfalls dem Codex D ähnliche Abschrift zu Grunde<sup>1</sup>), in welche er die Lesungen des Turnebus und Candalle eingetragen hatte. Außerdem hat er den Text an zahllosen Stellen willkürlich geändert, ohne jede Sachkenntnis und ohne jede Rücksicht auf die paläographische oder sprachliche Möglichkeit seiner Änderungen. Parthey hat sie später getreulich als Überlieferung übernommen.

Das kirchliche Interesse beherrscht völlig die kommentierte Ausgabe des Minoriten Hannibal Rossel (1630, Kommentare schon 1585), welcher für den Text die Ausgabe Candalles zu Grunde legte und Patricius nur nebenbei einsah. Sie sowie mancherlei Übersetzungen, welche im XVII. und XVIII. Jahrhundert erschienen, glaubte ich ignorieren zu dürfen. Nicht so Dieterich Tiedemanns 1781 erschienene Verdeutschung "Hermes Trismegists Poemander oder von der göttlichen Macht und Weisheit", welche in den Anmerkungen eine ganze Reihe vorzüglicher Konjekturen bietet.<sup>8</sup>)

Die Ausgabe Partheys (Berlin 1854), welche ich ungern hier erwähne, bringt an neuem scheinbar die Kollationen zweier alter Handschriften, des Laurentianus 71, 33 und des Parisinus 1220. Keine hat Parthey selbst gesehen und auf keine seiner Angaben ist irgendwelcher Verlaß. Die von einem Unbekannten gefertigte flüchtige Kollation des Laurentianus hat er nachlässig benutzt.<sup>8</sup>) Der Parisinus, von dem er eine etwas genauere Kollation, bezw. Abschrift von D. Hamm erhalten hatte, ist von jüngerer Hand vollständig durchkorrigiert und interpoliert worden. Diese jungen Interpolationen hat Parthey dann als alte Lesungen in den Text oder Apparat aufgenommen. Der Text ist also doppelt verfälscht. Eigene Besserungen sind außerordentlich selten.

<sup>1)</sup> Daß Patricius wirklich eine Handschrift zu Grunde legte, scheint mir aus einer Reihe von Auslassungen und Fehlern, in denen er mit Cod. D gegen die beiden früheren Ausgaben übereinstimmt, und mehr noch aus der Wahl des Titels unten zu S. 345, 20 hervorzugehen. Es ist möglich, daß sie bereits mit dem Corpus einen Auszug aus Stobaios verband; wertlos war sie jedenfalls.

<sup>2)</sup> Die Ausgabe des Patricius war ihm zum Glück unzugänglich geblieben; er schloß sich an Candalles reineren Text.

<sup>3)</sup> Ich wähle ein natürlich besonders augenfälliges Beispiel, S. 70 seiner Ausgabe. Z. 2 hat A ὤcπερ, nicht ὅπερ; Z. 5 οὔτως, nicht οὔτως οὐκ; Z. 9 θεία, nicht θέα; Z. 9 καταρτία.

Ich gebe die folgenden Stücke nach fünf Handschriften 1), nämlich:

- A = Laurentianus 71, 33 aus dem XIV. Jahrhundert. Schrift ist sehr klein und flüchtig; Versehen hat der Schreiber in der Regel sofort selbst verbessert, nur in wenigen Fällen nachträglich aus einer anderen Handschrift korrigiert. Auf dem ersten Blatt der Vorlage waren durch einen Fleck eine Anzahl Wörter unleserlich geworden, für welche A freien Raum ließ. Dasselbe ist in dem Ottobonianus graec. 153°) aus dem XV. Jahrhundert, in dem Coislinianus 332 aus dem XV. Jahrhundert und in der Vorlage des von Vergecius geschriebenen Parisinus 2518 geschehen; nur wurden in letzterer die Lücken nachträglich ausgefüllt. Die drei Handschriften stammen aus einem Zwillingsbruder von A; ich habe die letztgenannte für Kapitel I und XIII (XIV) durchverglichen, ohne für die Kritik irgend etwas zu gewinnen; A ist ein durchaus getreues Abbild einer etwa dem XII. oder XIII. Jahrhundert entstammenden Vorlage. Dieselbe umfaßte nur Kap. I-XIV (XV), also nur den bei Parthey gedruckten Text. Eine Kollation des ersten und der beiden letzten Kapitel danke ich der immer gleichen Güte G. Vitellis. Den übrigen Teil der Handschrift habe ich später selbst in Florenz verglichen.
- $B=Parisinus\ graec.\ 1220$  aus der Mitte des XIV. Jahrhunderts.<sup>3</sup>) Der sehr sorgfältige Schreiber hat einzelne Korrekturen oder Nachträge selbst zugefügt; eine jüngere Hand hat an den Rand das Scholion des Psellos zu Poim. § 18 sowie einzelne Ausrufe, wie  $\lambda$   $\hat{\eta}$   $\rho$   $\rho$   $\lambda$   $\hat{\rho}$   $\rho$   $\hat{\rho}$   $\hat{\rho}$

21\*

<sup>1)</sup> Die in gedruckten Katalogen vorliegenden Beschreibungen setze ich voraus.

Photographische Proben der römischen Handschriften danke ich der gütigen Vermittlung Hülsens, einzelne Angaben ferner Dr. Luigi De Stephani.

<sup>8)</sup> Die Altersbestimmung war Br. Keil so gütig mir zu bestätigen. Die Handschrift habe ich durch die Liebenswürdigkeit der Verwaltung der Nationalbibliothek in Straßburg benützen können.

<sup>4)</sup> Daß einzelne dieser Eintragungen auch auf eine schon interpolierte

der ersten Hand lassen sich durch den Umfang der Rasuren oder durch Schriftreste in der Regel bestimmen; nur in wenigen Fällen des Zweifels habe ich (B) in den Apparat gesetzt, um die Unsicherheit anzudeuten. Die Handschrift bietet das ganze Corpus.

- $C=Vaticanus\ graec.$  237 aus dem XIV. Jahrhundert; jetzt in zwei Bände gebunden; Blattraum  $22^{1}/_{2} \times 14^{1}/_{2}$  cm, Schriftraum  $17^{1}/_{2} \times 10^{1}/_{2}$  cm; Inhalt: Blatt 1-54 das ganze Hermetische Corpus;  $54^{r}-55^{r}$  ein neuplatonisches(?) Fragment;  $56^{r}-64^{r}$  Porphyrios περὶ τῶν πρὸς τὰ νοητὰ ἀφορμῶν;  $64^{r}-75$  περὶ ἀρετῶν; 76-181 Proklos ατοιχείωτις θεολογική; 182 ff. Proklos περὶ τῆς κατὰ Πλάτωνα φιλο-coφίας. Eng mit C hängen zusammen Parisinus graec. 2007 aus dem XVI. Jahrhundert (Hand des Christoph Auer) und Ottobonianus graec. 177 aus dem XVI. Jahrhundert.¹) Von ersterem habe ich größere Stücke kollationiert. Die Handschrift C hat für die in diesem Buch veröffentlichten Kapitel Dr. De Stefani für mich verglichen, den Rest habe ich später selbst kollationiert.
- D = Vindobonensis phil. 102 (von mir in Straßburg verglichen) aus dem XV. Jahrhundert. Randglossen von erster Hand und Korrekturen von zweiter begegnen vereinzelt. Die Handschrift, welche das ganze Corpus enthält, hängt eng mit dem Palatinus graec. 53 aus dem XV. (XVI.?) Jahrhundert und mit dem Bodleianus 16987 (d'Orv. 109, Auct. X. 1. 4. 7) aus dem XVI. Jahrhundert zusammen, von dem Dr. Plasberg ein Stück für mich verglich. Neben wenigen guten Lesungen oder Konjekturen finden sich zahlreiche Auslassungen und willkürliche Abänderungen; der Wert der Handschrift liegt darin, daß sie die Grundlage der Ausgaben erkennen läßt. Der alten Vorlage dieser Klasse war verwandt:
- M = Vaticanus graec. 951 aus dem XIV. Jahrhundert; Blattraum 23 × 15½, Schriftraum 19 × 13½, Inhalt: Blatt 1—8 Herakleides ἀλληγορίαι 'Ομηρικαί; 9—152 Maximus Planudes cυλλογὴ ἐκλεγεῖca ἀπὸ διαφόρων βιβλίων πάνυ ἀφέλιμος; 152—156 und 157—169¹ Psellos' Erklärung der chaldäischen Orakel in zwei Exemplaren, das

Handschrift zurückgehen, wird durch den *Paris. graec.* 1297 wahrscheinlich gemacht, ist aber für die Kritik gleichgiltig. Im Apparat sind die Korrekturen von erster Hand durch  $B^1$  bezeichnet, Korrekturen, die von erster oder zweiter Hand herrühren können, durch  $B^c$ .

<sup>1)</sup> Der Ottobonianus könnte nach meinen geringen Proben geradezu Abschrift von C sein.

zweite von derselben Hand wie 169v—213v das ganze Hermetische Corpus; 213v—214 ein christliches Gebet; 222—260 Maximus Confessor. Das Psellos-Scholion zu Poimandres § 18 ist (ohne den Namen des Psellos) in den Text gedrungen. Dies und die Verbindung des Hermetischen Corpus mit einer Schrift des Psellos zeigt, daß wirklich unsere gesamte Tradition auf Psellos zurückgeht. Ich habe die Handschrift selbst durchverglichen.¹)

Von jüngeren Handschriften habe ich noch geprüft: Parisinus graec. 1297 aus dem XVI. Jahrhundert, stark überarbeitet, öfters zu  $B^2$  stimmend, aber im Umfang gleich A; ferner den gleichfalls stark interpolierten Vaticanus graec. 914 aus dem Ende des XV. Jahrhunderts, der nur Poimandres § 1—28 enthält; endlich Parisinus graec. suppl. 395 aus dem XVII. Jahrhundert, die Vorbereitung einer Ausgabe auf Grund einer Handschrift der A-Klasse, die nicht über Poimandres § 21 herausgediehen und durchaus wertlos ist.

Daß sich außer diesen fünfzehn Handschriften noch ein paar weitere finden lassen, glaube ich gern und bedaure, daß mich ein Krankheitsfall in meiner Familie vorzeitig aus Italien zurückgerufen und verhindert hat, die kleineren Bibliotheken zu durchmustern. Dennoch hoffe ich, daß bei der Eigenart dieser so einheitlichen Überlieferung sogar weniger Handschriften zur Konstituierung des Textes genügen werden. Weder die seltenen guten Lesungen in D noch die vielen wertlosen jüngeren Vermutungen in B können ein Heranziehen dieser Handschriften in einer größeren Ausgabe rechtfertigen; ist das Verhältnis der Ausgaben zu der Überlieferung einmal geklärt, so wird man diese selbst auf Grund von MAC durchaus beurteilen können.

Zu der Textgestaltung bemerke ich nur, daß das Ziel bei den verschiedenen Schriften ein verschiedenes sein muß. Liegt eine Schrift im wesentlichen in ursprünglicher Fassung vor, wie Kap. XIII (XIV), so darf der Herausgeber versuchen, die Glosseme und Interpolationen des Psellos oder frühmittelalterlicher Schreiber auszusondern. Ist eine Schrift nachweislich früh im Gemeindegebrauch interpoliert worden, wie Kap. I, so wird man zunächst alles halten müssen und Unverträgliches nebeneinanderstellen, auf die Gefahr,

<sup>1)</sup> Da ich vorschnell abbrechen mußte, sind einige Angaben im letzten Teil zweifelhaft geblieben; die *ex silentio* erschlossene Lesung ist dann durch (M) bezeichnet.

neben alten Zusätzen auch byzantinische Schreiberweisheit im Text zu belassen. Auch in den Einzelfragen wird volle Konsequenz kaum zu erreichen sein. Derselbe Redaktor, welcher Attizismen wie κρείττων oder gar Überattizismen wie ἴςχω (für ἔχω), ἔςοπτρον (für ἔνοπτρον) u. dergl. erstrebt, braucht an einem ποταπός, an freieren Verwendungen des Genetivus absolutus oder an falschen Medialformen u. s. f. keinen Anstoß genommen zu haben. Ich zweifle nicht, daß manche Fachgenossen ihm auch eine Verwechslung von μοι und με oder ein Partizipium ἐγγραμμένος zutrauen werden. Sie einzusetzen, konnte ich mich nicht entschließen.

Ähnliche Inkonsequenz wird man in der Handhabung der Konjekturalkritik finden. Das Bild, welches ich mir von dem Archetypus machen mußte, rechtfertigt wohl, daß ich in der Annahme größerer und kleinerer Lücken im ersten Kapitel freier als in dem Mittelteil, im Schlußteil aber sogar möglichst kühn sein zu müssen glaubte. Besonders im XVIII. Kapitel scheint Psellos oft nur zusammenhangslose Trümmer dem Archetypus abgewonnen und sie z. T. selbst ergänzt zu haben. Wenn hier z. B in § 4 nebeneinanderstehen: ὅτι δὴ τὸν τόνον ὑποχαλάςαςα und: ὅτι δὴ τὸν τόνον ὑπαραιώςαςα, so meine ich, daß er in seiner Handschrift nur noch ὅτι δή τὸν τόνον ὑπ.....caca entziffern konnte und zwei Ergänzungen Dann wird auch die doppelte Fassung des Eingangs der Eunomosgeschichte (§ 6) ähnlich zu erklären sein, und wir werden mit der Möglichkeit rechnen müssen, daß wir hier freie Ergänzungen des Psellos als alten Text betrachten. 1) Sehr viel besser ist die Überlieferung des I. Kapitels; aber alte Varianten wie S. 331, 8 pûc und φύcιc, 337, 7 κλέος und κάλλος scheinen mir ebenfalls so zu erklären, daß Psellos nur φ.. oder κ... c las und beide Ergänzungen eintrug. Am nächsten kommen wir dem ursprünglichen Text in Kap. XIII (XIV); aber die Fremdartigkeit der Vorstellungen und die Eigenart der Sprache macht auch hier eine befriedigende Herstellung wenigstens bei diesem ersten Versuche unmöglich.

In dem Zufügen von erklärenden Anmerkungen oder Parallelstellen habe ich endlich noch weniger Konsequenz erstrebt, vieles übergangen und mehr noch übersehen, dafür aber ab und an auch aufgenommen, was nur als Ergänzung zu dem vorausgehenden Buch

<sup>1)</sup> An verschiedene Fassungen eines Entwurfes denkt Dr. Plasberg.

Berechtigung hat oder als Hinweis auf eine weiter zu verfolgende Gedankenreihe einem theologischen Leser vielleicht Nutzen bringt. —

Die folgenden Texte umfassen die von Parthey S. 1—18 und 114—128 abgedruckten Schriften der Poimandresgemeinde sowie den bei ihm fehlenden Schluß des Hermetischen Corpus.

Die im Apparat verwendeten Abkürzungen und Zeichen sind:

A = Laur. 71, 33 (fehlt für Kap. XVI—XVIII).

 $B = \text{Par. } 1220 \ (B^1 \ \text{Korrektur erster}, \ B^2 \ \text{späterer}, \ B^c \ \text{unbestimmter Hand}).$ 

C = Vat. 237.

D = Vind. phil. 102.

M = Vat. 951.

O =erste Hand von ABCDM, in Kapitel XVI—XVIII von BCDM.

t = Turnebus.

f = Foix de Candalle (fehlt für Kap. XVII und XVIII).

p = Patricius.

e = tfp, in Kap. XVII und XVIII = tp.

Verg. = Nachtrag der Turnebiana.

Tied. = Übersetzung Tiedemanns.

(A) u. s. w. bezeichnet unsichere Lesungen.

Angaben des Redewechsels und der Personen hat keine alte Handschrift, ebensowenig irgendwelche Bezeichnung derjenigen Lücken, die ich glaubte annehmen zu müssen. Sie sind im Texte durch Sterne in der Zeilenhöhe gekennzeichnet. Gebrochene Klammern schließen ergänzte, doppelte Klammern von mir getilgte Worte ein.

## Έρμοῦ τριςμεγίςτου Ποιμάνδρης.

- [1] Έννοίας μοί ποτε γενομένης περὶ τῶν ὄντων καὶ μετεωριςθείςης μοι τῆς διανοίας ςφόδρα, καταςχεθειςῶν μου τῶν ςωματικῶν αἰςθήςεων, καθάπερ οἱ ὕπνψ βεβαρημένοι ἐκ κόρου τροφῆς ἢ ἐκ κόπου ςώματος, ἔδοξά τινα ὑπερμεγέθη μέτρψ ἀπεριορίςτψ τυγχάνοντα καλεῖν δ μου τὸ ὄνομα [καὶ] λέγοντά μοι· Τί βούλει ἀκοῦςαι καὶ θεάςαςθαι καὶ νοήςας μαθεῖν καὶ γνῶναι; [2] φημὶ ἐγώ· Cù γὰρ τίς εἶ; 'Εγὼ μέν, φηςίν, εἰμὶ ὁ Ποιμάνδρης, ὁ τῆς αὐθεντίας νοῦς· οἴδα δ βούλει καὶ ςύνειμί ςοι πανταχοῦ. [3] φημὶ ἐγώ· Μαθεῖν θέλω τὰ ὄντα καὶ νοῆςαι τὴν τούτων φύςιν καὶ γνῶναι τὸν θεόν. τοῦτο, ἔφην, 10 ἀκοῦςαι βούλομαι. φηςὶν ἐμοὶ πάλιν· ἔχε νῷ ςῷ ὅςα θέλεις μαθεῖν, κάγώ ςε διδάξω.
  - [4] Τοῦτο εἰπὼν ἠλλάγη τῆ ἰδέα, καὶ εὐθέως πάντα μοι ἤνοικτο ροπῆ, καὶ δρῶ θέαν ἀόριςτον, φῶς δὲ πάντα γεγενημένα εὔδιόν τε

Titel: 'Ε. τοῦ τριςμ. Ποιμ. DMe. Der Titel ist vom Redaktor zugefügt 1 Vgl. Xenophon Cyrop. I 1, 1: ἔννοιά ποθ' ἡμῖν ἐγένετο ὅςαι κτλ. (Casaubonus) 2 μοι] μοῦ p 2/8 καταςχ. τε τŵν cwm. μου αίσθ.  $B^2$ 3 καθάπερ] ὥςπερ De (καθάπερ D² am Rand) οί ἐν ὑπνψ (C)De. ὑπνψ βεβ. (vgl. Hom. Od. 3, 139; 19, 122) umschreibt nur den Begriff des festen Schlafes. Zur 3/4 Fulgentius Myth. p. 26, 18 Helm: Hermes Sache vgl. S. 12 A. 1 in Opimandrae libro ait: eccurutrofes et cufusomatos, id est: absque instructione escae et vacuo corpore 3 ή κόπου Δ έκ κόρου τε και τρυφής η καὶ ἐκ κόπου  $B^{s}$ 4 τινα ίδειν ύπ. p ύπερμεγέθει Β' Zur άποορίττω B, verb. B° Sache vgl. S. 12 A. 2 δ μου] μευ A 5/6 καὶ νοήςας] νοήςαί τε καὶ  $B^2$  καὶ τί fehlt tf και λέγειν Tied. 6 καὶ φημὶ ἐγιὼ  $B^2$ vohcac p rào tilgt B'  $\epsilon$ iµí  $B^2$ τηc fehlt B, verb. B2 αὐθεντίας: vgl. S. 8 A. 1. Vergleichbar vielleicht Apokal. d. Baruch 55, 3: 'ecce missus est ad me Ramiel, qui praeest visionibus veritatis' (τῆς αὐθεντίας) 7/8 οίδα δὲ δ βούλει  $B^{2}$ 9 τουτο] πῶc *Oc*, verb. *Tied*. έφην] ἔςτιν  $B^2$ 10 oncly fehlt A καὶ φητίν ἐμὲ ἔχε τῷ τῷ νῷ καὶ ὅτα  $B^{2}$ èuoi] èuè Otp 11 κάγώ] 13 dopicthy  $B^2$  (am Rand) ϵΥψ DB $^{*}p$ 12 ούτος είπων tf ήδιον Oe, verb. Plasberg

καὶ ἱλαρόν καὶ ἡτάσθην ἰδών. καὶ μετ' ὀλίτον σκότος κατωφερὲς ἢν ἐν μέρει τεγενημένον φοβερόν τε καὶ στυγνόν, σκολιῶς ἐσπειραμένον, ὡς εἰκάσαι με ⟨δράκοντι⟩ εἶτα μεταβαλλόμενον τὸ σκότος εἰς ὑτράν τινα φύσιν ἀφάτως τεταραγμένην καὶ καπνὸν ἀποδιδοῦςαν ὡς ἀπὸ πυρὸς καί τινα ἦχον ἀποτελοῦςαν ἀνεκλάλητον τοώδη. εἶτα βοὴ ἐξ ε αὐτῆς ἀσύναρθρος ἐξεπέμπετο, ὡς εἰκάσαι, φωνὴ πυρός. [5] ἐκ δὲ φωτὸς \* λότος ἄτιος ἐπέβη τῆ φύσει, καὶ πῦρ ἄκρατον ἐξεπήδησεν ἐκ τῆς ὑτρᾶς φύσεως ἄνω εἰς ὕψος κοῦφον δὲ ἢν καὶ ὀξὲ δραστικόν τε ἄμα καὶ ὁ ἀὴρ ἐλαφρὸς ὢν ἡκολούθησε τῷ πυρί, ἀναβαίνοντος αὐτοῦ μέχρι τοῦ πυρὸς ἀπὸ τῆς καὶ ὕδατος, ὡς δοκεῖν κρέμαςθαι 10 αὐτὸν ἀπ' αὐτοῦ τῆ δὲ καὶ ὕδωρ ἔμενε καθ' ἑαυτὰ συμμεμιτμένα, ὡς μὴ θεωρεῖςθαι ⟨τὴν τῆν⟩ ἀπὸ τοῦ ὕδατος κινούμενα δὲ ἢν διὰ τὸν ἐμπεριφερόμενον πνευματικὸν λότον εἰς ἀκοήν.

[6] 'Ο δὲ Ποιμάνδρης ἐμοί· 'Ενόηςας, φηςί, τὴν θέαν ταύτην ὅτι καὶ βούλεται; — καὶ, Γνώςομαι, ἔφην ἐγώ. — Τὸ φῶς ἐκεῖνο, ἔφη, ἐγώ, 15 Νοῦς, ὁ còc θεός, ὁ πρὸ φύςεως ὑγρᾶς τῆς ἐκ ςκότους φανείςης· ὁ δὲ ἐκ Νοὸς φωτεινὸς Λόγος υἱὸς θεοῦ. —

Τί οὖν; φημί. — Οὕτω γνῶθι τὸ ἐν coì βλέπον καὶ ἀκοῦον λόγος κυρίου, ὁ δὲ νοῦς πατὴρ θεός οὐ γὰρ διῖςτανται ἀπ' ἀλλήλων ἔνωςις γὰρ τούτων ἐςτὶν ἡ ζωή. — Εὐχαριςτῶ coi, ἔφην ἐγώ. — το ᾿Αλλὰ δὴ νόει τὸ φῶς καὶ γνώριζε τοῦτο. —

[7] Εἰπόντος ταῦτα ἐπὶ πλείονα χρόνον ἀντώπης μοι, ὥςτε με

<sup>1</sup> ηράςτην Oe, verb. Keil 2 φοβερόν — ἐςπειραμένον fehlt C am Rand nachgetragen  $B^1$ πεπειραμένον AB1DMtp πεπεραςμένον Verg. f, verb. Casaubonus Exerc. in Baron. 73 3 Zur Ergänzung δράκοντι vgl. Hippolyt V 9 p. 170, 71 Schn.: είναι δὲ τὴν ὄφιν λέγουςιν οῦτοι τὴν ὑγρὰν οὐςίαν und sprachlich Lukian Philops. 22: δράκοντας ἐςπειραμένους είτα] είδότα Oe ίδόντα B<sup>2</sup> μεταβαλείν B<sup>2</sup> (Rand) 5 ἀνεκλάλητον] leerer Raum für 10 Buchst. A 5/6 βοή — πυρός] tilgt p6 ἀςύναρθρ. čž.] Raum für 20 Buchst. A άτυνάρθρως *BCDMe* φωνή πυρός] φωνήν φωτός Oe, vgl. S. 36 A. 3 6/7 èk to0 φωτός p7 Zwischen φωτός und loyoc Raum für 6 Buchst. A owtoc  $\tau i$  ( $\tau i c p$ ) loyoc BCDMe owtoc loyoc έξεπήδηςεν] Raum für 18 Buchst. A Tied. 8 κοθφον δέ] Raum für 9 τε De dè ABCM. Vgl. Hermippus 9, 4 7 Buchst. A πυρί] πνί (oder πνεύματι) Oe 10 αὐτοῦ: nămlich τοῦ ἀέρος μέχρι] μετά Keil · δοκεῖ B, verb.  $B^2$ 11  $\epsilon \pi$  a dto0  $\gamma \eta$  te kal p12 δέ] τε p 18 εμπεριφερομένον] επιφερόμενον ADMB e fehlt CB πνευματικόν λόγον: vgl. Harnack zu Hermas Sim. V 5, 2; der λόγος ist seiner Natur nach πνεθμα. Vgl. 847, 5 πνευματοφόρος δημιουργός είς ἀκοήν fehlt p (Ovid. Am. I 6, 11 'risit ut audirem') 15/16 εγώ είμι νοῦς p 18-880, 11 Vgl. 8. 37ff. 19 yap fehlt Dp20 coi] fehlt D21/22 τοῦτο

τρέμειν αὐτοῦ τὴν ἰδέαν. ἀνανεύςαντος δὲ θεωρῶ ἐν τῷ Νοῖ [μου] τὸ φῶς ἐν δυνάμεςιν ἀναριθμήτοις ὄν, καὶ κόςμον ἀπεριόριςτον γεγενημένον, καὶ περιίςχεςθαι τὸ πῦρ δυνάμει μεγίςτη καὶ στάςιν ἐςχηκέναι κρατούμενον. ταῦτα δὲ ἐγὼ διενοήθην δρῶν διὰ τὸν τοῦ Ποιμάνδρου λόγον.

[8] 'Ως δὲ ἐν ἐκπλήξει μου ὄντος, φηςὶ πάλιν ἐμοί· Είδες ἐν τῷ Νῷ τὸ ἀρχέτυπον είδος, τὸ προάρχον τῆς ἀρχῆς τῆς ἀπεράντου. ταῦτα ὁ Ποιμάνδρης ἐμοί. — Τὰ οὖν, ἐγώ φημι, ςτοιχεῖα τῆς φύςεως πόθεν ὑπέςτη; — πάλιν ἐκεῖνος πρὸς ταῦτα· Ἐκ Βουλῆς θεοῦ, ἥτις λαβοῦςα τὸν Λόγον καὶ ἰδοῦςα τὸν καλὸν κόςμον ἐμιμήςατο, κοςμοποιηθεῖςα διὰ τῶν ἐαυτῆς ςτοιχείων καὶ γεννημάτων ψυχῶν.

[9] 'Ο δὲ Νοῦς ὁ θεός, ἀρρενόθηλυς ὤν, Ζωὴ καὶ φῶς ὑπάρχων, ἀπεκύης [λότω] ἔτερον Νοῦν δημιουρτόν, δς θεός τοῦ πυρός καὶ πνεύματος ὢν ἐδημιούρτης διοικητάς τινας έπτά, ἐν κύκλοις περι15 έχοντας τὸν αἰςθητὸν κόςμον καὶ ἡ διοίκηςις αὐτῶν είμαρμένη καλεῖται.

[10] Ἐπήδηςεν εὐθὺς ἐκ τῶν κατωφερῶν ςτοιχείων [τοῦ θεοῦ] ό τοῦ θεοῦ Λόγος εἰς τὸ καθαρὸν τῆς φύςεως δημιούργημα καὶ ἡνώθη τῷ δημιουργῷ Νῷ ὁμοούςιος γὰρ ἦν. καὶ κατελείφθη [τὰ] ἄλογα τὰ κατωφερῆ τῆς φύςεως ςτοιχεῖα, ὡς εἶναι ὕλην μόνην. [11] ὁ δὲ δη-20 μιουργὸς Νοῦς ςὺν τῷ Λόγῳ, ὁ περιίςχων τοὺς κύκλους καὶ δινῶν ροίζῳ, ἔςτρεψε τὰ ἐαυτοῦ δημιουργήματα καὶ εἴαςε ςτρέφεςθαι ἀπ'

φητίν, και είπων ταθτα  $B^2$  22 αντώπητε über αντέφητε A αντέφητε Paris. gr. 2518 αντωπητόμεθα (ohne μοι) p ώττε μοι A

<sup>1</sup> τρέμειν aus τρέχειν A τρέχειν Paris. gr. 2518 μου ist wegen διενοήθην (Z. 4) falsch zugesetzt; νοείν (Z. 2) bedeutet wahrnehmen, διανοείςθαι unterscheiden, wahrnehmen; der Prophet schaut das ἀρχέτυπον der Welt in Gott, dem Noûc 2 ov  $B^2e$  ovtoc O (vgl. Z. 6) κόςμου  $m{D}$ 3 γεγενηπεριςχέςθαι Oe, vgl. Z. 20 μένον] δντως p 4 did fehlt p δὲ ἢν ἐν ἐκπλήξει φηcὶ  $B^2$ ὥcτε p; vielleicht ὁ δὲ 7 προϋπάρχον p 8 τὰ γοῦν Keil. Vielleicht τί οὖν; ἐγώ (vgl. Irenaeus I 11, 3 προαρχή) 9 ὑπέθη A, verb. A<sup>1</sup> φημι, (τά) ετοιχεῖα 11 ψυχῶν] ψιλῶν fτῶν ψυχῶν  $B^2$ ; vielleicht τῶν ἐαυτῆς γεννημάτων, ετοιχείων και ψυχῶν (geistige und materielle Welt). τῶν γεν. Keil 12 ὑπάρχων fehlt Aνοῦν ἔτερον δημ. Β<sup>2</sup>. λόγψ könnte nur bedeuten: durch das Sprechen; aber die Betonung der Doppelgeschlechtlichkeit paßt hierzu nicht; vgl. auch unten 14 έπτά τινας Α 15 αίςθητικόν Α 16 Vgl. S. 66 τοῦ θεοῦ tilgt Tied. 17 καθαρόν] τής θαρόν B (verb. B\*) Cριίτχων DMe δπερ ίτχων C δ περιέχων  $ABC^2$ . Der Redaktor ist in der Einsetzung der attizistisch scheinenden Formen nicht konsequent

ἀρχῆς ἀορίςτου εἰς ἀπέραντον τέλος ἄρχεται γὰρ οῦ λήγει ἡ [δὲ] τούτων περιφορά, καθὼς θέλει ὁ Νοῦς. ⟨ἡ δὲ φύςις⟩ ἐκ τῶν κατωφερῶν ςτοιχείων ζῷα ἤνεγκεν ἄλογα οὐ γὰρ ἐπεῖχε τὸν Λόγον. ἀἡρ δὲ πετεινὰ ἤνεγκε καὶ τὸ ὕδωρ νηκτά. διακεχώριςται δὲ ἀπ' ἀλλήλων ἥ τε γῆ καὶ τὸ ὕδωρ, καθὼς ἠθέληςεν ὁ Νοῦς. καὶ ⟨ἡ γῆ⟩ ἐξήνεγκεν δ ἀπ' αὐτῆς ὰ εἶχε ζῷα τετράποδα ⟨καὶ⟩ ἐρπετά, θηρία ἄγρια καὶ ἤμερα.

[12] Ο δὲ πάντων πατήρ ὁ Νοῦς, ὢν Ζωὴ καὶ φῶς, ἀπεκύησεν Ανθρωπον αὐτῷ ἴςον· οῦ ἠράςθη ὡς ἰδίου τόκου· περικαλλὴς γὰρ 〈ἤν〉 τὴν τοῦ πατρὸς εἰκόνα ἔχων· ὅντως γὰρ καὶ ὁ θεὸς ἠράςθη τῆς 10 ἰδίας μορφῆς· 〈ῷν〉 παρέδωκε τὰ ἐαυτοῦ πάντα δημιουργήματα. [13] καὶ κατανοήςας ὸὲ τὴν τοῦ Δημιουργοῦ κτίςιν ἐν τῷ πατρὶ ἠβουλήθη καὶ αὐτὸς δημιουργεῖν, καὶ ςυνεχωρήθη ὑπὸ τοῦ πατρός. γενόμενος 〈δὲ〉 ἐν τῆ δημιουργικῆ ςφαίρα 〈ὡς〉 ἔξων τὴν πᾶςαν ἐξουςίαν κατενόηςε τοῦ ἀδελφοῦ τὰ δημιουργήματα, οἱ δὲ ἠρά-15 ςθηςαν αὐτοῦ, ἔκαςτος δὲ μετεδίδου τῆς ἰδίας τάξεως. καὶ καταμαθὼν τὴν τούτων οὐςίαν καὶ μεταλαβὼν τῆς αὐτῶν φύςεως ἠβουλήθη ἀναρρῆξαι τὴν περιφέρειαν τῶν κύκλων καὶ τὸ κράτος τοῦ ἐπικειμένου ἐπὶ τοῦ πυρὸς καταπονῆςαι.

[14] Καὶ ὁ τοῦ [τῶν θνητῶν] κόςμου [καὶ τῶν ἀλόγων ζψων]  $\infty$  ἔχων πᾶςαν ἐξουςίαν διὰ τής άρμονίας παρέκυψεν ἀναρρήξας \*\*\*\* τὸ κράτος, καὶ ἔδειξε τῆ κατωφερεῖ φύςει τὴν καλὴν τοῦ θεοῦ

<sup>1</sup> ἀόριςτον CD (verb.  $C^2D^2$ ) Mγάρ άει ού ρ 2 θέλει CDMB<sup>2</sup>e ό νοῦς καὶ ἐκ tf. Zur Sache vgl. ήθέληςεν ABC<sup>2</sup>, alte Variante aus Z. 5 S. 47 3 Vielleicht ἔτι εῖχε 4 νηκτά] νοητά Α. Vgl. S. 47 A. 1 5 Ergänzt p 8  $\delta$  vor No0c fehlt Dp $\phi \hat{w} \in ABC^2e \quad \phi \hat{v} \in CDMB^2$ , vgl. S. 326 9 τὸν ἄνθρωπον p έαυτῷ  $m{B^3}$ ίτον] δμοιον p ήράςθην AB (verb. B\*)CZur Sache vgl. S. 48 A. 1; 304 10 Er-11 καὶ παρέδωκε Dtf καὶ παρέδ. αὐτῷ  $B^{2}$  καὶ αὐτῇ παρέδ. pgänzt p 12 kal fehlt D (verb. D1) p, getilgt B2 Zur Sache S. 48. 49 πατρί] παντί ρ 13 ἀπεχωρίςθη *p* wegen ἀπὸ ύπό] ἀπό Oe, vielleicht zu halten 14  $\mathcal{E}_{\mathbf{w}}$   $\mathcal{E}_{\mathbf{w}}$   $\mathcal{E}_{\mathbf{w}}$   $\mathcal{E}_{\mathbf{w}}$   $\mathcal{E}_{\mathbf{w}}$ **14/15** τὴν πᾶςαν έξους (av: vgl. S. 48 A. 8. Hermas Sim. V 6, 4 έξους (av πάς αν λαβών παρά τοῦ 15 κατανοήται f του άδελφου] τῶν άδελφῶν f τῶν πατρός αὐτοῦ δημιουργήματα: die διοικηταί, vgl. 380, 14. 21 (Keil) 16 ἐκάέπτά p 17 αὐτῶν  $B^2$  ἐαυτῶν Oeτέρος  $B^2$ 19  $\xi \pi i \pi \nu \rho \delta c A$ καταvoncai Otp, vgl. S. 49 20 του nach θνητών pτῶν θν. tilgt Keil κότμου fehlt Dκαι τῶν ἀλ. ζ. tilgt Keil (vgl. Z. 2) ζώων nach κότμου e 21 Ergänze etwa: αὐτὴν καταπονήςας τε τοῦ δαίμονος τὸ κράτος τῶν κύκλων p τὴν κατωφερή (-ρὴν) φύτιν Otp, verb.  $B^2f$ 

μορφήν. ἡ δὲ ἰδοῦςα ἀκόρεςτον κάλλος (αὐτόν τε) πᾶςαν ἐνέργειαν ἐν έαυτῷ ἔχοντα τῶν διοικητόρων τήν τε μορφὴν τοῦ θεοῦ, ἐμειδίαςεν ἔρωτι, ὡς ἄτε τῆς καλλίςτης μορφῆς τοῦ ᾿Ανθρώπου τὸ εἶδος ἐν τῷ ὕδατι ἰδοῦςα καὶ τὸ ςκίαςμα ἐπὶ τῆς γῆς. ὁ δὲ ἰδὼν τὴν ὁμοίαν αὐτῷ ὁ μορφὴν ἐν αὐτῷ οὖςαν ἐν τῷ ὕδατι, ἐφίληςε καὶ ἠβουλήθη αὐτοῦ οἰκεῖν. ἄμα δὲ τῆ βουλῆ ἐγένετο ἐνέργεια καὶ ῷκηςε τὴν ἄλογον μορφήν. ἡ δὲ φύςις λαβοῦςα τὸν ἐρώμενον περιεπλάκη ὅλη, καὶ ἐμίτηςαν ἐρώμενοι γὰρ ἢςαν. [15] καὶ διὰ τοῦτο παρὰ πάντα τὰ ἐπὶ γῆς ζῷα διπλοῦς ἐςτιν ὁ ἄνθρωπος, θνητὸς μὲν διὰ τὸ ςῶμα, ἀθάτον νατος δὲ διὰ τὸν οὐςιώδη ἄνθρωπον ἀθάνατος γὰρ ῶν καὶ πάντων τὴν ἐξουςίαν ἔχων τὰ θνητοῦ πάςχει ὑποκείμενος τῷ εἰμαρμένᾳ, ὑπεράνω γὰρ ῶν τῆς άρμονίας ἐναρμόνιος γέτονε δοῦλος, ἀρρενόθηλυς δὲ ὤν, ἐξ ἀρρενοθήλεος ῶν πατρός, καὶ ἄϋπνος ἀπὸ ἀῦπνου \* \* \* κρατεῖται.

[16] Καὶ μετὰ ταῦτα ⟨ἐγώ· Δίδαξόν με πάντα⟩, νοῦς ὁ ἐμός·

15 καὶ αὐτὸς γὰρ ἐρῶ τοῦ λόγου. — ὁ δὲ Ποιμάνδρης εἶπε· Τοῦτο ἔςτι

τὸ κεκρυμμένον μυςτήριον μέχρι τῆςδε τῆς ἡμέρας. ἡ γὰρ φύςις ἐπιμιγεῖςα τῷ ᾿Ανθρώπῳ ἤνεγκέ τι θαῦμα θαυμαςιώτατον. ἔχοντος γὰρ

αὐτοῦ τῆς άρμονίας τῶν ἐπτὰ τὴν φύςιν, οῦς ἔφην ςοι ἐκ πυρὸς καὶ
πνεύματος, οὐκ ἀνέμενεν ἡ φύςις ἀλλ᾽ εὐθὺς ἀπεκύηςεν ἑπτὰ ἀνθρώπους,

20 πρὸς τὰς φύςεις τῶν ἐπτὰ διοικητόρων, ἀρρενοθήλεας καὶ μεταρςίους. —

Καὶ μετὰ ταῦτα 'Ω Ποιμάνδρη, εἰς μεγάλην γὰρ νῦν ἐπιθυμίαν ήλθον καὶ ποθῶ ἀκοῦςαι. μὴ ἔκτρεχε. — καὶ ὁ Ποιμάνδρης εἶπεν\*

idw Verg. p κάλλος ψε πάςαν Β\* 2 ἔχοντα] ἐκόντα AB (verb. B) DMέν έαυτή έχουςαν κ. καὶ π. *p* τῶν ἐπτὰ διοικ. p 3 ώς ἄτε: vgl. Lobeck zu Phrynichus 427; ώς fehlt tf 5 αὐτῆ] ἐαυτῷ Oe. Darauf, daß er das Bild in der φύτις sieht, kommt es an. èν τῷ ΰδατι ist zugefügt, weil nur in dem Wasser das völlig gleiche Bild erscheint. Vgl. auch die Hermetische Schrift bei Cyrill Contra Iulian I p. 552 Migne: ὁ Λόγος . . ἐν γονίμη φύςει πεςών ἐπὶ γονίμω ΰδατι ἔγκυον τὸ ΰδωρ και vor èv τῷ zugefügt B2 ἐποίηςεν (oben S. 43) αὐτοῦ] αὐτῷ Df5/6 αὐτή cuvoikely p, vgl. S. 50 A. 1 6 και εκύης Verg. p the the B, the tilgt  $B^2$ 11 τὰ θνητὰ Otf τὰ θνητῶν  $B^2$  τὰ γενητὰ Verg. θνητά Keil έχει τὰ δὲ θνητὰ ρ πάςχειν AB, verb.  $B^{\circ}$ κείμενα Oe, verb. Casaubonus Exerc. in Bar. 80 12 γάρ] οὖν Oe 18  $\xi \xi$   $\delta \rho$ . Wy matroot von  $B^1$  nachgetragen Zweites wv fehlt A ύπὸ p Ergänze etwa: ἀπὸ ἀὖπνου (νοῦ, ὅμως ὑπὸ τῆς .. ὕλης) κρατεῖται 14 W νοθε έμὸς f ὁ νοθε έμὸς Rossel 18 ooc] oo Oe, verb. Keil (vgl. 330, 18) πυρός] πρε Otf 19 dyémetvev Dp22 αρρενοθηλείας AC αρρενοθήλυας ΒDΜε 21  $\mu\epsilon\tau\dot{a}$  fehlt B, zugefügt  $B^2$ ταθτα ἔφην ἐγὼ ὢ ποιμάνδρης  $B^2$ rào tilgt  $B^2$ ν0ν fehlt p

'Αλλὰ cιώπα' οὔπω γάρ coι ἀνήπλωcα τὸν πρῶτον λόγον. — 'Ιδοὺ cιωπῶ, ἔφην ἐγώ. —

[17] 'Εγένετο οὖν, ὡς ἔφην, τῶν ἐπτὰ τούτων ἡ γένεςις τοιῷδε τρόπῳ' θηλυκὴ γῆ ἦν καὶ ὕδωρ ὀχευτικόν, τὸ δὲ πέπειρον ἐκ πυρός, ἐκ δὲ αἰθέρος τὸ πνεῦμα ἔλαβε, καὶ ἐξήνεγκεν ἡ φύςις τὰ ςώματα δ πρὸς τὸ εἶδος τοῦ 'Ανθρώπου. ὁ δὲ "Ανθρωπος ἐκ ζωῆς καὶ φωτὸς ἐγένετο εἰς ψυχὴν καὶ νοῦν, ἐκ μὲν ζωῆς ψυχήν, ἐκ δὲ φωτὸς νοῦν. καὶ ἔμεινεν οὕτω τὰ πάντα (μέρη) τοῦ αἰςθητοῦ κόςμου μέχρι περι-όδου τέλους (καὶ) ἀρχῶν καινῶν.

[18] \*Ακουε λοιπόν, δν ποθεῖς λότον ἀκοῦςαι. τῆς περιόδου ω πεπληρωμένης ἐλύθη ὁ πάντων ςύνδεςμος ἐκ βουλῆς θεοῦ πάντα τὰρ τὰ ζῷα ἀρρενοθήλεα ὄντα διελύετο ἄμα τῷ ἀνθρώπῳ καὶ ἐτένετο τὰ μὲν ἀρρενικὰ ἐν μέρει τὰ δὲ θηλυκὰ ὁμοίως. ὁ δὲ θεὸς εὐθὺς εἶπεν

<sup>1</sup> cιώπει Α άνεπλήρωςα tf 2/3 έγώ, ό δέ φηςίν έγένετο οῦν τῶν έπτὰ  $B^2$ 4 γή] γάρ Ot, verb.  $B^2f$  θηλυκόν γάρ δ άἡρ p; denkbar wäre: θηλυκόν γάρ ή γή ἐκ πυρὸς πέπειρον Oe; man beachte die chiastische Stellung 5 αίθέρος: pathetisch für die Luft; ἀέρος p sie stammen aus der φύτις und άρμονία 7 Zwhc elc wuxhv . . . elc vouv  $B^2$ ; die harte Attraktion verteidigt Plasberg durch Cic. De div. II 51 'si deum' 9 kal ergänzt von  $B^2$ 8 τὰ πάντα μέλη τοῦ p πάντα τὰ Keil άρχῶν καινῶν] ἄρχων (ἀρχῶν A) τενῶν O fehlt tf ἄρχων καὶ τενῶν p. Denkbar wäre: ἀρχῶν (ἀρχῆς) γενέςεων 10 ov fehlt p λόγου p hier schwerlich persönlich gefaßt (zweifelhaft in § 19 πρόνοια) ρενοθήλυ ὄντα Oe, verb.  $B^2$ 13 Nach óµolwc M im Text, B2 unter der Überschrift του Ψέλλου am Rand: ἔοικεν ὁ γόης οῦτος τή θεία γραφή οὐ παρέργως ώμιληκέναι. όθεν έκ ταύτης όρμωμενος τή κοςμοποιία επιχειρεί, μηδέ αὐτάς δκνών τὰς μωςαϊκάς λέξεις ψιλάς ἐνίστε ἀναγράφειν, ώς και τὸ προκείμενον τοῦτο ρητόν όλον. τὸ γὰρ »καὶ εἶπεν ὁ θεός· αὐξάνεςθε καὶ πληθύνεςθεκ **caφŵc ἐκ τής μωςαϊκής κοςμοποιτας ἐςτίν. οὐ μὴν ἐνέμεινε παντελῶς τή ἀπλότητι** καὶ cαφηνεία καὶ τῷ εὐθεῖ καὶ εἰλικρινεῖ καὶ ὅλως θεοειδεῖ τής θείας γραφής, ἀλλ' είς τὸ είωθὸς ὑπερρύη πάθος τοῖς τῶν Ἑλλήνων ςοφοῖς, εἰς ἀλληγορίας καὶ πλάνας και τερατείας έκ της εύθείας όδου και άπλανους έκτραπείς, ή ύπό του Ποιμάνδρου τυνελαθείς, ούκ άδηλον δέ, δετις ήν ό τῶν 'Ελλήνων Ποιμάνδρης' ό καὶ παρ' ἡμῖν ἴςως κοςμοκράτωρ ὀνομαζόμενος, ἢ τῶν ἐκείνου τις. κλέπτης γάρ, ζώς Βαςίλειος > φηςίν, ό διάβολος, και ἐκφερομυθεῖ τὰ ἡμέτερα, οὐχ ἵνα οἱ ἐκείνου μεταμάθωςι την εὐςέβειαν, άλλ' ίνα τοῖς της άληθείας ῥήμαςι καὶ νοήμαςι την έαυτῶν δυςςέβειαν έπιχρώς αντές και μορφώς αντές πιθανωτέραν έργάς ωνται και τοις πολλοίς εύπαράδεκτον, ού γάρ άληθεύει Πλάτων (Epin. 988 b) τας έκ τῶν βαρβάρων φήμας παραλαμβάνοντας κάλλιον ἀπεργάςαςθαι τοὺς Ελληνας λέγων παιδεία χρωμένους καὶ μαντείαις ταῖς ἐκ Δελφών. ἀληθεύουςι δὲ μάλλον οἱ λέγοντες (Thuk. I 20) ἀταλαίπωρον είναι παρά τοις Ελληςι της άληθείας την ζήτηςιν, μάλιςτα δὲ ἐν τῆ περί του θείου δόξη πλανάςθαι αὐτούς. είςὶ δὲ οἱ ταθτα λέγοντες οὐχ ἡμέτεροι, ἀλλὰ τῶν

άγίψ λόγψ· »αὐξάνεςθε ἐν αὐξήςει καὶ πληθύνεςθε ἐν πλήθει πάντα τὰ κτίςματα καὶ δημιουργήματα· καὶ ἀναγνωριςάτω ζός ἔννους ζάνθρωποςς ἐαυτὸν ὄντα ἀθάνατον, καὶ τὸν αἴτιον τοῦ θανάτου ἔρωτα καὶ πάντα τὰ ὄντα«.

19] Τοῦτο εἰπόντος ἡ πρόνοια διὰ τῆς εἰμαρμένης καὶ ἀρμονίας τὰς μίξεις ἐποιήςατο καὶ τὰς γενέςεις κατέςτηςε, καὶ ἐπληθύνθη κατὰ γένος τὰ πάντα. καὶ ὁ ἀναγνωρίςας ἐαυτὸν ἐλήλυθεν εἰς τὸ περιούςιον ἀγαθόν, ὁ δὲ ἀγαπήςας ἐκ πλάνης ἔρωτος τὸ ςῶμα, οὖτος μένει ἐν τῷ ςκότει πλανώμενος, αἰςθητῶς πάςχων τὰ τοῦ θανάτου. — [20] Τί 10 τοςοῦτον ἁμαρτάνουςιν, ἔφην ἐγώ, οἱ ἀγνοοῦντες, ἵνα ςτερηθῶςι τῆς ἀθαναςίας; — ε΄ςοικας, ὦ οὖτος, τῷ μὴ πεφροντικέναι ὧν ἤκουςας. οὐκ ἔφην ςοι νοεῖν; — Νοῶ καὶ μιμνήςκομαι, εὐχαριςτῶ δὲ ἄμα. — Εἰ ἐνόηςας, εἰπέ μοι, διὰ τί ἄξιοί εἰςι τοῦ θανάτου οἱ ἐν τῷ θανάτψ ὄντες. — "Οτι προκατάρχεται τοῦ ὑλικοῦ ςώματος τὸ ςτυγνὸν ςκότος, 15 ἐξ οῦ ἡ ὑγρὰ φύςις, ἐξ ῆς τὸ ςῶμα ςυνέςτηκεν ἐν τῷ αἰςθητῷ κόςμῳ, ἐξ οῦ θάνατος ἀρύεται. —

[21] 'Ενόηςας όρθως, ὤ ούτος. κατὰ τί δὲ »ὁ νοήςας έαυτὸν εἰς αὐτὸν χωρεῖ«, ὅπερ ἔχει ὁ τοῦ θεοῦ λόγος; — φημὶ ἐγώ· "Οτι ἐκ φωτὸς καὶ Ζωῆς ςυνέςτηκεν ὁ πατὴρ τῶν ὅλων, ἐξ οῦ γέγονεν ὁ 20 ἄνθρωπος. — Εὐ φὴς λαλῶν· φῶς καὶ ζωή ἐςτιν ὁ θεὸς καὶ πατήρ,

<sup>«</sup>Ελλήνων οἱ δοκιμώτεροι εἴ τις ἐντετύχηκε καὶ οῖς ἔτραψεν ὁ Πορφύριος πρὸς ᾿Ανεβω (ἀναβαίνοντα BM, verb. Boissonade) τὸν Αἰτύπτιον "παρ' ἐκείνου λοιπὸν ἐπιζητῶ μαθεῖν τὴν ἀλήθειαν, ἐπειδὴ παρὰ τῶν 'Ελλήνων ἀπέτνων«. εἰ μὲν οὖν τι καὶ ἄλλο βάρβαρον τένος τὸν δημιουρτὸν καὶ βαςιλέα τοθὸε τοθ παντὸς πατριώδει δόξη και νόμοις ἐθρήςκευεν, εἰπεῖν οὐκ ἔχω. ὅτι δὲ ἡ τῶν 'Εβραίων εὐςέβεια περιβόητος ἢν ἀνὰ πᾶςαν τὴν οἰκουμένην καὶ ὅτι ἡ νομοθεςία αὐτῶν ἀρχαιοτέρα ἢν καὶ 'Ερμοθ τούτου καὶ εἴτις ἄλλος παρ' Ελληςι ςοφός, πολλοῖς ἀποδέδεικται

<sup>2</sup> evvouc] avoc B2 o evvouc e. Zu den Ergänzungen vgl. 384, 17; 335, 4 3 ξρωτα cώματος p. Vgl. Z. 8 ξκ πλάνης ξρωτος und oben S. 53 A. 1 und IV (V) 6: ἐὰν μὴ πρῶτον τὸ cῶμά cou μιςήςης, ῷ τέκνον, ceauτὸν φιλήςαι ού δύναςαι 5 τοῦτο fehlt p 8 τὸ ἐκ πλ. ἔ. cŵμα Oe 9/10 kai 11 ξοικας φηςίν  $\hat{w}$   $B^2$ τί τος. **B**<sup>2</sup> πεφορτικέναι BC ..... τικέναι A (Lücke für 5 Buchst.) 12 voŵ bè καὶ p νοῶ ἔφην καὶ  $B^2$ **ἄμα coι p** 12/18 καὶ ἄμα εὐχαριςτῶ δὲ καὶ εἰ ἐνόηςας φηςὶν εἰπέ  $B^2$ 14 προκατέρχεται ABCMtp προκατέχεται Df ύλικού] οἰκείου Θε 15 ή fehlt p ήc] οῦ Otf 16 άρύεται] άρδεύεται Otf άρδεται p άρτύεται Keil 17 ὁ νοήςας] ἐνόηςας Otf ὁ ἐν $ἐνόης ας ς αυτὸν <math>B^2$ 18 αὐτὸν] αὐτὸ f θεὸν p. Diese Beziehung ergab offenbar der Zusammenhang des Spruches χωρεv tἔχει] ἔφη p 20 εὖ φημι (φητl f) λαλῶν Oe εὐφήμει λαλῶν φητl  $B^{3}$  καὶ ὁ πατὴρ CDMe

έξ ου έγένετο ὁ ἄνθρωπος. ἐὰν οὖν μάθης ἐαυτὸν ἐκ ζωῆς καὶ φωτὸς ὄντα καὶ ⟨πιςτεύςης⟩ ὅτι ἐκ τούτων τυγχάνεις, εἰς ζωὴν πάλιν χωρήςεις. ταῦτα ὁ Ποιμάνδρης εἶπεν. — ᾿Αλλ᾽ ἔτι μοι εἶπέ, πῶς εἰς ζωὴν χωρήςω ἐγώ, ἔφην, ὦ Νοῦς ἐμός. — \* \* \* \* φηςὶ γὰρ ὁ θεός · »ὁ ἔννους ἄνθρωπος ἀναγνωριςάτω ἑαυτὸν ⟨ὄντα ἀθάνατον⟩«. —

[22] Οὐ πάντες γὰρ ἄνθρωποι νοῦν ἔχουςιν; — Εὐφήμει, ὢ οὕτος, λαλῶν. παραγίνομαι αὐτὸς ἐγὼ ὁ Νοῦς τοῖς ὁςίοις καὶ ἀγαθοῖς καὶ καθαροῖς καὶ ἐλεήμοςι (καὶ) τοῖς εὐςεβοῦςι, καὶ ἡ παρουςία μου γίνεται βοήθεια, καὶ εὐθὺς τὰ πάντα γνωρίζουςι καὶ τὸν πατέρα ἱλάςκονται ἀγαπητικῶς καὶ εὐχαριςτοῦςιν εὐλογοῦντες καὶ ὑμνοῦντες, τεταμένοι 10 πρὸς αὐτὸν τἢ ςτοργἢ. καὶ πρὸ τοῦ παραδοῦναι τὸ ςῶμα ἰδίψ θανάτψ μυςάττονται τὰς αἰςθήςεις εἰδότες αὐτῶν τὰ ἐνεργήματα. μᾶλλον δὲ οὐκ ἐάςω αὐτὸς ὁ Νοῦς τὰ προςπίπτοντα ἐνεργήματα τοῦ ςώματος ἐκτελεςθῆναι πυλωρὸς ὢν ἀποκλείςω τὰς εἰςόδους, τῶν κακῶν καὶ αἰςχρῶν ἐνεργημάτων τὰς ἐνθυμήςεις ἐκκόπτων. [23] τοῖς δὲ ἀνοήτοις 16 καὶ κακοῖς καὶ πονηροῖς καὶ φθονεροῖς καὶ πλεονέκταις καὶ φονεῦςι καὶ ἀςεβέςι πόρρωθέν εἰμι, τῷ τιμωρῷ ἐκχωρήςας δαίμονι, ὅςτις τὴν ὁξύτητα τοῦ πυρὸς προςβάλλων [καὶ] τοῦτον βαςανίζει καὶ ἐπ' αὐτὸν πῦρ ἐπὶ τὸ πλέον αὐξάνει (καὶ) θρώςκει αὐτὸν αἰςθητῶς καὶ μᾶλλον ἐπὶ

<sup>2</sup> Zur Ergänzung vgl. 338, 15 καὶ ὅτι ἐκ τ. τυγχ. fehlt p8  $\mu$ ol]  $\mu$ e A(B)Cάλλ' ἔτι ἔφην ἐγώ εἰπέ μοι  $B^{s}$ BCM4 erw empy and eude tilgt B?  $\hat{\mathbf{w}}$  vielleicht aus  $\delta$  DErgänze etwa: 'Εμέ, φητίν, πάρεδρον λαβών (vgl. S. 365) 6 οὐ γὰρ πάντες γὰρ B(verb.  $B^2$ ) γάρ] οὖν f, fehlt p ευ φημι Otp ευ φηςὶ fφητίν  $\hat{\mathbf{w}}$  ούτος τοιαθτα λαλ $\hat{\mathbf{w}}$ ν  $B^2$ 7 παραγίνομαι γάρ p αὐτὸς nach ócioic] idioic DVerg.f Zweites kal fehlt p èγù A, fehlt e 8 εὐςε-10  $\delta\mu\nu$ 00cı A und  $D^2$  am Rand, pβοθεί] εὐςεβῶς βιοθεί ε μένοι] τεταγμένως Otf τεταγμένοι p. Gegensatz ist die Liebe zum cŵμα 11 παραδοῦναι  $DB^3e$  παραδώ  $ABCMD^3$  (über der Zeile). Vielleicht παραδώκειν, vgl. oben S. 21 A. 3 ίδίψ: nämlich του cώματος 12 μυςάττοντες  $AD^2$  μυςάςςοντες B μουςάςςοντες  $CD^1Mp$  μύοντες  $B^2$ 14 ἀποπυλ. Υάρ ὧν  $B^*$ 16 Zweites kal fehlt CD (verb. τελεςθήναι  $B^*$ 18/19 τούτον — αὐξάνει von mir hierher gestellt. προςβάλλων  $D^3$ ) Mθρώς  $\mathbf{k}$ ει αὐτὸν (αὐτοὺς  $\mathbf{B}^2 f$ ) αἰςθητικώς καὶ μάλλον ἐπὶ τὰς ἀνομίας αὐτὸν (αὐτοὺς  $B^2f$ ) όπλίζει ίνα τύχη (τύχωτι  $B^2f$ ) μείζονος τιμωρίας και οὐ παύεται ἐπ' ὀρέξεις άπλέτους (άπλάτους BC άπλέτους διεγείρων και  $B^2$ ) την έπιθυμίαν έχων (άνέχων fαὐτῶν κινῶν  $B^2$ ) ἀκορέςτως ςκοτομαχῶν (ἀκ. ὡς ἐν ςκοτομαχία  $B^2$ ) καὶ τοῦτον (τούτους f ούτω  $B^2$ ) βαςανίζει (ἀφανίζει καὶ ἐπὶ πλέον βαςανίζει De) καὶ ἐπ' αὐτὸν (αὐτοὺς  $B^2f$ ) πῦρ (τὸ πῦρ  $B^2$ ) ἐπὶ τὸ πλεῖον (ἐπὶ πλεῖον  $DB^2tf$  ἐπὶ τὸ πλέον p) 18 τοῦτον: den Betreffenden 19 θρώςκει] θράςςει Keil αὐξάνει Oe

τὰς ἀνομίας αὐτὸν ὁπλίζει, ἵνα τύχη μείζονος τιμωρίας καὶ οὐ παύεται έπ' ὀρέξεις ἀπλέτους τὴν ἐπιθυμίαν ἔχων, ἀκορέςτως ςκοτομαχῶν. — [24] Εὐ μοι πάντα, ὡς ἐβουλόμην, ἐδίδαξας, ὢ νοῦς. ἔτι δέ μοι είπε (περί) της ανόδου της γινομένης. — πρός ταῦτα ὁ Ποιμάνδρης ε είπε. Πρώτον μέν έν τή άναλύςει τοῦ ςώματος τοῦ ύλικοῦ παραδίδως αὐτὸ [τὸ cῶμα] εἰς ἀλλοίωςιν, καὶ τὸ εἶδος, δ εἶγες, ἀφανὲς γίνεται. καὶ τὸ ἦθος τῶ δαίμογι ἀγενέργητον παραδίδως, καὶ αὶ αἰςθήςεις τοῦ **c**ώματος εἰς τὰς ἐαυτῶν πηγὰς ἐπανέρχονται μέρη γινόμεναι καὶ πάλιν **συνανιστάμεναι εἰς [τὰς] ἐνεργείας** καὶ ὁ θυμὸς καὶ ἡ ἐπιθυμία εἰς τὴν 10 ἄλογον φύτιν χωρεί. [25] καὶ οὕτως όρμα λοιπόν ἄνω (ὁ ἄνθρωπος) διὰ τής άρμονίας και τή πρώτη ζώνη δίδωςι την αύξητικην ένέργειαν και την μειωτικήν, καὶ τἢ δευτέρα τὴν μηχανὴν τῶν κακῶν [δόλον] ἀνενέργητον, καὶ τῆ τρίτη τὴν ἐπιθυμητικὴν ἀπάτην ἀνενέργητον, καὶ τῆ τετάρτη τὴν ἀρχοντικὴν προφανίαν ἀνενέργητον, καὶ τῆ πέμπτη τὸ 16 θράςος τὸ ἀνόςιον καὶ τῆς τόλμης τὴν προπέτειαν (ἀνενέργητον), καὶ τή ξκτη τὰς ἀφορμὰς τὰς κακὰς τοῦ πλούτου ἀπλεονεκτήτους, καὶ τή έβδόμη ζώνη τὸ ἐνεδρεῦον ψεῦδος ⟨ἀνενέργητον⟩. [26] Καὶ τότε γυμνωθείς ἀπὸ τῶν τῆς ἁρμογίας ἐνεργημάτων γίνεται ἐπὶ τὴν ὀγδοαδικήν φύςιν την ίδίαν δύγαμιν ξχων καὶ ύμνεῖ ςὺν τοῖς οὖςι τὸν 20 πατέρα τυγχαίρους δε οί παρόντες τή τούτου παρουςία, καὶ όμοιωθείς τοῖς ςυνοῦςιν ἀκούει καί τινων δυγάμεων ὑπὲρ τὴν ὀγδοαδικὴν φύςιν οὐςῶν φωνή τινι ἰδία ύμνουςῶν τὸν θεόν, καὶ τότε τάξει ἀνέρχονται πρός τὸν πατέρα καὶ αὐτοὶ εἰς δυγάμεις έαυτοὺς παραδιδόαςι καὶ δυνάμεις γενόμενοι έν θεώ γίνονται, τοῦτο ἔςτι τὸ ἀγαθὸν τέλος τοῖς

26 γνώςιν ἐςχηκόςι, θεωθήναι. λοιπόν, τί μέλλεις; οὐχ ὡς πάντα παρα-

<sup>3</sup> με tf vielleicht richtig πάντα ἔφην ώς  $B^2$ 4 περί erg. B<sup>2</sup> μετά ταθτα ρ Zur Sache S. 51 ff. 5 παραδίδωτιν Oe, verb. Tied. 6  $\epsilon$ î $\chi$  $\epsilon$  $\nu$ p7 παραδίδωςι ε ai fehlt p 8 ἐπανέρχεται DM(verb.  $D^1M^1$ ) 9 cuvicτάμεναι DB<sup>2</sup>Verg.p 10 kal fehlt tf ούτος B (verb. B\*)MErgänzt Keil 11 didwc Tied. 12 δόλων M καὶ τὸν δόλον p18 ἀπάτην fehlt p 14 προφανίαν Otf ύπερηφανίαν  $B^2$  προφάνειαν p. επιθυμίαν oder vielleicht προθυμίαν scheint erforderlich wegen 'regni desiderium' Serv. zu Aen. VI 714 (vgl. S. 53) ανενέρτητον] απλεονέκτητον Oe 16 απλεονεκτήτους] ανενέρτητον Op 18/19 ογδοατικήν Oe. Vgl. S. 58 ff. άνενεργήτους  $B^2tf$ 19 ἰδίαν: ούcı: den wahrhaft Seienden (?); vielleicht παρούcι die des "Ανθρωπος 20/23 **cuyχαίρου**ςι — πατέρα fehlt A 21  $\tau$ ivwy]  $\tau$ ŵy De  $\tau$ nyŵy Mδγδοατικήν BCDMe 22 ίδία De ήδεία BCM, vgl. oben S. 55 ff. 23 αὐτοί aus αὐτὸς Cπαραδιδόαςι ADMe und B<sup>2</sup> (als Variante) παρα-24 γινόμενοι De πέμπουςι BC

λαβών καθοδηγός γίνη τοῖς ἀξίοις, ὅπως τὸ γένος τῆς ἀνθρωπότητος διὰ cοῦ ὑπὸ θεοῦ cωθή; —

[27] Ταῦτα εἰπὼν ὁ Ποιμάνδρης ἐμοὶ ἐμίτη ταῖς δυνάμεςιν. ἐτὰ δὲ εὐχαριςτήςας καὶ εὐλοτήςας τὸν πατέρα τῶν ὅλων ἀνείθην ὑπ' αὐτοῦ δυναμωθεὶς καὶ διδαχθεὶς τοῦ παντός τὴν φύςιν καὶ τὴν  $_{6}$  μετίςτην θέαν. καὶ ἢρτμαι κηρύςςειν τοῖς ἀνθρώποις τὸ τῆς εὐςεβείας καὶ τνώςεως κάλλος.  $^{7}Ω$  λαοί, ἄνδρες τητενεῖς, οἱ μέθη καὶ ὕπνψ έαυτοὺς ἐκδεδωκότες καὶ τῆ ἀγνωςία τοῦ θεοῦ, νήψατε, παύςαςθε δὲ κραιπαλῶντες, θελγόμενοι ὕπνψ ἀλότψ.

[28] Οἱ δὲ ἀκούςαντες παρεγένοντο ὁμοθυμαδόν. ἐγὼ δέ φημι 10 Τί ἐαυτούς, ὧ ἄνδρες γηγενεῖς, εἰς θάνατον ἐκδεδώκατε ἔχοντες ἐξουτίαν τῆς ἀθαναςίας μεταλαβεῖν; μετανοήςατε οἱ ςυνοδεύςαντες τῆ πλάνη καὶ ςυγκοινωνήςαντες τῆ ἀγνοία ἀπαλλάγητε τοῦ ςκοτεινοῦ φωτός, μεταλάβετε τῆς ἀθαναςίας καταλείψαντες τὴν φθοράν. —

[29] Καὶ οἱ μὲν αὐτῶν καταφλυαρήςαντες ἀπέςτηςαν τῆ τοῦ 15 θανάτου ὁδῷ ἑαυτοὺς ἐκδεδωκότες, οἱ δὲ παρεκάλουν διδαχθήναι, ἑαυτοὺς πρὸ ποδῶν μου ρίψαντες. ἐγὼ δὲ ἀναςτήςας αὐτοὺς καθοδηγός ἐγενόμην τοῦ γένους, τοὺς λόγους διδάςκων, πῶς καὶ τίνι τρόπψ ςωθήςονται. καὶ ἔςπειρα αὐτοῖς τοὺς τῆς ςοφίας λόγους καὶ ἐτράφηςαν ἐκ τοῦ ἀμβροςίου ὕδατος. ὀψίας δὲ γενομένης καὶ τῆς τοῦ ἡλίου αὐγῆς 20 ἀρχομένης δύεςθαι ὅλης ἐκέλευςα αὐτοῖς εὐχαριςτεῖν τῷ θεῷ. καὶ ἀναπληρώςαντες τὴν εὐχαριςτίαν ἕκαςτος ἐτράπη εἰς τὴν ἰδίαν κοίτην. [30] ἐγὼ δὲ τὴν εὐεργεςίαν τοῦ Ποιμάνδρου ἀνεγραψάμην εἰς ἐμαυτόν, καὶ πληρωθεὶς ὧν ἤθελον ἐξηυφράνθην. ἐγένετο γὰρ ὁ τοῦ ςώματος ὕπνος τῆς ψυχῆς νῆψις, καὶ ἡ κάμμυςις τῶν ὀφθαλμῶν 25 ἀληθινὴ δραςις, καὶ ἡ ςιωπή μου ἐγκύμων τοῦ ἀγαθοῦ, καὶ ἡ τοῦ λόγου

Reitsenstein, Poimandres.

<sup>2</sup> co0 ὑπὸ fehlt p 8 έμοι vor ό Ποιμ. DMe 4 ἀνείθην 0(wurde frei von der Verzückung, vgl. 328, 2; so Keil) ἀνέςτην e 7 καὶ τὸ της γνώςεως p, vgl. S. 55 A. 1 κάλλος AD<sup>2</sup> (als Var.) Verg.fp κλέος **BCDM**t 8 bè fehlt p 10 ακούοντες p 18 cπάνη Α 18 έγινόμην ΜΒ? cuykolywyhcaytec] cuckoticheytec pτου γένους 19 έςπειρα: vgl. Ev. Marc. 4, 4: ό ςπείρων τὸν λόγον του άνθρωπίνου p **cπείρει, oben S. 143. 144** comíac] midocomíac  $B^3$ και έτρόφηςα υ 20 αμβροςίου ΰδατος: Isis tränkt vor der Belehrung ihren Sohn mit Ambrosia, δ αί ψυχαί λαμβάνειν έθος έχουςιν (ἀπό) θεών (Stobaios Ekl. I 49 p. 885, 14); vgl. den Trunk bei der Prophetenweihe. Zu Grunde liegt auch hier eine Jenseitsvorstellung: die Seele "empfängt Wasser hinter Osiris" (Spiegelberg zum Berl. demot. Papyrus 8851 S. 2). Vgl. Ev. Joh. 4, 10 ff. 25 κάμμυτις *ABCDM* <sup>2</sup>e ἄμμυςις MB<sup>2</sup> (als Variante)

Καφορὰ γεννήματα ἀγαθῶν. τοῦτο δὲ cuνέβη μοι λαβόντι ἀπὸ τοῦ Νοός [μου], τουτέςτι τοῦ Ποιμάνδρου, τὸν τῆς αὐθεντίας λόγον θεόπνους γενόμενος (ἐπὶ τὸν κύκλον) τῆς ᾿Αληθείας ἦλθον ὁιὸ δίδωμι ἐκ ψυχῆς καὶ ἰςχύος ὅλης εὐλογίαν τῷ πατρὶ θεῷ.

[31] "Αγιος ὁ θεὸς ὁ πατὴρ τῶν ὅλων' ἄγιος ὁ θεός, οῦ ἡ βουλὴ τελεῖται ἀπὸ τῶν ἰδίων δυνάμεων' ἄγιος ὁ θεός, δς γνωςθῆναι βούλεται καὶ γινώςκεται τοῖς ἰδίοις. ἄγιος εἶ ὁ λόγψ ςυςτηςάμενος τὰ ὄντα' ἄγιος εἶ, οῦ πᾶςα φύςις εἰκὼν ἔφυ' ἄγιος εἶ, δν ἡ φύςις οὐκ ἐμόρφως καὶ καροίας δυνάμεως ἰςχυρότερος' ἄγιος εἶ ὁ πάςης θυςίας άγνὰς ἀπὸ ψυχῆς καὶ καρδίας πρὸς ςε ἀνατεταμένης, ἀνεκλάλητε, ἄρρητε, ςιωπῆ φωνούμενε. [32] αἰτουμένψ τὸ μὴ ςφαλῆναι τῆς γνώς τῆς κατ' οὐςίαν ἡμῶν ἐπίνευς ν μοι καὶ ἐνδυνάμως ν με καὶ ζπλήρως ον με τῆς χάριτος ταύτης, ⟨ἵνα⟩ φωτίς τοὺς ἐν ἀγνοία τοῦ τένους, ἐμοῦ ⟨μὲν⟩ ἀδελφούς, υἱοὺς ὸὲ ςοῦ, διὸ πιςτεύω καὶ μαρτυρῶ εἰς ζωὴν καὶ φῶς χωρῶ, εὐλόγητος εἶ, πάτερ' ὁ ςὸς ἄνθρωπος ςυναγιάζειν ςοι βούλεται, καθὼς παρέδωκας αὐτῷ τὴν πᾶςαν ἐξουςίαν.

<sup>1</sup> Vgl. Plato Conv. 210a yevvův lóyouc μοι λαβόντι μοι ΒCDM λαβόντι μοι  $B^2$ 2 τοῦ (fehlt p) τῆς αὐθ. λόγου Oeθεόπνους f. Der Aufstieg des Gründers der Gemeinde zur Ogdoss wird in der jüngeren Schrift (XIII, bezw. XIV 15) erwähnt. Der Hinweis auf ihn scheint Ergänzt nach S. 27 Gebet VI 9: παραβεβλημένος nachträglich eingesetzt τῷ τῆς ᾿Αληθείας καὶ Πίστεως κύκλψ (vgl. S. 17 Gebet I 8: ὁ ἔχων τὴν ἄψευστον αλήθειαν) und Kap. IX (X) 10: ό γαρ λόγος μου φθάνει μέχρι αληθείας. Hieraus ist in den Quaestiones S. Bartolomaei (Vassiliev, Anecd. graeco-byz. 14) zu erklären, daß Christus die Jünger führt: èν τόπψ λεγομένψ Χερουβίμ, δ (èc)τι τόπος άληθείας (so zu schreiben; es war ursprünglich eine Entrückung in die Ogdoas). Dieselbe Vorstellung bietet in stärker gräzisierter Form der λόγος "Ιcιδος πρός "Ωρον Stob. Ekl. I 49 p. 459, 20 Wachsm.: μύστης δὲ ὥςπερ τής άθανάτου φύςεως καὐτή τυγχάνουςα καὶ ώδευκυῖα διὰ τοῦ πεδίου τῆς ᾿Αληθείας (vgl. Damaskios bei Photios Bibl. p. 337b 28 u. sonst). 5 ff. Vgl. hiermit die christlichen εὐλογίαι, z. B. der Maria bei Vassiliev a. a. O. 12 (ό cυςτηςάμενος λόγψ τὰ πάντα u. s. w.) 7/8 ςυνιςτάμενος τὰ πάντα p 8 **Eo**vl  $\xi \phi \eta AD \text{ (verb. } D^1)$ 10 κρείςςw Deπάντων Plasberg 11 dvaτεταμένας tf. Vgl. S. 151 Z. 285 12 φαινόμενε **Β**2 αίτουμεν p. 18 της κατ' οὐςίαν ήμῶν fehlt p μοι fehlt A Vgl. S. 152 Z. 301  $\mu \in ]$   $\mu \circ \iota$  C14 πλήρως με erg.  $B^2$  (nach ταύτης) φώτικον ε μe διά της χάρ. τ. φωτίςαι Keil 14/15 το0 τένους: vgl. άγνοίαις p 837, 18; hier abhängig von τοὺς 15 ἐμοῦ] μου Oe. Vielleicht ohne Ergänzung άδελφούς μου πιστεύω σοι καί ρ διό καὶ πιστ.  $B^2$ 16 και είς ζωήν  $B^2$ 16/17 cυναγιάζειν coι: άγιος sein wie du

## XIV.

- [1] Έν τοῖς Γενικοῖς, ὧ πάτερ, αἰνιτματωδῶς καὶ οὐ τηλαυτῶς ἔφραςας περὶ θειότητος διαλετόμενος οὐδ' ἀπεκάλυψας, φάμενος μηδένα δύναςθαι ςωθῆναι πρὸ τῆς παλιττενεςίας. ἐμοῦ δέ ςου ἱκέτου τενομένου ἐπὶ τῆς τοῦ ὅρους καταβάςεως μετὰ τὸ ςὲ ἐμοὶ διαλεχθῆναι δ ποθουμένου ⟨τε⟩ τὸν τῆς παλιττενεςίας λότον μαθεῖν, ὅτι τοῦτον παρὰ πάντα μόνον ἀτνοῶ, [καὶ] ἔφης, ὅταν μέλλης κόςμου ἀπαλλοτριοῦςθαι παραδιδόναι μοι. ἔτοιμος ἐτενόμην καὶ ἀπήνδριςα τὸ ἐν ἐμοὶ φρόνημα ἀπὸ τῆς τοῦ κόςμου ἀπάτης. ςὰ δέ μου καὶ τὰ ὑςτερήματα ἀναπλήρωςον οἷς ἔφης μοι παλιττενεςίας ⟨τρόπον⟩ παραδοῦναι, 10 προθέμενος [ἐκ φωνῆς] ἢ κρύβὸην. ἀτνοῶ, ὧ τριςμέτιςτε, ἐξ οἵας μήτρας ἀνετεννήθης, ςπορᾶς δὲ ποίας.
- [2]  $^{3}\Omega$  τέκνον, coφία νοερά έν cιτή, καὶ ή cπορά τὸ ἀληθινὸν ἀταθόν.

<sup>1</sup> Titel: 'Ερμοῦ (τοῦ De) τριςμεγίςτου πρός τὸν υίὸν (αὐτοῦ D) τὰτ (ἐν δρει λόγος ἀπόκρυφος fügen BCDMe ein) περί παλιγγενεςίας και ςιγής ἐπαγγελίας (ἀπαγγελίας  $D^1$ ) Oe

<sup>2</sup> Vgl. Hermas Sim. VI 5, 1: τηλαυγέςτερόν μοι δήλωςον, vgl. S. 27 Gebet οὐδ] οὐκ ABDMp καὶ οὐκ BcCtf, verb. Keil 8 θεότητος ε VI 15 5 μεταβάςεως Oe. Die Herstellung ist unsicher 4 δέ B<sup>2</sup>p Keil τε Otf ἐμοὶ tilgt Keil 6 πυθομένου O καὶ πυθ.  $B^2tf$  ποθουμένου pμέλλης  $B^c$  über der Zeile. Der ursprüngliche Text bezog es auf πάντα ΑС Tat (etwa ὅτι ὅταν μέλλης . . . παραδώςω), aber schon der Redaktor auf Hermes und seine Himmelfahrt, vgl. oben S. 192. Er faßte diese Lehre als Διαθήκη 'Ερμοῦ 8 μοι διὸ ἔτοιμος  $B^2$ άπηνδρίωςα Op άπηλλοτρίωςα tf (ἀπήνδρικα und ἀπήνδρωκα scheinen vermischt) Evòv A 9 καί 10 παλιγγενεςίαν ΜΒ2ε τρόπον ergänzt nach άπό De a son [con 11 ἐκ φωνής tilgt E. Schwartz als falsche Deutung 340, 12; 842, 15 von προθέμενος (vor allen oder geheim) κρυβήν Otf, verb. p. Denkbar auch κρύβων oder κρυβή. Vgl. S. 215 A. 1 12 ΰλης καὶ μήτρας p νήθης] ἄνος (oder ἄνθρωπος) ἐγεννήθη Oe. Man erwartete dann ὁ νέος ἄνθρ. oder ό θεοῦ ἄνθρωπος. Die Bitte μὴ φθόνει und die Antwort (840, 11 und 13) weisen auf eine Frage nach der Wiedergeburt des Hermes 13 coφίαν νοεράν D13/14 Andere Wendung des in der Naassenerpredigt § 10-11 (S. 87. 88) begegnenden Gedankens, daß das cπέρμα das ἀγαθόν ist. Von dem Gotte Min, dessen Standbild die Griechen für das des Osiris mit aufgerichtetem Phallos hielten, sagt ein ägyptischer Text (Brugsch, Wörterbuch III 760): der Gatte, welcher alle Jungfrauen mit seinem Phallos befruchtet. Das für den Phallos verwendete Wort heißt das Gute oder das Schöne (W. Spiegelberg). Vgl. Plut. De Is. et Os. 42

Τίνος επείραντος, ὧ πάτερ; τὸ γὰρ εύνολον ἀπορῶ. Τοῦ Θελήματος τοῦ θεοῦ, ὧ τέκνον.

Καὶ ποταπὸς ὁ γεννώμενος, ὧ πάτερ; ἄμοιρος γὰρ τῆς ἐν ἐμοὶ οὐςίας [καὶ τῆς νοητῆς] ἄλλος ἔςται ὁ γεννώμενος θεοῦ θεὸς παῖς.

Τὸ πᾶν ἐν παντί, ἐκ παςῶν δυνάμεων ςυνεςτώς.

Αἴνιγμά μοι λέγεις, ὦ πάτερ, καὶ οὐχ ὡς πατὴρ υἱῷ διαλέγη. Τοῦτο τὸ γένος, ὧ τέκνον, οὐ διδάςκεται, ἀλλ', ὅταν θέλη, ὑπὸ τοῦ θεοῦ ἀναμιμνήςκεται.

[3] 'Αδύνατά μοι λέτεις, ὢ πάτερ, καὶ βεβιαςμένα. ὅθεν πρὸς ταῦτα ὀρθῶς ἀντειπεῖν θέλω: »ἀλλότριος υἱὸς πέφυκα τοῦ πατρικοῦ γένους«. μὴ φθόνει μοι, πάτερ: γνήςιος υἱός εἰμι διάφραςόν μοι τῆς παλιγγενεςίας τὸν τρόπον.

Τί εἴπω, τέκνον; οὐκ ἔχω λέγειν πλὴν τοῦτο· ὁρῶν ⟨ποτε⟩ ἐν ἐμοὶ ἄπλαςτον θέαν γεγενημένην ἐξ ἐλέου θεοῦ καὶ ἐμαυτὸν ⟨δι⟩εξειδ λήλυθα εἰς ἀθάνατον ςῶμα, καί εἰμι νῦν οὐχ ὁ πρίν, ἀλλ' ἐγεννήθην ἐν νῷ [τὸ πρᾶγμα τοῦτο οὐ διδάςκεται οὐδὲ τῷ πλαςτῷ τούτψ ςτοιχείψ, δι' οῦ ⟨ὁρᾳς⟩, ἔςτιν ἰδεῖν.] καὶ διαμεμέλιςταί μοι τὸ πρῶτον ςύνθετον εἴδος. οὐκέτι κέχρψςμαι καὶ ἀφὴν ἔχω καὶ μέτρον, ἀλλότριος δὲ τούτων εἰμὶ νῦν. ὑρᡇς με, ὢ τέκνον, ὀφθαλμοῖς, ὅ τι δέ ⟨εἰμι, οὐ⟩ κατανοεῖς ἀτενίζων ςώματι καὶ ὁράςει· οὐκ ὀφθαλμοῖς τούτοις θεωροῦμαι νῦν, ὧ τέκνον.

<sup>3</sup> γάρ] ὧν B<sup>2</sup> 4 Denkbar ware auch καὶ ἐκ τῆς νοητῆς μόνον ύπάρχων, aber schwerfällig  $\theta \in \delta \subset \theta \in \delta \cap \pi$  and p (uberflussig) δλλως Λ5 cuvectoc De (Sinn: er wird παν èν παντί, weil er aus allen δυνάμεις besteht) 7 γένος, vgl. Cicero De leg. I 56: 'quo de genere expecto disputationem tuam' (vgl. Vahlen zu I 16, ferner Bonitz Index Aristot. 152). Vgl. Z. 16 und zur Sache Ev. Ioh. 14, 26: τὸ πνεθμα ἀναμνήςει ὑμᾶς (oben S. 247) 9/10 Sinn etwa: **ὥ**ςτε με ὀρθῶς ἄν ἀντειπεῖν 10 πέφυκας p 13 ψ νοι τέκνον ΒCDe und über der Zeile mit anderer Tinte M όρῶν τι ABCDt όρῶντι Mp όρῶν  $B^2$  όρῶν τιν' f (τί scheint für eine kleine Lücke eingesetzt, vgl. zu S. 829, 7) 14/15 διεξελήλυθα vgl. 341, 8. έμαυτο0 έξελήλυθα f (dann wird και mißverständlich) 15 Vielleicht ανεγεννήθην 16/17 ctolxelov: Körper, Gestalt (Diels, Elementum S. 55 ff.), vgl. Z. 20: ἀτενίζων cώματι ούδὲ τῶ πλαστ $\hat{\mathbf{u}}$  τούτ $\hat{\mathbf{u}}$  στοιχειώδει οὐκ ἔστιν ίδε $\hat{\mathbf{v}}$  τ 17 διαμεμέλιςται] διό (δι' οῦ D) ημέληται Oe, verb. Keil (wegen cύνθετον) πρώτον: für πρότερον 18 οὐκέτι] οὐχ ὅτι *Oe*, verb. Keil κεχώριςμαι p 19 Erstes bè ότε δὲ Ap ότε δὴ tf. Vgl. Acta Joh. 11 (Robinson, Texts and Studies V 1 p. 14): τίς είμι έγω· γνώςη όταν ἀπέλθω· δ νῦν όρῶμαι, τοῦτο οὐκ είμί· (δ δέ είμι) δψει, δταν ου έλθης 19/21 όρφς - νῦν τέκνον tilgt p

[4] Εἰς μανίαν με οὐκ ὀλίγην καὶ οἴςτρηςιν φρενῶν ἐνέςειςας, ὧ πάτερ. ἐμαυτὸν γὰρ νῦν οὐχ ὁρῶ.

Εἴθε, ὦ τέκνον, καὶ τὰ τεαυτὸν διεξελήλυθας, ὡς οἱ ἐν ὕπνψ ὀνειροπολούμενοι, χωρὶς ὕπνου.

Λέγε μοι καὶ τοῦτο τίς ἐςτι γενεςιουργὸς τῆς παλιγγενεςίας; Ο τοῦ θεοῦ παῖς, ἄνθρωπος εἶς, θελήματι θεοῦ.

[5] Νῦν τὸ λοιπόν, ὧ πάτερ, εἰς ἀφαςίαν με ἤνεγκας. τῶν πρὶν ἀπολειφθεὶς φρενῶν \* \* \* τὸ γὰρ μέγεθος βλέπω τὸ αὐτό, ὧ πάτερ, cùν τῷ χαρακτήρι.

Καὶ ἐν τούτψ ψεύδη· τὸ γὰρ θνητὸν εἶδος καθ' ἡμέραν ἀλλάςςεται· 10 χρόνψ γὰρ τρέπεται εἰς αὔξηςιν καὶ μείωςιν ὡς ψεῦδος.

[6] Τί οὖν ἀληθές ἐςτιν, ὧ τριςμέγιςτε;

Τὸ μὴ θολούμενον, ὦ τέκνον, τὸ μὴ διοριζόμενον, τὸ ἀχρώματον, τὸ ἀςχημάτιςτον, τὸ ἄτρεπτον, τὸ γυμνόν, τὸ φαῖνον, τὸ αὑτῷ καταληπτόν, τὸ ἀναλλοίωτον [ἀγαθόν], τὸ ἀςώματον.

Μέμηνα ὄντως, ὧ πάτερ. δοκοῦντος γάρ μου ὑπὸ coῦ coφοῦ γεγονέναι ἐνεφράχθηςαν αἱ αἰςθήςεις ⟨διὰ⟩ τούτου μου τοῦ νοήματος.

Οὕτως ἔχει, ὤ τέκνον· τὸ μὲν ἀνωφερὲς ὡς πῦρ καὶ κατωφερὲς ὡς τῆ καὶ ὑτρὸν ὡς ὕδωρ καὶ ςύμπνοον ὡς ἀὴρ ⟨αἰςθήςει ὑποπίπτει· δ δὲ χωρὶς τούτων⟩, πῶς αἰςθητῶς αὐτὸ νοήςεις, τὸ μὴ ςκληρόν, τὸ τὸ μὴ ὑτρόν, τὸ ἀςφίτγωτον, τὸ μὴ διαλυόμενον, τὸ μόνον δυνάμει καὶ ἐνερτεία νοούμενον; [δεομένου] ⟨τοῦτο⟩ δὲ τοῦ δυναμένου νοεῖν τὴν ἐν θεῷ τένεςιν.

[7] 'Αδύνατος οὖν εἰμι, ὧ πάτερ;

<sup>1</sup>  $\mu \in \mathbb{R}$   $\mu \circ AB$ 3 of  $CD(M)B^{3}e$ , fehlt AB3/4 Vgl. Poim. § 1 7 à $\phi$ aciav] à $\theta$ avaciav B (verb.  $B^1$ ) C7/8 τῶν πρὶν γάρ ἀπολειφθείς φρενών τὸ μέγεθος f 8 ἀπολειφθέντα  $B^3$ τὸ còν τὸ αὐτὸ  $DMB^2$  βλ. τὸ còν τὸ cùν αὐτῷ,  $\hat{\mathbf{u}}$  πάτερ, τῷ χαρ. f βλ. τόςον τῶν 10 ψεύδη  $B^{1}C$  ψεύδει Bfκάτω, ὢ πάτερ, cùν τῷ χαρ. p. Vgl. oben S. 217 ພະບວິກີ MDp ພະບວິຄີ At. Vgl. den Spruch des Hermes bei Stobaios Ekl. p. 275, 18: ούδεν εν εώματι άληθές, εν άςωμάτψ το παν άψευδές θνητών είδος BCDtf 18 άχρωμάτιςτον  $B^{s}$ 14 αὐτῷ Otf ἐαυτῷ  $B^{2}p$ 15 άγαθὸν tilgt p to dyabov  $DB^{2}tf$ 16  $\mathring{\mathbf{u}}$  πάτερ]  $\mathring{\mathbf{u}}$  τέκνον D, verb.  $D^1$ 17 Ενεφράτχθηταν  $B^1$ αίςθής εις μου τούτου f. Denkbar ware: αίςθής εις τούτου μοι του ςώματος 18 καὶ ABC(M) τὸ δὲ  $DB^2e$ 19 τὸ δὲ ύγρὸν B2 καὶ τὸ cύμπνοον  $B^*$ 20 alcθητψ D. Denkbar: alcθη-TIKŴC 21 ἄτ $\phi$ ιγκτον  $B^3$ διαδυόμενον Oe, verb. Parthey (?) 22 δεομένου fehlt B (δεόμενον B° über der Zeile); scheint Variante zu δυναδέη μόνου δὲ νοῦ δυναμένου f διαλυόμενον; (το0το) τὸ μόνον ... νοούμενον, δεόμενον δὲ ΚοίΙ 28 είμι] μοι *B*, verb. *B*°

Μὴ γένοιτο, ὧ τέκνον. ἐπίσπασαι εἰς ἑαυτὸν καὶ ἐλεύσεται, θέλησον καὶ γίνεται, κατάργησον τοῦ σώματος τὰς αἰςθήσεις καὶ ἔςται ἡ γένεσις τῆς θεότητος κάθαραι ςεαυτὸν ἀπὸ τῶν ἀλόγων τῆς ὕλης τιμωριῶν.

Τιμωρούς γὰρ ἐν ἐμαυτῷ ἔχω, ῷ πάτερ; Οὐκ ὀλίγους, ῷ τέκνον, ἀλλὰ καὶ φοβερούς καὶ πολλούς. ᾿Αγνοῶ, ῷ πάτερ.

Μία αὔτη, ὧ τέκνον, τιμωρία ἡ ἄγνοια, δευτέρα λύπη, τρίτη ἀκραςία, τετάρτη ἐπιθυμία, πέμπτη ἀδικία, ἔκτη πλεονεξία, έβδόμη 10 ἀπάτη, ὀγδόη φθόνος, ἐνάτη δόλος, δεκάτη ὀργή, ἐνδεκάτη προπέτεια, δωδεκάτη κακία. εἰςὶ δὲ αὖται τὸν ἀριθμὸν δώδεκα, ὑπὸ δὲ ταὐταις πλείονες ἄλλαι, ὧ τέκνον ὁιαδῦςαι δὲ διὰ τοῦ δεςμωτηρίου τοῦ ςώματος αἰςθητικῶς πάςχειν ἀναγκάζουςι τὸν ἐνδιάθετον ἄνθρωπον ἀφίςτανται δὲ αὖται ⟨μόνον⟩ οὐκ ἀθρόως ἀπὸ τοῦ ἐλεηθέντος ὑπὸ τοῦ θεοῦ, καὶ οὕτω ςυνίςταται ὁ τῆς παλιγγενεςίας τρόπος καὶ \*\*\*\* Λόγος. [8] λοιπὸν ςιώπηςον, ὧ τέκνον, καὶ εὐφήμηςον, καὶ διὰ τοῦτο, οὐ καταπαύςεται τὸ ἔλεος εἰς ἡμᾶς ἀπὸ τοῦ θεοῦ. — χαῖρε λοιπόν, ὧ τέκνον, ἀνακαθαιρόμενος ταῖς τοῦ θεοῦ δυνάμεςιν εἰς ςυνάρθρωςιν τοῦ Λόγου. ἢλθεν ἡμῖν γνῶςις θεοῦ ταύτης ἐλθούςης, ὧ τέκνον, ἐξηλάθη ἡ ἄγνοια. ἀπλθεν ἡμῖν γνῶςις χαρᾶς παραγενομένης ταύτης, ὧ τέκνον, ἡ λύπη φεύξεται εἰς τοὺς χωροῦντας αὐτήν. ⟨τρίτην⟩ δύναμιν καλῶ ἐπὶ

<sup>1</sup> γένηται p αὐτὸν B, verb. B<sup>c</sup> 2 κατάρτης AB (verb. B<sup>c</sup>) 2/3 καὶ ἔςται — θεότητος fehlt p2 ἔςται] εἴτε *Ot* 3 κάθαραι zu καθάραι  $B^1$  κάθαιρε A4 τιμωρών e. Hermes spricht von den zwölf Μοΐραι θανάτου, vgl. S. 214. Tat denkt sofort an τιμωροί δαίμονες ξαυτώ *ADe* 6/8 άλλά καὶ — Ѿ τέκνον fehlt M, nachgetragen M<sup>9</sup> 8 δευτέρα δὲ λύπη e. Zur Sache vgl. Kap. V (VI) 1: λύπη γάρ κακίας μέρος 10 ἐννάτη *AB¹e* 11 είci δὲ καὶ αῦται tf τὸν ἀριθμὸν am Rand  $B^1$ ταύτας *ΑCB*<sup>1</sup> 12 διά του  $B^{2}p$  διά τουτο Otf διά τε του Tied. vor cώματος tilgt B<sup>2</sup>. Zur Sache vgl. 358, 7 14/15 ύπὸ θεοῦ Α 15 Lücke erkannt von Keil. Das Wunder war wohl näher beschrieben, vgl. Ζ. 18 είς ςυνάρθρως ν τοῦ Λόγου 16/17 καταπαύςω A(B)CM καταπαύςει DB<sup>2</sup>e 18 τοῦ λόγου aus τῶν λόγων A19 του θεού Δε ταύτης δὲ ἐλθ. DB³e 21 Vgl. χωρείν θεόν u. dergl. (vgl. oben S. 19 A. 2 und hiermit die Quaestiones Sancti Bartolomaei, Vassiliev Anecd, graeco-byz. 11. 12). Die hellenistische Vorstellung beeinflußt schon Statius in der Schilderung der Göttin Virtus (Theb. X 632), die ganz wie der Λόγος θεοθ in der Weisheit Salomons (18, 16) erscheint, vgl. 'iamque premit terras nec vultus ab aethere longe' und zu unserer Stelle 'sive ipsa capaces elegit penetrare viros' 21/343, 1 καλώ την χωρούς αν έπι την έγκρ. Verg. έπὶ χαράν Α

γαρά την εγκράτειαν. ὦ δύναμις ήδίςτη προςλάβωμεν, ὦ τέκνον, αὐτην άςμενέςτατα, πώς ἄμα τῶ παραγενέςθαι ἀπώςατο τὴν ἀκραςίαν. τετάρτην δὲ νῦν καλῶ καρτερίαν, τὴν κατὰ τῆς ἐπιθυμίας δύναμιν \*\*\*\*\* ὁ βαθμὸς οὖτος, ὦ τέκνον, δικαιοςύνης ἐςτὶν ἔδραςμα. χωρὶς γὰρ κρίσεως ίδὲ πῶς τὴν ἀδικίαν ἐξήλαςεν. ἐδικαιώθημεν, ὦ τέκνον, ἀδι- 5 κίας ἀπούςης. Εκτην δύναμιν καλῶ εἰς ἡμᾶς τὴν κατὰ τῆς πλεονεξίας, ⟨τὴν⟩ κοινωνίαν. ἀποστάσης δὲ ἔτι καλῶ τὴν ἀλήθειαν. φεῦγε ἀπάτη, άλήθεια παραγίνεται. ίδὲ πῶς τὸ ἀγαθὸν πεπλήρωται, ὧ τέκνον, παραγινομένης της άληθείας. Φθόνος γάρ άφ' ήμων άπέςτη, τη δὲ άληθεία καὶ τὸ ἀγαθὸν ἐπεγένετο ἄμα ζωή καὶ φωτί, καὶ οὐκέτι 10 ἐπῆλθεν οὐδεμία τοῦ κκότους τιμωρία, ἀλλ' ἐξέπτηςαν νικηθεῖςαι ροίζω. [10] ἔγνωκας, ὦ τέκνον, τῆς παλιγγενεςίας τὸν τρόπον τῆς δεκάδος παραγινομένης, ὧ τέκνον, ἡ τὴν δωδεκάδα ἐξελαύνει, ςυνετέθη (ή) νοερὰ γένεςις καὶ ἐθεώθημεν τῆ γενέςει. ὅςτις οὖν ἔτυχε κατὰ τὸ ἔλεος τῆς κατὰ θεὸν γενέςεως, τὴν ςωματικὴν αἴςθηςιν καταλιπών 16 έαυτὸν γνωρίζει \*\*\*\* ἐκ τούτων ςυνιςτάμενος καὶ εὐφραίνεται.

[11] 'Ακλινής γενόμενος ύπὸ τοῦ θεοῦ, ὧ πάτερ, φαντάζομαι, οὐχ δράςει ὀφθαλμῶν, ἀλλὰ τῆ διὰ δυνάμεων νοητικῆ ἐνεργεία. ἐν οὐρανῷ εἰμι, ἐν γῆ, ἐν ὕδατι, ἐν ἀέρι· ἐν ζψοις εἰμί, ἐν φυτοῖς· ἐν γαςτρί, πρὸ γαςτρός, μετὰ γαςτέρα, πανταχοῦ. — ἀλλ' ἔτι τοῦτό μοι » εἰπέ, πῶς αἱ τιμωρίαι τοῦ ςκότους οὖςαι ἀριθμῷ δώδεκα ὑπὸ δέκα δυνάμεων ἀπωθοῦνται. τίς ὁ τρόπος, ὧ τριςμέγιςτε;

<sup>1</sup> δύναμις ής δύναμις p αὐτὴν Ѿ τέκνον DMe 2  $\alpha\pi\omega$ cetal D4 Die fünfte δύναμις wird angerufen. Die Vorstellung eines stufenweisen Aufstieges oder einer stufenweisen Vervollkommnung wirkt ein cewc Otf κτήceoc p, verb. Parthey 5/6 εδικαιώθημεν - απούςης: vgl. Rom. 6, 7 ό αποθανών δεδικαίωται από της άμαρτίας 6 απούτης AB1e άπρύτης B άτρύτης CM άπάςης D εἰς ήμας ελθούςav p6/7 τὴν 7 αποςτάςης: nämlich της πλεονεξίας κατ' αὐτής πλεονεξίας κοιν. Dφεύγει AB και φεύγει CDMB<sup>3</sup>e, verb. Plasberg (sonst φεύγει — παραγίνεται ή ἀπάτη  $B^2$ 8 άλήθεια δὲ *Β*3 πεπλήρωκα D πεπλήρωμα p. Die Vorstellung des πλήρωμα wirkt mit ein (vgl. S. 25 A. 1), der Gott wird vollständig im Menschen (vgl. § 18)
9 παραγενομένης p
11 κυνηθείται R (Δοίζιμ gehört su έξέπτηταν)
18 παραγενομένης p 11 κινηθείται B (φοίζψ gehört zu εξέπτηταν) 18 παραγενομένης p 13/14 παραγ. Ѿ τέκνον ςυνετέθη νοερά γέν. καὶ τὴν δωδεκάτην ἐξελ. καὶ ἐθεωρήθημεν Oe. Das Simplex θεοθεθαι begegnet auch Poimand. § 26 τούτων] ἐκ θείων ρ καὶ ἐκ τούτων τυνιττάμενος εύφρ.  $B^2$ . Wohl nach Poim. § 22 zu ergänzen (ἐκ φωτὸς καὶ ζωής τυγχάνοντα καὶ), wonach καὶ vor 17  $\dot{\alpha}$  khinh  $\dot{\delta}$   $\dot{\delta}$   $\dot{\delta}$   $\dot{\delta}$   $\dot{\delta}$  von  $M^1$  getilgt) εὐφρ, zu tilgen wäre fehlt BCDMp 21 déka sus dè kal B

[12] Τὸ κῆνος τοῦτο, δ καί, ὧ τέκνον, διεξεληλύθαμεν, ἐκ τοῦ ζψοφόρου κύκλου ςυνέςτη, καὶ τούτου ςυνεςτῶτος ἐκ ςτοιχείων δώδεκα ὅντων τὸν ἀριθμόν, φύςεως μιᾶς, παντομόρφου ἰδέας \*\*\*\* εἰς πλάνην τοῦ ἀνθρώπου διαζυγαὶ ἐν αὐταῖς εἰςιν, ὧ τέκνον, ἡνωμέναι ἐν τῆ 5 πράξει \*\* ἀχώριςτός ἐςτιν ἡ προπέτεια τῆς ὀργῆς εἰςὶ ὸὲ καὶ ἀδιόριςτοι. εἰκότως οὖν κατὰ τὸν ὀρθὸν λόγον τὴν ἀπόςταςιν ποιοῦνται καθάπαξ καὶ ἀπὸ δέκα δυνάμεων ἐλαυνόμεναι, τουτέςτιν ἀπὸ τῆς δεκάδος. ἡ γὰρ δεκάς, ὧ τέκνον, ἐςτὶ ψυχογόνος. ζωὴ δὲ καὶ φῶς ἡνωμέναι εἰςίν, ἔνθα ὁ τῆς ἐνάδος ἀριθμὸς πέφυκε τοῦ πνεύματος. 10 ἡ ἐνὰς οὖν κατὰ λόγον τὴν δεκάδα ἔχει, ἡ δὲ δεκὰς τὴν ἑνάδα.

[13] Πάτερ, τὸ πᾶν δρῶ καὶ ἐμαυτὸν ἐν τῷ νοῖ.

Αὕτη ἐςτὶν ἡ παλιγγενεςία, ὧ τέκνον, τὸ μηκέτι φαντάζεςθαι εἰς τὸ ςῶμα τὸ τριχῷ διαςτατόν \*\*\*\* διὰ τὸν λόγον τοῦτον τὸν περὶ τῆς παλιγγενεςίας, εἰς δν ⟨οὐχ⟩ ὑπεμνηματιςάμην, ἵνα μὴ ὧμεν διά-15 βολοι τοῦ παντὸς εἰς τοὺς πολλούς, ⟨ἀλλ'⟩ εἰς οῦς ὁ θεὸς αὐτὸς θέλει.

[14] Εὶπέ μοι, ὦ πάτερ, τὸ cῶμα τοῦτο τὸ ἐκ δυνάμεων cuvecτὸc λύcιν ἴcχει ποτέ;

Εὐφήμητον καὶ μὴ ἀδύνατα φθέγγου, ἐπεὶ ἁμαρτήτειτ καὶ ἀπο-

<sup>1</sup>  $\delta$  καί,  $\hat{\mathbf{w}}$ ]  $\delta$   $DM^1$  καὶ  $\delta$  C  $\hat{\mathbf{w}}$  Me καὶ  $\hat{\mathbf{w}}$  AB, verb. Keil 2 ἐκ στοιχείων] ἐξ ἀριθμῶν Θε, γράδιεξ. fehlt p ζωηφόρου ε φεται ἐκ ζωδίων  $B^2$  am Rande; ἐξ ἀρ. δώδ. ὄντων ἔνδεκα τὸν ἀριθμὸν p3 τον αριθμόν aus των αριθμών  $A^1$  φύσεως μέν μιας παντ. δὲ ίδ.  $B^2$  Ergänze etwa: (ψν ἀπόρροιαί είτιν αί του τωματος τιμωρίαι αυται ουν, εί και) 4 ήνωμέναι δ' ρ 5 πράξει καὶ ἀχώριςτος  $B^2$ . Ergänze etwa:  $\langle \epsilon i civ \cdot o i o v \rangle$ 7 καθάπαξ] καθώς *Oe* 5/6 ἀόριςτοι Dtf $\delta$ éka  $f a}$ us  $\delta$  $\dot{f w}\delta$ éka m Bέλαύνομαι Β, verb. Β<sup>2</sup> 8 Wie die δωδεκάς mit dem Leibe, so hängt die δεκάς mit der Seele zusammen; wie jene eine Einheit bildet, so auch diese. Die Darlegung ist stark gekürzt 9 ήνωμέναι έκει είτιν ένθα p. Eher ist für ἔνθα zu schreiben ὅθεν 10 και ή δεκάς την ένάδα DMe 12 Die Wiedergeburt äußert sich darin, daß man nicht mehr mit dem dreidimensionalen Körper wahrnimmt, sondern mit dem aus den δυνάμεις bestehenden einheitlichen Körper. Davon hat Hermes in jener Rede über die Wiedergeburt gesprochen, die er nicht erklärt hat (vgl. § 1) 14/16 Zur Auffassung vgl. Ev. Mark. 4, 11. 12. Vgl. oben S. 246. 15 άλλ': ergänze διαδώμεν 15/16 αὐτὸς über der Zeile (und am Rande) nachgetragen Bείς οθς αὐτὸς ὁ θεὸς θέλει (M) είς οθς αὐτοὺς θέλει ὁ θεός Dt είς οθς αὐτὸς 17 Erstes τὸ fehlt tf. θέλει  $\delta$  θεός p εἰς οθς αὐτὸς οὐ θέλει θεός fzweites AB 18  $[c\chi\epsilon_1]$   $[c\chi\epsilon_1]$   $[c\chi\epsilon_1]$ vgl. oben S. 326

cβεςθήςεταί του ὁ ὀφθαλμὸς τοῦ νοῦ. τὸ αἰςθητὸν τῆς φύςεως τῶμα πόρρωθέν ἐςτι ⟨τοῦ ἐκ⟩ τῆς οὐςιώδους γενέςεως. τὸ μὲν γάρ ἐςτι διαλυτόν, τὸ δὲ ἀδιάλυτον, καὶ τὸ μὲν θνητόν, τὸ δὲ ἀθάνατον. ἀγνοεῖς, ὅτι θεὸς πέφυκας καὶ τοῦ ἑνὸς παῖς, δ κἀγώ.

[15] 'Εβουλόμην, ὧ πάτερ, τὴν διὰ τοῦ ὕμνου εὐλογίαν (μανθά- δ νειν), ἢν ἔφης ἐπὶ τὴν 'Ογδοάδα γενομένου cou ἀκοῦςαι τῶν δυνά-μεων.

Καθώς (ἀνιόντι μοι εἰς τὴν) 'Ογδοάδα ὁ Ποιμάνδρης ἐθέςπιςε, τέκνον, καλῶς ςπεύδεις λῦςαι τὸ ςκῆνος κεκαθαρμένος γάρ. ὁ Ποιμάνδρης, ὁ τῆς αὐθεντίας νοῦς, πλέον μοι τῶν ἐγγεγραμμένων οὐ παρέδωκεν, 10 εἰδὼς ὅτι ἀπ' ἐμαυτοῦ δυνήςομαι πάντα νοεῖν καὶ ἀκούειν ὧν βούλομαι καὶ ὁρᾶν τὰ πάντα, καὶ ἐπέτρεψέ μοι ἐκεῖνος ποιεῖν τὰ καλά. διὸ ὡς ἐν πᾶςιν αἱ δυνάμεις αἱ ἐν ἐμοὶ ἄδουςι.

Θέλω, πάτερ, ἀκοῦςαι καὶ βούλομαι ταῦτα νοῆςαι.

[16] Ἡςύχαςον, ὢ τέκνον, καὶ τῆς άρμοζούςης νῦν ἄκουε εὐλογίας, 15 τὸν ὕμνον τῆς παλιγγενεςίας, δν οὐκ ἔκρινα οὕτως εὐκόλως ἐκφάναι, εἰ μὴ coì ἐπὶ τέλει τοῦ παντός. ὅθεν τοῦτο οὐ διδάςκεται, ἀλλὰ κρύπτεται ἐν ςιγῆ. οὕτως οὖν, ὢ τέκνον, ςτὰς ἐν ὑπαίθρψ τόπψ νότψ ἀνέμψ ἀποβλέπων περὶ καταφορὰν τοῦ ἡλίου δύνοντος προςκύνει ὁμοίως καὶ ἀνιόντος πρὸς ἀπηλιώτην. ἡςύχαςον, ὢ τέκνον. — 20

[17] Πάτα φύτις κότμου προσδεχέτθω τοῦ ύμνου τὴν ἀκοήν.

<sup>1</sup> αςεβηθήςεται ABCDMtf αςεβήςεται Dp cou aus coi A mou B (cou 5 την διά] διά την B, verb.  $B^2$  am Rand  $\delta$  fehlt tfεὐλογίαν oder ἀλογίαν M εὐλογίαν  $DB^2$  ἀλογίαν BC ἀναλογίαν  $AB^1$ 8 ὀγδοάδα (δα aus Korrektur A) Otf τῶν aus τὴν  $oldsymbol{B}$ ογδοάδι p. Die Annahme der Lücke scheint durch den Zusammenhang erfordert; sprachlich ware auch 'Ογδοάδα ἐθέςπιςε oder ἄνοδον είς 'Ογδ. ἐθ. möglich. 10 ἐγγραμμένων B (verb. B°) C. In dieser Schrift unmöglich. Über die offenbar noch später erhaltenen Sprüche des Poimandres vgl. S. 215. 11/12 και ἀκούειν — τὰ πάντα tilgt p èν πάτιν καὶ αἱ δυν. tf kal Oe έν πάςιν] πάςαι p ἄδουα: preisen Gott. Wohl ägyptisch, vgl. J. J. Heß, Der demotische Teil der dreisprachigen Inschrift von Rosette S. 58 Z. 8 **16** οὐ κέκρικα *p* οΰτως ἐκφάναι εὐκόλως 17 δθεν] vielleicht δτι, oder später δίδακε und κρύπτε CDMB<sup>3</sup>e 18 chàc  $B^{1}f$  tàc Ot cù p18/19 πρός νότον ἄνεμον  $B^{3}p$ τοῦ fehlt De 20 όμοίως — ἀπηλιώτην: wohl βλέπων fehlt A Zusatz. Über das Abendgebet vgl. Poim. § 29 ής. οθν Ѿ τέκνον tf 21 Neuer Titel: ὑμνωδία Α ὑμνωδία κρυπτή λόγος δ' BCDM (gemeint sind als die drei vorausgehenden Reden Poim. § 81. 82, ferner Kap. III bezw. IV und VII bezw. VIII) ύμν. κρυπτή tf ύμνωδία κρυπτής λόγος άγιος p

άνοίτηθι τῆ, ἀνοιτήτω μοι πᾶς μοχλὸς ἀβύςςου, τὰ δένδρα μὴ ςειέςθω. ύμνεῖν μέλλω τὸν τῆς κτίςεως κύριον καὶ τὸ πᾶν καὶ [τὸ] ἔν. ἀνοίγητε οὐρανοί, ἀνεμοί τε στήτε, ὁ κύκλος ὁ ἀθάνατος τοῦ θεοῦ προςδεξάςθω μου τὸν λόγον. μέλλω γὰρ ὑμνεῖν τὸν κτίςαντα τὰ πάντα. **5** τὸν πήξαντα τὴν τῆν καὶ οὐρανὸν κρεμάςαντα καὶ ἐπιτάξαντα ἐκ τοῦ ώκεανοῦ τὸ γλυκὸ ὕδωρ εἰς τὴν οἰκουμένην καὶ ἀοίκητον ὑπάργειν είς διατροφήν και κτίςιν πάντων των άνθρώπων, τὸν ἐπιτάξαντα πῦρ φανήναι εἰς πάςαν πράξιν θεοῖς τε καὶ ἀνθρώποις. δώμεν πάντες δμοῦ αὐτῷ τὴν εὐλογίαν τῷ ἐπὶ τῶν οὐρανῶν μετεώρῳ, τῷ πάςης φύςεως 10 κτίστη. οδτός ἐςτιν ὁ τοῦ νοός μου ὀφθαλμός, καὶ δέξαιτο τῶν δυνάμεών μου τὴν εὐλογίαν. [18] αἱ δυνάμεις αἱ ἐν ἐμοὶ ὑμνεῖτε τὸ ξν καὶ [τό] παν, τυνάτατε τῷ θελήματί μου παται αί ἐν ἐμοὶ δυνάμεις. γνώςις άγία, φωτιςθείς άπό ςοῦ διὰ ςοῦ τὸ νοητὸν φώς \*\*\*\* ύμνῶν χαίρω ἐν χαρῷ νοῦ. πᾶςαι δυνάμεις ὑμνεῖτε ςὺν ἐμοί καὶ ςύ 15 μοι έγκράτεια \*\*\* υμνει, δικαιοςύνη μου τὸ δίκαιον υμνει δι' έμοῦ, κοινωνία ή έμη τὸ πᾶν ὕμνει δι' έμου, ὕμνει ἀλήθεια την ἀλήθειαν. τὸ ἀγαθόν, ἀγαθόν, ὕμνει Ζωὴ καὶ φῶς, ἀφ' ὑμῶν εἰς ὑμᾶς χωρεῖ ἡ εὐλογία. εὐχαριστώ σοι, πάτερ, ἐνέργεια τῶν δυνάμεών (μου), εὐχαριστώ σοι, θεέ, δύναμις τών ἐνεργειών μου. ὁ σὸς Λόγος δι' ἐμοῦ ὑμνεῖ

<sup>1</sup> ἄνοιθι AB (verb. B<sup>2</sup>). Vgl. Wessely, Denkschr. d. K. K. Ak. 1888 S. 74 Z. 1180: ανοίγητι, ούρανέ, δέξαι μου τα φθέγματα, ακουε, ήλιε, πάτερ κόςμου; vgl. Deuteron. • 32, 1: πρόςεχε, οὐρανέ, κτλ. μοχλός] μυχός **Β**\* άβύς του] δμβρου Θε (οὐρανου, was näher läge, ist durch das folgende ausgeschlossen) μή] μοι Dieterich, Abraxas S. 67, mir unverständlich. Alles soll schweigen ceiece Oe, vgl. Z. 3 2/3 àvolyete AB (verb.  $B^{\circ}$ ) 3  $\tau \epsilon$  fehlt ABpό κύκλος: die 'Ογδοάς, 4 τὰ πάντα fehlt D, τὰ fehlt tfdas πλήρωμα 6 και οίκητὸν Dieterich a. a. O. Der Begriff εἰς πᾶςαν τὴν γῆν wird auseinandergelegt, ohne daß auf ἀοίκητος besonderer Ton fällt; vgl. die Formel cù τὸ δν καὶ τὸ μὴ δν 7 εἰς διατριβήν D, verb.  $D^1$ κτίοιν OVerg.p κτήοιν tf χρήοιν B<sup>2</sup> Tied. κτίου ware an sich denkbar. Das Nilwasser ermöglicht die Schöpfung des Menschen (Zwei religionsgesch. Fragen 60). Doch scheint και κτίοιν späterer Zusatz, der die Responsion der Glieder εἰς διατροφήν und εἰς πᾶςαν πράξιν stört. Die vier Elemente sind in ägyptischer Weise gepriesen; der Feuergott Ptah ist Gott des Handwerks τῶν fehlt BCDMe 10 νοός μου] νόμου DM vou ABCe δέξεται p 11  $\mu o \nu$  fehlt AB (zugefügt  $B^{\circ}$ )  $cov B^2$ διά co0 fehlt p Ergänze etwa: ζύμνω γνωτις χαράς, διά τὲ τὸν Noûv> 14/15 cù μοθ p 15 Erganze etwa: (την θείαν έγκρά-16  $\dot{\eta}$  è $\mu$ oì t  $\dot{\eta}$  è $\nu$  è $\mu$ oì f17 th Zwh th quic p τειαν > 18 coi aus ce Dἐνέργεια: ήμῶν Oe vgl. Kol. 1, 29; 2, 12; Ephes. 8 7 19/847, 1 dià coû úm $\mathbf{vet}$  ce D

10

15

ce, δι' έμοῦ δέξαι τὸ πᾶν λόγψ, λογικὴν θυσίαν. [19] ταῦτα βοῶτιν αἱ δυνάμεις αἱ ἐν ἐμοί, ⟨cè⟩ τὸ πᾶν ὑμνοῦτι, τὸ σὸν θέλημα τελοῦτι. τὴ βουλὴ ἀπὸ σοῦ, ἐπὶ τὰ τὸ πᾶν. δέξαι ἀπὸ πάντων λογικὴν θυσίαν. τὸ πᾶν τὸ ἐν ἡμῖν ςῷζε ζωή, φωτίζε φῶς, πνευμάτιζε θεέ. Λόγον γὰρ τὸν σὸν ποιμαίνει ὁ Νοῦς, πνευματοφόρε δημιουργέ. [20] τὸ εἶ ὁ δ θεός ὁ σὸς ἄνθρωπος ταῦτα βοὰ διὰ πυρός, δι' ἀέρος, διὰ τῆς, διὰ ὕδατος, διὰ πνεύματος, διὰ τῶν κτιςμάτων σου. ἀπὸ ⟨τοῦ⟩ σοῦ Αἰῶνος εὐλογίαν εῦρον, καὶ δ ζητῶ, Βουλῆ τῆ τῆ ἀναπέπαυμαι. εἶδον Θελήματι τῷ cῷ τὴν εὐλογίαν ταύτην λεγομένην.

[21]  $^{\circ}\Omega$  πάτερ,  $\dagger$ τέθεικα καὶ ἐν κότμψ τῷ ἐμῷ.

» Έν τῷ νοητῷ«, λέγε, τέκνον.

 $^{\circ}$ Εν τῷ νοητῷ, ὧ πάτερ $^{\circ}$  δύναμαι ἐκ τοῦ cοῦ ὕμνου, καὶ <ἐκ> τῆς cῆς εὐλογίας ἐπιπεφώτιςταί μου δ νοῦς $^{\circ}$  πλέον θέλω κὰγὼ πέμψαι ἐξ ἰδίας φρενὸς εὐλογίαν τῷ θεῷ.

3Ω τέκνον, μὴ ἀςκόπως.

'Εν τῷ νῷ, ὦ πάτερ, ἃ θεωρῶ, λέγω. coί, γενάρχα τῆς γενεcιουργίας, Τὰτ θεῷ πέμπω λογικὰς θυςίας. θεὲ καὶ πάτερ, cù ὁ κύριος,

<sup>1</sup> Vgl. I. Petr. 2, 5: και αὐτοι ώς λίθοι ζώντες οἰκοδομεῖςθε, οἰκος πνευματικός είς ίεράτευμα άγιον, ἀνενέγκαι πνευματικάς θυςίας εὐπροςδέκτους θεψ διά Ίηςου Χριςτου. Der οίκος (das πλήρωμα θεου, vgl. S. 25 A. 1) ist hier nicht direkt das Opfer, aber beide Vorstellungen hängen eng zusammen. Vgl. auch Röm. 12, 1: παραστήσαι τὰ σώματα ὑμῶν θυσίαν ζῶσαν, άγίαν, εὐάρεστον τῷ θεῷ, την λογικήν λατρείαν ύμῶν. 2 cè erg. f 2/8 τελοθοιν ή ch tf 3 τὸ πᾶν Subjekt, vgl. S. 39 A. 1. 4 τὸ πᾶν τὸ ἐν ἡμῖν: die an sich naheliegende Änderung τὸ πνεθμα τὸ ἐν ἡμ. entspräche der Vorstellung, nach welcher der αναγεννώμενος und der νοητός κόςμος bezw. der Λόγος identisch sind, nicht. Das παν èν ήμιν ist das πλήρωμα θεού. Die Vorstellungen ähneln denen des Epheserbriefes (vgl. zu 343, 8) πνευμάτιζε] πνα oder πνεθμα Oe, verb. Keil. Ich hatte wegen ήμιν Μ ύμιν ρ des Folgenden ποίμαινε vermutet, da das παν der Λόγος ist. Jedenfalls ist ein Imperativ notwendig 6 δ còc ἄνθρωπος: vgl. Poim. § 32 (zunächst ägyptische Formel) 7 ἀπὸ τοῦ αἰῶνος p 8 είδον: ich erlebte (ἄξιον 9 λέγομεν B λεγομένην und am Rand ούδὲν ίδων θανάτου κακόν). γράφεται την εύλογίαν την λεγομένην Β 10 τέθεικα και έν Oe (ει aus η D και èv in Rasur AC) τέθεικά  $c\epsilon$  έν  $B^{s}$  sinnlos; τέθυκα odor ανατέθεικα κάμὲ Plasberg 11 λέγω ρ 18 ἐπεὶ πεφώτιςται  $B^2$  (ἐπιφωτιςμός Plutarch De fac. in orb. lun. 986 B) πλέον] πλην t 16 léye cù Dp. Denkbar: λέγω, ἐγώ col γεν. γενάρχα της γενεςιουργίας: Gegensatz zu dem menschlichen Tevectoupyóc 17 θεὲ cù πάτερ Otf θεὲ cù ὁ πάτερ p

cù ὁ νοῦς ὁ δέξαι λογικὰς (θυςίας), ἃς θέλεις, ἀπ' ἐμοῦ. coῦ γὰρ βουλομένου πάντα τελεῖται.

Cύ, ὧ τέκνον, πέμψον δεκτὴν θυςίαν τῷ πάντων πατρὶ θεῷ, ἀλλὰ καὶ πρόσθες, ὧ τέκνον, »διὰ τοῦ Λόγουκ.

[22] Εὐχαριςτῶ τοι, πάτερ, ταθτά μοι αἰνεῖν †εὐξαμένῳ.

Χαίρω, τέκνον, καρποφορήςαντος έκ της άληθείας τὰ ἀγαθά, τὰ ἀθάνατα γεννήματα. τοῦτο μαθών παρ' ἐμοῦ της ἀρετης ςιγὴν ἐπάγγειλαι, μηδενί, τέκνον, ἐκφαίνων της παλιγγενεςίας τὴν παράδοςιν, ἵνα μὴ ὡς διάβολοι λογιςθῶμεν. ἱκανῶς γὰρ ἔκαςτος ἡμῶν ἐπεμελήθη, 10 ἐγώ τε ὁ λέγων ςύ τε ὁ ἀκούων. νοερῶς ἔγνως ςεαυτὸν καὶ τὸν πατέρα τὸν ἡμέτερον.

## XVI.

[1] Μέγαν τοι τὸν λόγον, ὧ βατιλεῦ, διεπεμψάμην πάντων τῶν ἄλλων ὥτπερ κορυφὴν καὶ ὑπόμνημα, οὐ κατὰ τὴν τῶν πολλῶν δόξαν 16 τυγκείμενον, ἔχοντα δὲ πολλὴν ἐκείνοις ἀντίδειξιν. φανήτεται γάρ τοι καὶ τοῖς ἐμοῖς ἐνίοτε λόγοις ἀντίφωνος. Ἑρμῆς μὲν γὰρ ὁ διδάτκαλός μου πολλάκις μοι διαλεγόμενος καὶ ἰδία καὶ τοῦ Τὰτ ἐνίοτε παρόντος ἔλεγεν, ὅτι δόξει τοῖς ἐντυγχάνουςί μου τοῖς βιβλίοις ἀπλουττάτη εἶναι ἡ ςύνταξις καὶ ςαφής, ἐκ δὲ τῶν ἐναντίων \*\*\* ἀςαφὴς

<sup>1</sup> Ouclac erganzt p αc θέλεις: welche du ja wünschest 8 πέμψον] δέξαι D, verb.  $D^1$  am Rand. Vielleicht πέμψον ότημέραι (εῦ . . . ἔπεμψας Keil). Vgl. I. Petr. 2, 5: πνευματικάς θυςίας εὐπροςδέκτους θεψ διά Ἰηςού Χριςτού (vgl. zu 5 Vielleicht δειξαμένψ für δείξαντι. αίνειν steht für ύμνειν 7 γενήματα O. Es ist der λόγος της άληθείας, vgl. 888, 1 the apethe: betreffs der Wirkung, der Kraft. Vgl. in den chemischen Traktaten Berthelot 112, 16: μηδενί caφώς καταλέγων την τοιαύτην άρετην, 111, 6 και αΰτη έςτιν ή του παντός κόςμου τής άρετής φύςις και ςύνδεςμος, vgl. Stobaios Ekl. I 41 p. 278, 4 Wachsm. 7/8 ἐπάγγειλε ACDMpt ἐπήγγειλε B ἐπάγγειλον  $B^*$ Vielleicht ἐπηλεήθη α Ινεδύο 8 9 διάβολοι: vgl. 844, 14

οὖςα καὶ κεκρυμμένον τὸν νοῦν τῶν λόγων ἔχουςα, καὶ ἔτι ἀςαφεςτάτη τῶν Ἑλλήνων ὕςτερον βουληθέντων τὴν ἡμετέραν διάλεκτον εἰς τὴν **ἰδίαν μεθερμηνεῦςαι, ὅπερ ἔςται τῶν γεγραμμένων μεγίςτη διαςτροφή** τε καὶ ἀςάφεια. [2] ὁ δὲ λόγος τῆ πατρψα διαλέκτψ έρμηνευόμενος έχει caφή τὸν τῶν λόγων νοῦν καὶ γὰρ αὐτὸ τὸ τής φωνής ποιὸν ε καὶ ἡ τῶν Αἰγυπτίων ὀνομάτων 〈φράςις〉 ἐν ἐαυτή ἔχει τὴν ἐνέργειαν τῶν λεγομένων. ὅςον οὖν δυνατόν ἐςτί ςοι, βαςιλεῦ, — πάντα δὲ δύναςαι - τὸν λόγον διατήρηςον ἀνερμήνευτον, ἵνα μήτε εἰς Ελληνας **ἔλθη τοιαθτα μυστήρια μήτε ἡ τῶν 'Ελλήνων ὑπερήφανος φράσις** καὶ ἐκλελυμένη καὶ ὥςπερ κεκαλλωπιςμένη ἐξίτηλον ποιήςη τὸ ςεμνὸν 10 καὶ τιβαρόν καὶ τὴν ἐγεργητικὴν τῶν ὀγομάτων φράςιν. Ελληνες γάρ, ὦ βατιλεῦ, λόγους ἔχουςι κενοὺς ζοὐδὲς ἀποδείξεων ἐνεργητικούς, καὶ αὕτη ἐςτὶν ζής Ἑλλήνων φιλοςοφία, λόγων ψόφος ἡμεῖς δὲ οὐ λόγοις χρώμεθα, άλλά φωναῖς μεςταῖς τῶν ἔργων. [3] ἄρξομαι δὲ τοῦ λόγου ἔνθεν, τὸν θεὸν ἐπικαλεςάμενος τὸν τῶν ὅλων δεςπότην καὶ ποιη- 16 τὴν καὶ πατέρα καὶ περίβολον καὶ πάντα ὄντα [τὸν ἔνα] καὶ ἕνα [ὄντα τὸν πάντα] — τῶν πάντων γὰρ τὸ πλήρωμα ἕν ἐςτι καὶ ἐν ἐνί — οὐ δευτέρου ὄντος τοῦ ένός, ἀλλ' ἀμφοτέρων ένὸς ὄντος. καὶ τοῦτόν μοι τὸν νοῦν διατήρηςον, ὦ βαςιλεῦ, παρ' ὅλην τὴν τοῦ λόγου πραγματείαν. έὰν γάρ τις ἐπιχειρήςη τὸ πάντα καὶ εν δοκοῦν καὶ ταὐτὸν είναι τοῦ 20 ένὸς χωρίςαι, ἐκδεξάμενος τὴν τῶν πάντων προςηγορίαν ἐπὶ πλήθους,

anderen, oder den Ungläubigen, oder dergl., vgl. IX (X) 10: ταθτά coi, 'Ακκληπιέ, ἐννοοθντι ἀληθή δόξειεν, ἀγνοοθντι δὲ ἄπιστα. το γὰρ νοῆςαί ἐστι το πιστεθεαι, ἀπιστῆςαι δὲ το μὴ νοῆςαι. Pseudo-Apuleius 10: 'est enim ratio plurimis incredibilis, integra autem et vera percipienda sanctioribus mentibus'

<sup>1</sup> τὸν λόγον B, verb.  $B^1$ ; άσαφεστάτη έσται  $B^2$ ; vielleicht άσαφεστέρα 8 Ectai  $CDMB^2e$  Ecti B4 δè] vielleicht γάρ . 5  $\tau$ òv fehlt M, erg. M2 6 Zwischen Alγυπτίων und δνομάτων 4 Buchst. ausradiert B δνομάτων cυνθήκη  $B^3$  δνομάτων δύναμις e9 ή fehlt e auth B12 κενούς  $B^2f$  καινούς BCMtp και νούς Dένεργητικών  $B^{s}$ 14 μεςταίς Tied. μεγίσταις Oe, vgl. Διδαχή τῶν δώδ, ἀποςτ. Η 5 οὐκ ἔςται ὁ λόγος cou ψευδής, ού κενός, άλλά μεμεςτωμένος πράξει und Damaskios Phot. Bibl. 888 a 10: είπεν αν τις οὐ λόγους αὐτὸν άλλα πραγμάτων φθέγγεςθαι οὐςίαν. Zur ganzen Sentenz vgl. den Brief des Kalanos bei O. Wagner, Jahrb. f. Phil. Suppl. XXVI 108, 6 und Philon Quod omn. prob. liber § 14 15 των fehlt B, zugefägt B<sup>2</sup> 16 και πάντα τὰ ὄντα B, τὰ getilgt  $B^2$ 16/17 καὶ ἔνα ὄντα τὰ πάντα e. Vermengt sind zwei Fassungen: καὶ πάντα ὄντα καὶ ἔνα und τὸν ἔνα ὄντα καὶ πάντα 17 οὐ δευτερούντος Oe. Der Gedanke ist: τὸ εν καὶ τὰ πάντα οὐ δύο εἰςίν, ἀλλ' άμφότερα ἕν ἐςτιν 19 παρ' B' in Rasur 18 μοι] μου D20 τŵ πάντα καὶ  $\tilde{\epsilon}$ ν δοκοθντι O τὸ πάντα (π $\tilde{\alpha}$ ν f) καὶ  $\tilde{\epsilon}$ ν δοκοθν τε  $\epsilon$ 21 χωρίςαι

ούκ ἐπὶ πληρώματος, ὅπερ ἐςτὶν ἀδύνατον, τὸ πᾶν τοῦ ένὸς λύςας ἀπολέςει τὸ πᾶν. πάντα γὰρ εν εἶναι δεῖ, εἴγε [[εν]] ἔςτιν ἔςτι δὲ καὶ οὐδέποτε παύεται εν ὄντα, ἵνα μὴ τὸ πλήρωμα λυθῆ. \*\*\*\*\*\*\*

ἢ καὶ τῷ τόπψ καὶ τὴ φύςει ἐγγὺς ὢν έαυτοῦ <τὴν ὄψιν> \*\*\*\*

 $MC^{1}e$  χωρήται BCD. Vgl. Plato Soph. 259 d : τό γε πάν ἀπό παντός ἐπιχειρεῖν χωρίται.

1 τὸ πῶν τὰρ p Vgl. Plato Soph. 259 e: τὸ διαλύειν ἔκαςτον ἀπὸ παντός 2 ἀπολέςει (B)e ἀπολέςεις CM Verg. ἀπολέςης D ἀπώλεςε B². Zum Gedanken vgl. die Aufschrift des Ringes oben S. 39 A. 1; ferner S. 106, A. 5; 127 εἴτε ἔνεςτιν B 3 μὴ fehlt Dtp In dem verlorenen Stück war von der Erde als Zentralpunkt der ὅλη und vielleicht von dem Himmel als Ort der οὐςία die Rede 4 τὸης οὖν ἐπὶ D τὸοις ἀν ἐπὶ e 5 μεσοτάτοις C 7 πεπίστευται: nāmlich ἡ τὴ αὐτῆς tf (αὐτῆς: nāmlich τῆς τῆλης) 9 ἀςῖ ἀτει τρ 13 ἀναθαι αί ἐν D. Vgl. S. 16 Gebet I 6

9 deil arei fo 12 άγαθαὶ αί èv. D. Vgl. S. 16 Gebet I 6. 14 Vgl. Plutarch De Is. et Os. 51: αμπεχόνη δέ φλογοειδει στέλλουσιν αὐτο0 (το0 Ός(ριδος) τὰς εἰκόνας, ήλιον ςῶμα τής τὰγαθοῦ δυνάμεως ὡς όρατὸν οὐςίας νοητής ήγούμενοι. Hierdurch erhält Philo De carit. 408 M Licht: καθάπερ γάρ ανατείλαντος ήλίου το μέν ςκότος άφανίζεται, φωτός δὲ πληροθται τὰ πάντα, τὸν αὐτὸν τρόπον δταν θεός, ό νοητός ήλιος, ανάςχη και ἐπιλάμψη ψυχήν, ό μὲν τῶν κακιών και παθών ζόφος αναςκίδναται, της δ' αύγοειδεςτάτης αρετής το καθαρώτατον και άξιέραςτον είδος επιφαίνεται (vgl. De somn. 681 M: μή θαυμάςης δε εί ό ήλιος κατά τοὺς άλληγορίας κανόνας ἐξομοιοθται τῷ πατρὶ καὶ ἡγεμόνι τῶν cuμπάντων κτλ. und Quod deus sit imm. 284 M) Abschnitt über die Sonne als Allgott und Quelle der νοητή οὐcία. Beachte den Gegensatz zu § 17 17 Sinn: Dies ist überzeugender als die Lehre, daß der Nooc überweltlich oder daß er dem Wesen und Aufenthaltsort nach dem Косµос nahestehend (innerweltlich) sich zwar gewahren läßt, aber doch nicht so, daß wir ihn sehen, sondern nur so, daß wir ihn erraten

μὴ ὑφ' ἡμῶν ὁρώμενος \*\*\*\* στοχασμῶ δὲ βιαζομένων νοεῖν. [7] ἡ δὲ τούτου θέα οὐκ ἔςτι ςτογάζοντος, άλλ' αὐτὴ ἡ ὄψις λαμπρότατα περιλάμπει πάντα τὸν κόςμον τὸν ὑπερκείμενον καὶ ὑποκείμενον. μέςος τὰρ ἵδρυται στεφανηφορών τὸν κόσμον καὶ καθάπερ ἡνίοχος ἀταθὸς τὸ τοῦ κόςμου ἄρμα ἀςφαλιςάμενος καὶ ἀναδήςας εἰς έαυτόν, μή πως ε άτάκτως φέροιτο, είςὶ δὲ αί ἡνίαι ζωὴ καὶ ψυχὴ καὶ πνεῦμα καὶ άθαναςία καὶ γένεςις. ἀφήκεν οὖν φέρεςθαι οὐ πόρρωθεν έαυτοῦ, άλλ' εί χρη τὸ άληθὲς είπεῖν ςὺν έαυτῷ. [8] καὶ τοῦτον τὸν τρόπον δημιουργεί τὰ πάντα, τοῖς μὲν ἀθανάτοις τὴν ἀΐδιον διαμονὴν ἀπονέμων καὶ τῆ ἀνωφερεία τῆ τοῦ φωτὸς αὐτοῦ, ὅςον ἀναπέμπει ἐκ 10 τοῦ θατέρου μέρους τοῦ πρὸς οὐρανὸν βλέποντος, τὰ ἀθάνατα μέρη τοῦ κόςμου τρέφων, τῷ δὲ καταβαλλομένω καὶ περιλάμποντι τὸ πᾶν ύδατος καὶ τῆς καὶ ἀέρος κύτος ζωοποιῶν καὶ ἀνακινῶν τενέςεςιν καὶ μεταβολαῖς τὰ ἐν τούτοις τοῖς μέρεςι τοῦ κόςμου ζῷα. [9] \*\*\*\* Ελικος τρόπον μεταποιών καὶ μεταμορφών εἰς ἄλληλα, γένη γενών καὶ 16 εἴδη εἰδῶν ἀντικαταλλαςςομένης τῆς εἰς ἄλληλα μεταβολῆς, καθάπερ καὶ ἐπὶ τῶν μεγάλων σωμάτων ποιεί δημιουργών, παντὸς γὰρ σώματος διαμονή μεταβολή, καὶ τοῦ μὲν ἀθανάτου ἀδιάλυτος, τοῦ δὲ

<sup>1</sup> μη fehlt B, zugefügt B° **CTOX**α**C**μŵν **De** voeî e 2 οὐκέτι cτοχάζεται  $B^2$ 3 και ύποκείμενον fehlt De μέcoc: vgl. Philo Quis rer. div. her. 504 M 4 cτεφανηφορών: als (priesterlicher) Herrscher leitend, vgl. S. 27 Gebet VI 14. Der bekränzte Sonnengott auf dem Viergespann erscheint auch Baruch-Apokal. p. 88 James. Philo De Cherub. 24 Cohn scheint gegen die Auffassung des Vorbildes der "Opot zu polemisieren: Gott ordnet die sieben Sphären και καθάπερ έποχον εν οχήματι άστερα εν οικείψ κύκλψ θεις τάς ήνίας ἐπίστευσε τῶν ἐπόχων οὐδενί, πλημμελή δείσας ἐπιστασίαν, ἀπάσας δ' ἐξήρτηςεν έαυτο0, νομίςας έναρμόνιον τής κινήςεως μάλιςτα οΰτως τάξιν γενήςεςθαι τὸ γάρ cùν θεῷ πᾶν ἐπαινετόν, τὸ δ' ἄνευ θεοῦ ψεκτόν. Die "Opoi benutzt Hermippus De astrol. 24, 27 9 δημιουργείται απαντα O (in dieser Schrift vielleicht denkbar) δημιουργεί απ. Β<sup>2</sup> δημιουργεί τα απαντα ε περιφερεία De. τή ανωφερεία steht für τφ ανωφερεί έαυτοῦ ΒΜε έαυτῷ 11 τοῦ vor θατέρου tilgt  $B^2$ 12 τρέφοντος Oe, verb. Tied. καταλαμβανομένω Oe und Hermippus 25, 4; verb. Keil. 18 γένετιν Θε TEVÉCEI  $B^2$ 14 μεταβολάς ε Anfang eines neuen Satzes verloren, etwa δινείται γάρ . . . Zu ξλικος τρόπον vgl. Hippolyt IV 48 p. 110, 80 Schn.: κατά την του έξακύκλου έλικος πραγματείαν, vgl. Plato Tim. 89 a άλληλογενή Ο 16 αντιτας τομένης De 17 τῶν fehlt p μεγάλων cwuátwy: Sternengötter, im Gegensatz zu τὰ ἐν τούτοις τοῖς μέρεςι τοῦ κόςμου ζφα, vgl. I. Kor. 15, 40: και cώματα επουράνια (später άςτέρες) και cώματα ἐπίγεια 17/18 Vgl. Hermes bei Stobaios Ekl. I 61 p. 274, 24: πᾶν cῶμα μεταβλητόν, οὐ πᾶν ςῶμα διαλυτόν

θνητοῦ μετὰ διαλύςεως, καὶ αὕτη ἡ διαφορά ἐςτι τοῦ ἀθανάτου πρὸς τὸ θνητὸν καὶ [ĥ] τοῦ θνητοῦ πρὸς τὸ ἀθάνατον. [10] ὥςπερ δὲ τὸ φῶς αὐτοῦ πυκνόν, οὕτω καὶ ἡ ζωογονία αὐτοῦ πυκνή τις καὶ άδιάλειπτος τῷ τόπψ καὶ τῆ χορηγία. καὶ γὰρ δαιμόνων χοροὶ περὶ σο αὐτὸν πολλοὶ καὶ ποικίλαις ετρατιαῖς ἐοικότες, οὶ <τοῖς θνητοῖς ὄντες> **cύνοικοι καὶ τῶν ἀθανάτων οὐκ εἰcὶ πόρρω, ⟨άλλ'⟩ ἐνθένδε λαχόντες (μέχρι) τούτων χώραν τὰ τῶν ἀνθρώπων ἐφορῶςι, τὰ δὲ ὑπὸ τῶν** θεών ἐπιταττόμενα ἐνεργοθει θυέλλαις καὶ καταιγίει καὶ πρηςτήρει καὶ μεταβολαῖς πυρὸς καὶ ςειςμοῖς, ἔτι δὲ λιμοῖς καὶ πολέμοις ἀμυνόμενοι 10 την άςέβειαν. [11] αύτη γαρ άνθρώποις είς θεούς ή μεγίςτη κακία. θεών μέν τὰρ τὸ εὖ ποιεῖν, ἀνθρώπων δὲ τὸ εὐςεβεῖν, δαιμόνων δὲ τὸ ἐπαμύνειν. τὰ τὰρ ἄλλα τὰ ὑπ' ἀνθρώπων τολμώμενα ἢ πλάνη, ή τόλμη, ή ἀνάγκη, ήν καλοθειν είμαρμένην, ή ἀγνοία, ταθτα πάντα παρά θεοῖς ἀνεύθυνα, μόνη δὲ ἡ ἀςέβεια δίκη ὑποπέπτωκε. [12] ςωτὴρ 15 δὲ καὶ τροφεύς ἐςτι παντός γένους ὁ ήλιος, καὶ ὥςπερ ὁ νοητός κόςμος τὸν αἰςθητὸν κόςμον περιέχων πληροί αὐτὸν ὀγκῶν ταῖς ποικίλαις και παντομόρφοις ίδέαις, ούτω και ό ήλιος πάντα έν τῶ κόςμω όγκοι παρέγων πάντων τὰς γενέςεις καὶ ἰςχυροποιεί, καμόντων δὲ καὶ δευςάντων ύποδέχεται. [13] ύπο τούτψ δὲ ἐτάγη ὁ τῶν δαιμόνων χορός, 20 μάλλον δὲ χοροί πολλοὶ γὰρ οὖτοι καὶ ποικίλοι, ὑπὸ τὰς τῶν ἀςτέρων πλινθίδας τεταγμένοι, έκάςτω τούτων ζαριθμοι. διατεταγμένοι οὖν ύπηρετοῦςιν έκάςτψ τῶν ἀςτέρων ἀγαθοί καὶ κακοί ὄντες τὰς φύςεις, τουτέςτι τὰς ἐνεργείας δαίμονος γὰρ οὐςία ἐνέργεια εἰςὶ δέ τινες αὐτῶν (καὶ) κεκραμένοι ἐξ ἀγαθοῦ καὶ κακοῦ. [14] οὖτοι πάντων 25 τῶν ἐπὶ τῆς πραγμάτων τὴν ἐξουςίαν κεκληρωμένοι (αἴτιοί) εἰςι καὶ τῶν ἐπὶ τῆς θορύβων, καὶ ποικίλην ταραχὴν ἐρτάζονται καὶ κοινή ταῖς πόλεςι καὶ τοῖς ἔθνεςι καὶ ἰδία ἐκάςτω, ἀναπλάττονται

<sup>4</sup> άδιάλυτος ε 4/5 περί αὐτὸν: im äußeren Umkreis τείαις Θε 7 την τούτων χώραν De 9 πυρός] wohl πνεύματος (= ἀέρος); vgl. oben S. 329, 9 11/12 Die Dämonenlehre ist hier und § 17 ff. anders als 14ff. 12 άλλα τὰ fehlt De 14 cwrhp B2 in Rasur 15 καὶ ὥςπερ κτλ.: vgl. Hermippus De astrol. 25, 7 16 αἰςθητικόν Oe, verb. 17 πάντα τὰ ἐν κ.  $B^2$ nach Hermippus 18 όγκοι παρέχων] περιέχων δγκοι Oe Hermippus 19 ρευτάντων: vgl. Plato Phaed. 87 d: εἰ **ρέοι τὸ cŵμα** 20 Vgl. Hermippus 25, 12 ff. 21 διατεταγμένον tf 28 oùcia  $\eta$  èv. B24 κεκραμμένοι BDZweites kal fehlt B, zugefügt B<sup>2</sup> πάντες Θε 27 ff. Vgl. Hermippus 26, 15, der vorher aus einer andern Quelle angeführt hatte: τὸ μέντοι τοῦ Δημοκρίτου (οὐ) καλῶς ἀν έχοι παραλιπείν, δε είδωλα αὐτοὺε ὀνομάζων μεςτόν τε είναι τὸν ἀέρα τούτων

γάρ καὶ ἀνεγείρουςι τὰς ψυχὰς ἡμῶν εἰς αύτοὺς ἐγκαθήμενοι ἡμῶν νεύροις καὶ μυελοῖς καὶ φλεψὶ καὶ ἀρτηρίαις καὶ αὐτῶ τῶ ἐγκεφάλω. διήκοντες μέχρι καὶ αὐτῶν τῶν ςπλάγχνων. [15] γενόμενον γὰρ ήμῶν ἔκαςτον καὶ ψυχωθέντα παραλαμβάνουςι δαίμονες οἱ κατ' ἐκείνην τὴν ςτιγμὴν τῆς γενέςεως ὑπηρέται, οι ἐτάγηςαν ⟨ὑφ'⟩ ἐκάςτψ τῶν 5 άςτέρων. ούτοι γὰρ κατὰ ςτιγμὴν ἐναλλάςςονται ούχ οἱ αὐτοὶ ἐπιμένοντες, άλλ' άνακυκλούμενοι. ούτοι ούν είς τὰ δύο μέρη τῆς ψυγῆς δύντες διὰ τοῦ cώματος cτροβοῦςιν αὐτὴν ἔκαςτος πρὸς τὴν ἰδίαν ἐνέργειαν. τὸ δὲ λογικὸν μέρος τῆς ψυχῆς ἀδέςποτον τῶν δαιμόνων εκτηκεν, επιτήδειον εἰς ὑποδοχὴν τοῦ θεοῦ. [16] τῷ οὖν ἐν τῷ 10 λογικῷ ἀκτὶς ἐπιλάμπει διὰ τοῦ ἡλίου — οῦτοι δὲ πάντες ὀλίγοι εἰςί — τούτων καταργούνται οἱ δαίμονες. οὐδεὶς γὰρ οὐδὲν δύναται οὔτε δαιμόνων οὔτε θεῶν πρὸς μίαν ἀκτῖνα τοῦ θεοῦ. οἱ δὲ ἄλλοι πάντες ἄγονται καὶ φέρονται καὶ τὰς ψυχὰς καὶ τὰ ςώματα ὑπὸ τών δαιμόνων, άγαπώντες καὶ ςτέργοντες τὰς ἐκείνων ἐνεργείας, 16 καὶ † ὁ λόγος οὐκ ἔρως ἐςτὶν ὁ πλανώμενος καὶ πλανῶν. τὴν οὖν έπίγειον διοίκητιν ταύτην πάταν διοικούτι δι' όργάνων τών ήμετέρων **cwμάτων** ταύτην δὲ τὴν διοίκηςιν 'Ερμής είμαρμένην ἐκάλεςεν.

[17] Ἡρτηται οὖν ὁ νοητὸς κόςμος τοῦ θεοῦ, ὁ δὲ αἰςθητὸς τοῦ νοητοῦ, ὁ δὲ ἥλιος διὰ τοῦ νοητοῦ καὶ αἰςθητοῦ κόςμου τὴν ἐπιρροὴν 20 ἀπὸ τοῦ θεοῦ χορηγεῖται τοῦ ἀγαθοῦ, τουτέςτι τῆς δημιουργίας. περὶ δὲ τὸν ἥλιον αἱ ὀκτώ εἰςι ςφαῖραι τούτου ἠρτημέναι, ἥ τε τῶν ἀπλανῶν ⟨αἵ τε⟩ ἔξ τῶν πλανωμένων καὶ ἡ μία περίγειος. τούτων δὲ τῶν ςφαιρῶν ἤρτηνται οἱ δαίμονες, τῶν δὲ δαιμόνων οἱ ἄνθρωποι,

φηci (vgl. Fr. 166 Diels) und hiernach das Exzerpt aus den "Οροι (και ἀναπλάττειν) als Fortsetzung gibt. Der Auszug aus Demokrit bei Diels, Vorsokratiker S. 383, 78 ist danach zu kürzen, die Ausführungen im Archiv f. Gesch. d. Philos. VII 155 ff. zu berichtigen

<sup>1</sup> taic wuxaic B, verb.  $B^{\circ}$ έαυτούς  $m{B}$  αὐτούς  $CDMB^2e$ 1/2 **το**ι̂c ήμῶν ν. B³ 3 cπλάγχων *CD* 5 **c**τιγμήν] τιμήν Oe ἐν ἐκάςτψ e, vgl. 352, 3 7 τὰ δύο μέρη: nämlich θυμός und ἐπιθυμία 10 τŵ (für τίνι, relativ) CDMe τῶν B τοῖc B<sup>2</sup> ὅτψ Keil 11 Vgl. Z. 21 12 δύναται] δυναμεί p 13 τούτου τοῦ θεοῦ *Tied*. 16 ό λόγος ούκ έρως  $CDMB^2e$  ό λόγος οὐκ (B). Vielleicht και οῦτος ό έρως. Es ist der αἴτιος του θανάτου έρως (Poim. § 18); πλανών και πλανώμενος mag mit Beziehung auf die πλανήται als πνεύματα πλάνης gebildet sein 17 καὶ δι' δργ. e 18 Έρμης: vgl. Poim. § 9: και ή διοίκητις αὐτῶν είμαρμένη καλεῖται; Pseudo-Apul. 19 'septem sphaerae quae vocantur habent οὐcιάρχας, id est sui principes, quam fortunam dicunt aut είμαρμένην' 23 kal EE e nach EE zwei Buchst. ausradiert M ή μία ή (Β) Reitzenstein, Poimandres. 23

καὶ οὕτω πάντα τε καὶ πάντες ἀπὸ τοῦ θεοῦ εἰςιν ἡρτημένοι. [18] διὸ πατὴρ μὲν πάντων ὁ θεός, δημιουργὸς δὲ ὁ ἥλιος, ὁ δὲ κάςμος ὄργανον τῆς δημιουργίας καὶ οὐρανὸν μὲν ἡ νοητὴ οὐςία διοικεῖ, οὐρανὸς δὲ θεούς, δαίμονες δὲ θεοῖς ὑποτεταγμένοι ἀνθρώπους διοικοῦςιν. σῶτη ἡ θεῶν καὶ δαιμόνων στρατιά. [19] ⟨πάν⟩τα δὲ ὁ θεὸς ποιεῖ διὰ τούτων έαυτῷ, καὶ μόρια τοῦ θεοῦ πάντα ἐστίν εἰ δὲ πάντα μόρια, πάντα ἄρα ὁ θεός. πάντα οὖν ποιῶν έαυτὸν ποιεῖ, καὶ οὐκ ἄν ποτε παύςαιτο, ἐπεὶ καὶ αὐτὸς ἄπαυςτος. καὶ ὥςπερ ὁ θεὸς οὖ⟨τε ἀρχὴν οὔτε⟩ τέλος ἔχει, οὕτως οὐδὲ ἡ ποίηςις αὐτοῦ ἀρχὴν ἡ τέλος ἔχει. \* \* \* \*

## XVII.

\*\*\*\*\* εἰ δὲ νοεῖς, ἔςτιν, ὦ βαςιλεῦ, καὶ τωμάτων ἀςώματα. — Ποῖα; ἔφη ὁ βαςιλεύς. — Τὰ ἐν τοῖς ἐςόπτροις φαινόμενα ςώματα ἀςώματα οὐ δοκεῖ ςοι εἶναι; — Οὕτως ἔχει, ὦ Τάτ· θείως νοεῖς, ὁ βαςιλεὺς εἶπεν. — ˇΕςτι δὲ καὶ ἀςώματα ἄλλα· οἷον αἱ ἰδέαι οὐ δοκοῦςιν εἶναί ςοι ἀςώματοι οὖςαι, ἐν ςώμαςι ⟨δὲ⟩ φαινόμεναι οὐ μόνον τῶν ἐμψύχων ἀλλὰ καὶ τῶν ἀψύχων; — Εὖ λέγεις, ὧ Τάτ. — Οὕτως ἀντανακλάςεις εἰςὶ τῶν ἀςωμάτων πρὸς τὰ ςώματα καὶ τῶν ςωμάτων πρὸς τὰ ἀςώματα, τουτέςτι τοῦ αἰςθητοῦ πρὸς τὸν νοητὸν κόςμον καὶ τοῦ νοητοῦ πρὸς τὸν αἰςθητόν. διὸ προςκύνει τὰ ἀγάλματα, ὧ βαςιλεῦ, ὡς καὶ αὐτὰ ἰδέας ἔχοντα ἀπὸ τοῦ νοητοῦ κόςμου. — ὁ οὖν βαςιλεὺς ἐξαναςτὰς ἔφη· ¨Ωρα ἐςτίν, ὧ προφῆτα, περὶ τὴν τῶν ξένων ἐπιμέλειαν γίνεςθαι· τἢ δὲ ἐπιούςη περὶ τῶν ἑξῆς θεολογήςομεν.

<sup>4</sup> διοικούτιν] δοκούτιν B, verb.  $B^2$ 5 τά Oe & Keil. Rückkehr 10 Ende von f. Ot fügen ohne Trennung Kap. XVII an. 12 cwμάτων] cwματα p άcwματα ergänze: είδωλα oder είδη oder είκονίςματα oder dergl. Vgl. Plato Sophist. 229 d, 240 a, 246 b 13 ἐνόπτροις De τώματα] ἀςώματα  $B^2$ 14 ἀςώματα nach οὐ δοκεῖ coι Oe, vgl. Z. 16 elval  $DB^{2}e$  our BCM (Verwechslung zweier Siglen, vgl. S. 78) άςκληπιέ  $B^2$ , der als Personenbezeichnung immer βαςιλεύς und ἀςκληπιός zufügt 15 dè tilgt  $B^2$ 15/16 δοκοθείν είναι] δοκεί οθν Θε άλλα] άμα ρ 16 ἀςώματι Dèν cώματι Oe φαίνες $\theta$ αι  $B^{\circ}$ 17 άλλά και τῶν Τάτ] ἀςκληπιέ  $B^2$ 21 νοητού  $B^2$  αἰςθητού Oeάψ. fehlt D22 when B(M) are CD are tr. Vgl. z. B. Plate Soph. 241 b 23 γεθεολογήςομεν <math>BCνέςθαι  $B^2$ 

## XVIII.

[1] Τοῖς τῆς παμμούςου μελψδίας τὴν ἁρμονίαν ἐπαγγελλομένοις εί κατά την ἐπίδειξιν ἐμποδών τῆ προθυμία γεγένηται ή τῶν ὀργάνων άναρμοςτία, καταγέλαςτον τὸ ἐπιχείρημα. τῶν γὰρ ὀργάνων ἐξαςθενούντων πρός την χρείαν τὸν μουςουργὸν ἀνάγκη παρά τῶν θεωρῶν ἐπι- 5 τωθάζεςθαι. \*\*\*\* ὁ μὲν γὰρ ἀκάματον εὐγνωμόνως ἀποδίδωςι τὴν τέχνην, τῶν δὲ τὸ ἀςθενὲς καταμέμφονται. ὁ γάρ τοι κατὰ φύςιν μουτικός θεός καὶ τῶν ψδῶν ζτὴν〉 άρμονίαν οὐ μόνον ζέν οὐρανῷ〉 έργαζόμενος άλλά καὶ ἄχρι τῶν κατὰ μέρος ὀργάνων τῆς οἰκείας μελωδίας τὸν ρυθμὸν παραπέμπων ἀκάματός ἐςτιν ὡς θεός. οὐ τὰρ 10 πρός θεοῦ τὸ κάμνειν. [2] Εὶ δέ ποτε θελήςαντι τῷ τεχνίτη ὥςπερ μάλιςτα έναγωνίζεςθαι [περὶ μουςικήν], ἄρτι μὲν καὶ ςαλπιγκτῶν τὴν αὐτὴν ἐπίδειξιν τῆς ἐπιςτήμης ποιηςαμένων, ἄρτι δὲ καὶ αὐλητῶν τοῖς μελικοῖς ὀργάνοις τὸ τῆς μελωδίας λιγυρὸν ἐργαςαμένων, <τὸ ὄργανον ούχ ὑπήκουςεν ἐντεινομένω καὶ καλάμω καὶ πλήκτρω τῆς ψδῆς τὴν 16 μολπὴν ἐπιτελοῦντι, οὐ τῷ πνεύματι τοῦ μουςικοῦ τις ἀναπέμπεται τὴν αἰτίαν [οὐ τῷ κρείττονι τὴν αἰτίαν], ἀλλὰ τῷ μὲν ἀποδίδωςι πρέπον τὸ céβαc, τἢ δὲ τοῦ ὀργάνου καταμέμφεται cαθρότητι, ὅτι δὴ τοῖc μάλιστα καλοῖς ἐμποδὼν κατέστη, τῷ μὲν μουσουρτῷ πρὸς τὴν μελῳδίαν έμποδίς ας ατών δὲ ἀκροατών τὴν λιγυρὰν ψδὴν ςυλής ας α.

[3] Ούτωςὶ δὲ καὶ ἡμῶν τῆς περὶ τὸ ςῶμα ἀςθενείας χάριν μή τις τῶν θεωρῶν καταμέμψηται ἀςεβῶς τὸ ἡμέτερον γένος, ἀλλὰ

<sup>1</sup> Seitenüberschrift: ἀρκληπιοῦ e Titel: Περὶ τῆς ὑπὸ τοῦ πάθους τοῦ σώματος ἐμποδιζομένης ψυχῆς Ot Οροι ἀρκληπιοῦ πρὸς Ἦμονα βαςιλέα περὶ τῆς κτλ. βιβλίον β΄ p. Vgl. Keils Nachträge S. 371 ff.

<sup>5</sup> παρά] περί C8 γένηται Oe θεωρών απε θεών Μ 6 Ergänze: aber dieser Spott kann nicht dem Gott der Musik gelten, der in dem auftretenden Künstler immer gleich stark waltet. Zur Anschauung vgl. S. 203 ff. 284 7 καταμέμφεται *Oe* 8 Vielleicht (ἐν ἐαυτῷ) 9 Die Menschen sind ὄργανα θεοῦ, oben S. 353, 17 10 ώς θεός] ό θεός Οε, verb. Keil 12 πρός μουςικήν  $B^2$ , 11  $\pi$ pòc  $\theta$ e $\hat{\mathbf{w}}$ v eδὲ τότε ΒCΜ 14 δργάνοις fehlt p 14/15 Erg. Keil und ich getilgt Keil 15 καλάμψ: mit der ägyptischen Rohrflöte (vgl. Pollux IV 77) **ἐπιτελούντων** *Oe* 16 πνεύματι: der Geist des Künstlers. Herstellung unsicher wegen der Doppellesung (vgl. S. 326); keinesfalls κρείττονι, da ein zweiter Faktor genannt wird 17 Vgl. Hermippus De astrol. ἀναπέμπεται, Medium statt des Aktivums 12, 20: τὸ cέβας ἀπένειμον ώς εἰκός 20 εμποδίτας Θε άκροατή Keil **c**υλήςας *Oe* 21/22 μή τις] μόγις De 22 καταμέμ**ψεται** ε άςεβŵς] εὐςεβŵς Oe; vgl. Z. 18 ςέβας ήμέτερον γένος: Prophetenstand 23\*

γινως κέτω ώς ἀκάματον μέν ἐςτι πνεῦμα ὁ θεός, ἀεὶ ὸὲ καὶ ὡς αύτως ἔχων τῆς οἰκείας ἐπιςτήμης, διηνεκὴς δὲ ταῖς εὐδαιμονίαις, εὐεργεςίαις δὲ ταῖς αὐταῖς διὰ παντὸς κεχρημένος. [4] εἰ δὲ μάλιςτα τῷ Φειδία τῷ δημιουργῷ οὐχ ὑπήκους τὴς ὕλης χρεία πρὸς ἐντελῆ τὴν ποικιλίαν, \*\*\* \*\*\* διήρκες δὲ αὐτὸς ὁ μουςουργὸς κατὰ δύναμιν, μὴ εἰς αὐτὸν τὴν αἰτίαν ἀναφέρωμεν, τῆς δὲ χορδῆς καταμεμφώμεθα τὴν ἀςθένειαν, ὅτι δὴ τὸν τόνον ὑποχαλάςαςα [ὅτι δὴ τὸν τόνον ὑπαραιώςαςα] τῆς εὐμουςίας τὸν ῥυθμὸν ἠφάνις εν.

[5] 'Αλλὰ δὴ τοῦ τυμπτώματος περὶ τὸ ὅργανον γεγενημένου 10 οὐδείς ποτε τὸν μουτουργὸν ἠτιάτατο, ἀλλ' ὅτωπερ τὸ ὅργανον ἐκάκιτε, τοτούτψ τὸν μουτουργὸν ηὔξητεν \*\*\*\*\* ὁπότε τῆς κρούτεως πολάκις πρὸς τὸν τόνον ἐμπεςούτης \*\*\*\*\* καὶ τὸν ἔρωτα οἱ ἀκροαταὶ πλείονα εἰς ἐκεῖνον τὸν μουτουργὸν ἀναφέρονται καὶ ὅλως οὐκ ἔτον κατ' αὐτοῦ τὴν αἰτίατιν. οὕτω καὶ ἡμεῖς, ὧ τιμιώτατοι, ἔνδον πάλιν τῷ 16 μουτουργῷ τὴν οἰκείαν (θέλομεν) ἐναρμότατθαι λύραν. [6] ἀλλὰ δὴ ὁρῶ τινα τῶν τεχνιτῶν καὶ χωρὶς τῆς κατὰ λύραν ἐνεργείας, εἴ ποτε πρὸς μεγαλοφυῆ ὑπόθεςιν εἴη παρετκευατμένος, αὐτῷ πολλάκις ὥτπερ ὀργάνψ κεχρημένον καὶ τὴν τῆς νευρᾶς θεραπείαν δι' ἀπορρήτων ἐναρμοτάμενον, ὡς ἄν τὸ χρειῶδες εἰς τὸ μεγαλοπρεπὲς θεμένου οἱ ἀκροαταὶ ὑπερεκπλήττοιντο. [λέγεται μὲν δὴ καί τινος τεχνίτου κιθαρψδίαν διαγωνιζομένου τῆς νευρᾶς ῥαγείτης, ὑπὸ τοῦ κρείττονος] λέγεται μὲν δή τινα κιθαρψδόν τὸν τῆς μουτουργίας ἔφορον θεὸν ἔχοντα

<sup>1</sup> γινώς κετε (aus -έτω?) CVgl. 355, 10 2 Exov CD εὐεργετίαις: (fortwirkende) Offenbarung olkelac] idiac De3/4 bnμιουργός Bildhauer: Plato Rep. VII 529 e (ebenda ποικίλματα, ποικίλλειν) 3 Ergänze: so ist es kein Wunder, wenn auch der göttliche Demiurg in der υλη sich nicht ganz ausdrücken kann (gnostischer Gedanke, vgl. auch 388, 8); dann Rückkehr zu dem Vergleich des Propheten und Musikers 6 ἀναφέρομεν B (verb.  $B^1$ ) CM7 dh aus dei Dδτι δή] ήτοι  $B^*$ ὑπεραιώς $\alpha$ ca C11/12 Sinn etwa: und das um so mehr, wenn er oft dasselbe richtig getroffen hat und ihm dann das Instrument versagt, sodaß er es wieder stimmen muß. Ja sie lieben ihn dann um so mehr. Im Vertrauen darauf will ich die Saiten neu stimmen 11 τοco0το D18 δλως] δμως Oe την κατ' αύτου Θε 14 hatic  $DM^1e$  basic BCM14/15 τ $\hat{\mathbf{u}}$  μουςουρ $\hat{\mathbf{u}}$   $\hat{\mathbf{u}}$  ενδικού μουςουρ $\hat{\mathbf{v}}$   $\hat{\mathbf{v}}$  γρά $\hat{\mathbf{u}}$  ενδικού  $\hat{\mathbf{v}}$  ενδικού  $\hat{\mathbf{u}}$  ενδικού  $\hat{\mathbf{v}}$  ενδικού  $\hat{\mathbf{v}}$  ενδικού  $\hat{\mathbf{v}}$  ενδικού  $\hat{\mathbf{v}}$  ενδικού εν ἐναρμόςαςθε *BCMe* 16 κατά τὴν λύραν  $B^*$ 17 ὥςπερ αὐτῷ πολλάκις Oe, Stellung vielleicht möglich 18 κεχρημένος κατά την De 19 ἐναρμονηςάμενον ε θέμενοι Oe, verb. Keil 20/21 λέγεται κρείττονος fehlt e 22/257, 2 λέγεται — γεγένηται] αναπληρωθήναι έπειδή γάρ τψ κιθαρψδψ έκείνψ τὸν τής μουςουργίας ἔφορον θεὸν ἔχοντι εὐμενή

εὐμενῆ, ἐπειδὴ ἐνατώνιον τὴν κιθαρψδίαν ποιουμένψ ἡ νευρὰ ῥατεῖcα πρὸς ἐμπόδιον τῆς ἀθλήςεως αὐτῷ τετένηται, τὸ παρὰ τοῦ κρείττονος εὐμενὲς ⟨ἐπικαλέςαςθαι· ὅ δὴ καὶ⟩ τὴν νευρὰν ἀνεπλήρωςεν αὐτῷ καὶ τῆς εὐδοκιμήςεως παρέςχε τὴν χάριν. ἀντὶ μὲν τὰρ τῆς νευρᾶς αὐτῷ τέττιτα κατὰ πρόνοιαν τοῦ κρείττονος ἐφιζάνοντα ἀναπληροῦν τὸ κρείττονος καὶ τῆς νευρᾶς φυλάττειν τὴν χώραν, τὸν κιθαρψὸὸν δὲ τῆ τῆς νευρᾶς ἰάςει τῆς λύπης παυςάμενον τῆς νίκης ἐςχηκέναι τὴν εὐδοκίμηςιν.

[7] Οὕτως οὖν καὶ αὐτὸς ὥςπερ αἴςθομαι πάςχειν, ὧ τιμιώτατοι. ἄρτι μὲν γὰρ τὴν ἀςθένειαν καθομολογεῖν ἔοικα καὶ πρὸ βραχέος 10 ἀρρώςτως διακεῖςθαι, ἐν δυνάμει δὲ τοῦ κρείττονος ὥςπερ ἀναπληρωθείςης τῆς περὶ τῶν βαςιλέων μελψδίας ⟨νῦν⟩ μουςουργεῖν. τοιγάρτοι τὸ πέρας τῆς ὡφελείας ἔςται βαςιλέων εὔκλεια· καὶ ⟨γὰρ⟩ ἐκ τῶν ἐκείνων τροπαίων ἡ τοῦ λόγου προθυμία. ἄγε δὴ ἴωμεν· τοῦτο γὰρ ὁ μουςουργὸς βούλεται· ἄγε δὴ ςπεύςωμεν· τοῦτο γὰρ ὁ μουςουργὸς 15 θέλει καὶ πρὸς τοῦτο τὴν λύραν ἥρμοςται καὶ λιγυρώτερον μελψδήςει καὶ προςηνέςτερα μουςουργήςει, ὅςψπερ τὰ τῆς ὑποθήκης μείζονα ⟨ράονα⟩ τὴν ψὸὴν ἔχει.

[8] 'Επειδὴ οὖν εἰς βαςιλέας αὐτῷ μάλιςτα τὰ τῆς λύρας ἐνήρμοςται καὶ τῶν ἐγκωμίων τὸν τόνον ἔχει καὶ τὸν ςκοπὸν εἰς βαςιλι- 20 κοὺς ἐπαίνους, διήγειρε πρῶτον έαυτὸν εἰς τὸν ὕπατον βαςιλέα τῶν ὅλων [ἀγαθὸν] θεὸν καὶ ὑψόθεν ἀρἔάμενος τῆς ψδῆς δευτέρα τάἔει πρὸς τοὺς κατ' εἰκόνα ἐκείνου τὴν ςκηπτουχίαν ἔχοντας καταβαίνει, ἐπειδὴ καὶ αὐτοῖς τοῖς βαςιλεῦςι φίλον τὸ ὑψόθεν κατὰ βαθμὸν τὰ τῆς ψδῆς καθήκειν, καὶ δθενπερ αὐτοῖς τὰ τῆς νίκης πεπρυτά- 25 νευται, ἐκεῖθεν καὶ τὰ τῶν ἐλπίδων κατ' ἀκολουθίαν παράγεςθαι.

ένατώνιον την κιθαρψόίαν ποιουμένψ cuvέβη την νευράν ρατηναι και πρός έμπόδιον της άθλης εως αὐτ $\psi$  γεγενης θαι  $B^{s}$ , um den interpolierten Satz fortzuführen

<sup>2</sup> τῶν ἀθλήςεων p παρά] περί BC $8 \epsilon \dot{\mathbf{p}} = \mathbf{p} \cdot \mathbf{p} \cdot \mathbf{p}$ (am Rand verb.) kal fehlt B, zugefügt  $B^2$ 4 ἀντί] ἄρτι Θε ἐπί Β<sup>2</sup> 9 ὤcπερ fehlt e αίςθάνομαι ρ 10 πρό βραχέως CD 12 περί τὸν βαςιλέα Θε Erg. Keil 13 ψφελείας: der göttlichen Hilfe (vgl. zu 356, 2) êk tŵv] tŵv êE Oe 16 πρός τούτψ ΒΜ zweites και fehlt B, zugefügt B<sup>c</sup> 17 kal fehlt p προςηνέςτερον Β2 28 πρὸς τοῦ *p* ύποθήκης: für ύποθέςεως? Vgl. 856, 17 28/24 καταβαίνειν  $CD^1$  (aber καταβαίνει  $DD^2$ ) 24 τῷ ὑψόθεν СΜ 26 περιάγεςθαι ΒСΜ ἄγεςθαι De

θεόν, δι ἀθάνατος μέν ἐςτι διὰ παντὸς ⟨πρυτανεύων⟩ ἀῖδιός τε καὶ ἐξ ἀϊδίου τὸ κράτος ἔχων, καλλίνικος ⟨δὲ⟩ πρῶτος, ἀφ' οῦ πᾶςαι αἱ νῖκαι εἰς τοὺς ἑξῆς φέρονται διαδεξαμένους τὴν Νίκην. [10] ἐπὶ ἐπαίνους τοίνυν ἡμῖν \*\*\*\* καταβαίνειν ὁ λόγος ἐπείγεται καὶ πρὸς τοὺς τῆς κοινῆς ἀςφαλείας καὶ εἰρήνης πρυτάνεις, βαςιλέας, οἱς πάλαι μάλιςτα τὸ κῦρος παρὰ τοῦ κρείττονος θεοῦ κεκορύφωται, οἱς ἡ νίκη πρὸς τῆς ἐκείνου δεξιᾶς πεπρυτάνευται, οἱς τὰ βραβεῖα καὶ πρὸ τῆς ἐν πολέμοις ἀριστείας προευτρέπιςται, ὧν τὰ τρόπαια καὶ πρὸ τῆς ευμπλοκῆς ἵςταται, οἱς οὐ τὸ βαςιλεύειν μόνον ἀλλὰ καὶ τὸ ἀριστεύειν ς συντέτακται, οῦς καὶ πρὸ τῆς κινήςεως ἐκπλήττεται τὸ βάρβαρον. \*\*\*\*

[11] 'Αλλὰ cπεύδει ὁ λόγος εἰς ἀρχὰς καταλῦςαι τὸ τέρμα καὶ εἰς εὐφημίαν τοῦ κρείττονος, ἔπειτα δὲ καὶ τῶν θειοτάτων βαςιλέων τῶν τὴν εἰρήνην ἡμῖν βραβευόντων περατῶςαι τὸν λόγον. ὥςπερ γὰρ 16 ἐκ τοῦ κρείττονος καὶ τῆς ἄνω δυνάμεως ἠρξάμεθα, οὕτως εἰς αὐτὸ πάλιν τὸ κρεῖττον ἀντανακλάςομεν τὸ πέρας \*\*\*\* καὶ ὥςπερ ὁ ἥλιος, τρόφιμος ὧν πάντων τῶν βλαςτημάτων, αὐτὸς πρῶτος ἀναςχὼν τῶν καρπῶν τὰς ἀπαρχὰς καρποῦται χερςὶ μεγίςταις, ὥςπερ εἰς ἀπόδρεψιν τῶν καρπῶν χρώμενος ταῖς ἀκτῖςι — καὶ χεῖρες αὐτῷ αἱ ἀκτῖνες τὰ τῶν φυτῶν ἀμβροςιωδέςτατα πρῶτον ἀποδρεπομένψ. —, οὕτω δὴ καὶ ἡμῖν ἀπὸ τοῦ κρείττονος ἀρξαμένοις καὶ τῆς ἐκείνου ςοφίας τὴν ἀπόρροιαν δεξαμένοις καὶ ταύτην εἰς τὰ ἡμέτερα τῶν ψυχῶν ὑπερουράνια φυτὰ

<sup>1 €</sup>E fehlt e 2 Erg. Plasberg 3 ele ton éxige Oe, verb.  $B^{\circ}$ διαδεξάμενοι BM διαδεξάμεναι CDe, verb. Keil Nίκην persönlich Plasberg 4 καταβαίνει B (verb.  $B^{3}$ ) δ τοὺς] τῶν p 6 θεο0 vielleicht zu 7 πρός  $B^{2}e$  πρό Otilgen 8  $\tau \hat{\eta} c$ ]  $\tau \hat{o} \hat{c} B$ άριςτείας  $C^2$ Lücke B άρρωςτίας B¹CDMe; vgl. Menander Περί ἐπιδεικτικῶν Walz Rhet. gr. IX 224, 6: ἐπιτείνας τῷ καιρῷ τῆς ἀριςτείας καὶ τῆς ςυμπλοκῆς 10 νική-11 Der eigentliche Preis der Könige fehlt cewc B (verb.  $B^{*}$ ) 12 Neue Überschrift: περι εὐφημίας τοῦ κρείττονος και ἐγκώμιον βαςιλέως Ot "Οροι 'Αςκληπιού πρός "Αμμονα βαςιλέα. περί εὐφ, κτλ. βιβλίον τ' p 12 είς τὰς άρχὰς B, verb. B° 14  $\tau \hat{\mathbf{w}} \mathbf{v}$  fehlt B, zugefügt  $B^1$ την fehlt De 15 ἐκ το0] τι το0 M, verb. M° 16 Vielleicht ἀντανακλάςωμεν ó fehlt M 17 τρόφιμος ὤν: vgl. S. 29 Gebet VII 5: ἐκαρποφόρηςεν τὰ φυτά co0 γελάςαντος. Daß die Schöpfung hier zu wenig hervorgehoben ist, erschwert das Verständnis des Vergleichs Vielleicht πρώτον 20 άποδρεπόμενα BCάποδρεπόμεναι  $DB^2M^2e$  άποδρεπόμενος  $C^2$  unlesbar M21 ἀρξαμένοις: vom Lebensanfang της  $D^1Me$  τοις BCDpelav D22 Leichter wäre είς τὰ τῶν ἡμετέρων ψυχών. ὑπερουράνια φυτά sind die Seelen, weil sie aus der 'Ογδοάς stammen

καταχρωμένοις πάλιν εἰς αὐτὸ τυμναςτέον τὰ τῆς εὐφημίας, ῆς αὐτὸς ἡμῖν ἐπομβρήςει τὴν βλάςτην ἄπαςαν. [12] θεῷ μὲν ⟨οὖν⟩ πανακηράτψ \*\*\* καὶ πατρὶ τῶν ἡμετέρων ψυχῶν πρὸς μυρίων ςτομάτων καὶ φωνῶν τὴν εὐφημίαν ἀναφέρεςθαι πρέπει, καὶ εἰ μὴ τὸ πρὸς ἀξίαν ἔςτιν εἰπεῖν ἐφαμίλλους οὐκ ὄντας τῷ λέγειν. οὐὸὲ τὰρ οἱ δ ἀρτιγενεῖς ὄντες τὸν πατέρα πρὸς ἀξίαν ὑμνεῖν ἔχουςι, τὰ ὸὲ κατὰ ὑύναμιν αὐτοῖς πρεπόντως ἀποδιδόαςι καὶ συγγνώμην ἔχουςιν ἐνταῦθα. μάλλον ὸὲ αὐτὸ τοῦτο εὔκλεια τῷ θεῷ τὸ μείζονα αὐτὸν εἶναι τῶν ἑαυτοῦ γεννημάτων καὶ τὰ προοίμια καὶ τὴν ἀρχὴν καὶ μεςότητα καὶ τέλος τῶν εὐφημιῶν τὸ ὁμολογεῖν τὸν πατέρα ἀπειροδύναμον καὶ ιο ἀπειροτέρμονα.

[13] Ούτωςὶ δὲ καὶ τὰ βαςιλέως. φύςει τὰρ ἡμῖν τοῖς ἀνθρώποις **ὥ**ςπερ ἐκγόνοις ἀπ' ἐκείνου τυγχάνουςι τὰ τῆς εὐφημίας ἔνεςτιν' αἰτητέον δὲ τὰ τῆς συγγνώμης, εἰ καὶ μάλιστα ταῦτα πρὸ τῆς αἰτήςεως ούχ ὅπως ἔςτι ⟨ἐπὶ⟩ τῆς ἀδυναμίας ἀποςτρέφεςθαι τὸν πατέρα, ἀλλὰ καὶ χαίρειν ἐπὶ τῆς ἐπιτνώςεως. ούτωςὶ δὲ καὶ ἡ γνῶςις τοῦ παντός, ήπερ ζωὴν πᾶςι πρυτανεύει \*\*\*\* καὶ τὴν εἰς θεὸν εὐφημίαν, ἡν ἡμῖν έδωρής ατο. [14] δ θεός γάρ, άγαθὸς ὑπάρχων καὶ ἀειφεγγής καὶ ἐν έαυτῷ διὰ παντὸς τῆς οἰκείας ἀειπρεπείας ἔχων τὸ πέρας, ἀθάνατος 20 δὲ ὢν καὶ ἐν αύτῷ τὴν ἀτελεύτητον λῆξιν περιέχων καὶ διὰ παντὸς άέναος, ἀπὸ τῆς ἐκεῖςε ἐνεργείας καὶ εἰς τόνδε τὸν κόςμον παρέχων τὴν ἐπαγγελίαν εἰς διαςωςτικὴν εὐφημίαν \*\*\*\*\* οὐκ ἔςτιν οὖν ἐκεῖςε πρός άλλήλους διαφορά, οὐκ ἔςτι τὸ άλλοπρόςαλλον ἐκεῖςε, άλλὰ πάντες ξη φρογούς, μία δε πάντων πρόγγως, είς αὐτοῖς γούς [ό 25 πατήρ], μία αἴςθηςις δι' αὐτῶν ἐργαζομένη τὸ ⟨γὰρ⟩ εἰς ἀλλήλους φίλτρον ξρως δ αὐτός, μίαν ξργαζόμενος άρμονίαν τῶν πάντων.

<sup>2</sup> επομβρήτη De άπαςα B, verb. B<sup>2</sup> 8 Ergänze etwa: καὶ μυρίων  $DMB^{1}e$  μυςτηρίων BC4 kai el: für el kai παναρίςτψ 9 ἀρχὴν] χάριν Oe 12 βατιλέω 13 ἀπ' ἐκείνου — ἔνεττιν  $B^1$  über Rasur δ (λόγους) είπειν und τψ Keil 12 βατιλέως] ήμέτερα Keil, vgl. die Zusätze 14 καὶ τὰ μάλιςτα ΒСΜ 15 Erstes kal fehlt B, zugefügt  $B^{\circ}$ τὰ τῆς  $B^2$  17 ἐπὶ τῆ ἐπιγνώς ει  $B^2$  18 Sinn etwa: die γνώς ις macht uns Gott wohlgefällig und unser Loblied 19 και αξιφεγγής fehlt e 21 ἐν ἐαυτῷ *BM* 22 dévvaoc Oe; dévaoc 20 αὐτῷ oder αὑτῷ *Oe* als Beiwort Gottes auch Κήρυγμα Πέτρου Fr. 2 Preuschen καὶ fehlt De 23 ἀπαγγελίαν ε (wegen ἀπὸ vielleicht richtig) 23/27 Die Schilderung des göttlichen Wesens soll auf die βατιλεῖτ übertragen werden und ist hauptsächlich für sie gemacht 25 πάντες εὖ φρονοῦςι De27  $\delta$  Epwc  $\delta$   $\alpha \delta \tau \delta c$  De

[15] Ούτω μέν δὴ τὸν θεὸν εὐφημήςωμεν άλλά δὴ καταβαίνωμεν καὶ ἐπὶ τοὺς δεξαμένους παρ' ἐκείνου τὰ ςκῆπτρα. δεῖ τὰρ ἀπὸ βαςιλέων ἀρξαμένους καὶ ἀπὸ τούτων ἀςκουμένους ἤδη καὶ ςυνεθίζειν έαυτούς είς εγκώμια καὶ γυμνάζειν τὴν πρὸς τὸ κρεῖττον εὐςέβειαν, 5 καὶ τὴν μὲν πρώτην καταρχὴν τῆς εὐφημίας ἀπὸ τούτου ἀςκεῖν, τὴν δὲ ἄςκηςιν διὰ τούτου γυμνάζειν, ἵνα ἐν ἡμῖν ἢ καὶ ἡ γυμναςία τῆς πρός τὸν θεὸν εὐςεβείας καὶ ἡ πρὸς τοὺς βαςιλέας εὐφημία. [16] δεῖ τάρ καὶ τούτοις ἀποδιδόναι τὰς ἀμοιβὰς τοςαύτης ἡμῖν εἰρήνης εὐετηρίαν άπλώςαςι. βαςιλέως δὲ ἀρετὴ καὶ τοὔνομα μόνον εἰρήνην 10 βραβεύει βατιλεύτ γάρ διὰ τοῦτο εἴρηται, ἐπειδή βάτει λεία τή κορυφαιότητι κατεπεμβαίνει καὶ τοῦ λόγου τοῦ εἰς εἰρήνην (τείνοντος) κρατεί. καὶ ὅτι γε ὑπερέχειν πέφυκε τῆς βαςιλείας τῆς βαρβαρικῆς \*\*\*\*\* ὥςτε καὶ τοὔνομα ςύμβολον ⟨εἶναι⟩ εἰρήνης. τοιγάρτοι καὶ έπηγορία βαςιλέως πολλάκις εὐθὺς τὸν πολέμιον ἀναςτέλλειν πεποίηκεν. 16 άλλὰ μὴν καὶ οἱ ἀνδριάντες οἱ τούτου τοῖς μάλιςτα χειμαζομένοις δρμοι τυγχάνουςιν εἰρήνης. ἤδη δὲ καὶ μόνη εἰκὼν φανεῖςα βαςιλέως ένήργηςε τὴν νίκην καὶ τὸ ἄτρομόν τε καὶ ἄτρωτον προυξένηςε τοῖς **ἐνοικοῦςιν.** \* \* \* \*

<sup>1</sup> εὐφημίςωμεν B (verb.  $B^1$ ) Dκαταβαίνομεν Ο 2 ἀπὸ τῶν 3 kal hon cuv. Oe, verb. Keil 4 γυμνάζειν] ύμνείν Θε 5 ἀπὸ τούτου ἀςκεῖν] ἀπὸ το0 ἐναςκεῖν 0 ἀπὸ τούτου ἐναςκεῖν e. τούτου ist 6 èv hhîv  $\eta$  nach yuhvacia D7 τον fehlt BVgl. Menander Περί ἐπιδεικτικῶν Walz IX 214, 7: ὅτι δύο τὰ μέγιστα τῶν ύπαρχόντων εν τῷ βίῳ τῶν ἀνθρώπων ἐςτίν εὐςέβεια περί τὸ θεῖον και τιμή περί τὸν βαςιλέα (vgl. 214, 14: βαςιλέως εὐφημία) 8 τούτων De ρίαν De εὐκτηρίαν BC unleserlich M8/10 Zu dem Gedanken vgl. Philo Leg. Alleg. III § 79-81 Cohn 10/11 ἐπειδή τή βαςιλεία καὶ (καὶ τη ε) κορυφαιότητι Θε 11 του είς εἰρήνην] και της εἰρήνης De βαςιλεύς von βάζει λείως abgeleitet (Keil). Hermes-Logos ist Friedenstifter 12 πε-13 Erg. Keil 14 ἐπηγορία: für προτηγορία, Name ριέχειν p πεποίηκεν] πέφυκεν Θε 15 χειμαζόμενοι D16 εἰκών: wohl das bei der Thronbesteigung in die Städte gesendete Bild (daher evolkouciv); vgl. Mommsen Staatsrecht <sup>8</sup> II <sup>2</sup> S. X A. 1 18 Der Schluß der Rede ist verloren

## Zusätze und Berichtigungen.

Zu S. 9ff. Ein Seitenstück zu den Visionen des Zosimos und des Nechepso bietet die aus dem Griechischen ins Arabische übersetzte Himmelswanderung des Krates (Berthelot, La chimie au moyen âge III 44, vgl. S. 268 A. 1). Der Eingang der Vision (p. 46): tandis que j'étais en train de prier . . . . je me sentis tout à coup emporté dans les airs, en suivant la même route que le soleil et la lune erinnert durchaus an Nechepso. Krates sieht dann den Hermes Trismegistos, un vieillard, le plus beau des hommes, assis dans une chaire (καθέδρα); il était revêtu de vêtements blancs et tenait à la main une planche de la chaire, sur laquelle était placé un livre (vgl. Hermas Vis. I 2, 2: βλέπω κατέναντί μου καθέδραν λευκήν ΕΕ ερίων χιονίνων γεγονυῖαν μεγάλην· καὶ ήλθεν γυνή πρεςβθτις ἐν ἱματιςμῷ λαμπροτάτψ, ἔχουςα βιβλίον εἰς τὰς χεῖρας, καὶ ἐκάθιςεν μόνη, vgl. auch die Fortsetzungen). Ein Engel belehrt ihn und mahnt ihn vor jeder Belehrung: écris ceci oder rédige ton livre d'après les informations que je t'ai données; sache que je suis avec toi et que je ne t'abandonnerai pas, tant que tu n'auras pas achevé ton entreprise (vgl. oben S. 230). Trotzdem wird die Offenbarung unterbrochen: Lorsqu' il m'eut fait bien comprendre toutes ces choses, il disparut et je revins à moi-même. J'étais comme un homme qui se réveille la tête lourde et troublé par son sommeil. — Alors je demandai à l'Éternel des Éternels de me recommander à cet ange, de telle façon que je pusse achever de lui les révélations qu'il avait commencées sur la nature des choses. Je me mis à jeûner, à prier, à rester en contemplation, jusqu' à ce qu'enfin l'ange m'apparut. (Dies Verfahren die Vision zu erzwingen entspricht genau der Angabe des ägyptischen Priesters oben S. 34). Die Offenbarung vollzieht sich in beständigen Wechselreden, die stark an Hermetische Dialoge erinnern. Dann wird sie wieder unterbrochen: Pendant que je causais avec mon interlocuteur et que je lui demandais d'ajouter d'autres éclaircissements . . . je perdis tout à coup connaissance, après la disparition du soleil, et je me vis comme dans un songe transporté dans un autre ciel et un nouveau firmament. Er sieht hier den Tempel des Ptah und das Standbild der Venus (Isis), das zu ihm redet. Auch weiterhin begegnen Unterbrechungen wie: à ce moment je me réveillai et je me retrouvai à l'endroit que j'occupais auparavant dans ce ciel, odor: à ce moment mes yeux se fermèrent malgré moi, et sous l'empire de mes préoccupations je m'endormis. Der Traum führt Krates endlich zur Erde zurück. — Krates und Zosimos zusammen geben uns einen Begriff von der Anlage und dem Charakter der ägyptisch-hellenistischen Visionsliteratur, die für die hellenisierte ägyptische Religion von entscheidender Bedeutung ist.

Zu S. 21 Gebet III V. 7. Vielleicht ist das überlieferte τῷ Αἰθιοπικῷ κυνοκεφάλψ cou τῷ κυρίψ τῶν χιόνων zu halten; gemeint wäre dann der Gott des Schnees (vgl. S. 280). Der für Hermes eingetretene Michael ist ja Engel des Nils (Wassers) und des Schnees. Danach wäre dann auch der hpj-Thot des koptischen Zaubers (vgl. S. 118) als Nilgott, nicht als Totengott zu deuten.

Zu S. 30 Z. 3 von oben. Daß der Aίων gebeten wird τέλει πάσας χάριτας, ist beachtenswert, da sich an anderer Stelle der Magier ή Χάρις τοῦ Αἰωνος bezeichnet (S. 185). Es scheint, daß der Αίων (᾿Αγαθὸς δαίμων) als πλήρωμα χάριτος gedacht ist. Zu vergleichen wäre Ev. Joh. 1,14: πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας, 16 ἐκ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἡμεῖς ἐλάβομεν καὶ χάριν ἀντὶ χάριτος.

Zu S. 38 A. 8. Die Stelle des Macrobius hatte ich wie Preller-Jordan (Röm. Myth. I 172) u. a. gedeutet. Richtiger bezieht Dr. Plasberg die Anfangsworte qui cuncta fingit eademque regit nicht auf Janus, sondern den Urgott, welcher die zwei Kräfte des κόςμος in der einen (Janus) zusammenfaßt. Dann fällt der Zwang an einen Katechismus zu denken fort. Hierfür spricht vielleicht auch der Anfang der theologischen Darlegung im Asklepios des Pseudo-Apuleius (c. 8): dominus et omnium conformator quem recte dicimus deum e. q. s. (vgl. Lactanz IV 6,4). Für Messalla war also der Αιών der δεύτερος θεός (vgl. oben S. 274 ff.).

Zu S. 44 Z. 10 von oben. Ein Zeugnis für die Verbreitung des Kults der Isis scheint auch Ptolemaios *Tetrab*. II 3 p. 64,14 zu geben, der von den Völkern Zentralasiens sagt: cέβουςι τὸν μὲν τῆς ᾿Αφροδίτης (ἀςτέρα) Ἦχιον ὁνομάζοντες, τὸν δὲ τοῦ Κρόνου Μίθραν Ἦχιον (Boll, Sphaera 313 A. 3).

Zu S. 52 A. 3. Die Plejaden treten in der zweiten Fassung des Salomon-Testaments für die Planeten ein, weil sie nach einer andern astrologischen Lehre den ersten Rang unter den Fixsternen einnehmen. Asklepiades von Myrlea (Athenaios XI 490 c), welcher dieser Lehre folgt, nennt sie τυμφυεῖτ ἀλλήλαιτ και τυνεζευγμέναι. Auch in dem Zauber bei Wessely Abh. d. K. K. Ak. 1898 S. 50 Z. 895, Kenyon Greek. Pap. Cat. S. 110 Z. 831 erscheint der Engel der Plejaden als Herrscher über viele (oder alle?) andern Engel.

Zu S. 55 A. 8. Die Aufzählung der βάρβαρα und ἄτημα ὁνόματα in den ägyptisch-griechischen Gebeten scheint sich nach Porphyrios (Eusebios Praep. ev. V 10) schon bei Chairemon gefunden zu haben. — Daß sich bei dieser Auffassung der Glossolalie das Urteil über die Erzählung des Pfingstwunders wesentlich günstiger stellt als in der üblichen Auffassung, brauche ich kaum auszuführen. Daß der Verfasser der Apostelgeschichte von dem Wesen der Glossolalie keine Ahnung mehr gehabt habe, wird man nicht mehr behaupten können. Das χάριτμα hat bei dieser Gelegenheit und gegenüber einer bunt zusammengesetzten Menge eine andere Bedeutung als im Gemeindekult; nur hierauf legt der Erzähler den Ton.

Zu S. 70 A. 2. Daß Chairemon den Kult beibehalten, ja gelehrt hat, geht mit voller Sicherheit aus dem Spott des Porphyrios bei Eusebios Praep. ev. V 10 hervor. Der stoische Philosoph und Lehrer des Kaisers, dessen Schrift für die Folgezeit ähnliche Bedeutung gehabt zu haben scheint wie auf dem Gebiet römischer Religion Varros Antiquitates rerum divinarum, fand in der ägyptischen Religion nicht nur die Lehre von der Sternenmacht, sondern auch

die Mittel, sie zu brechen und die Götter (oder Sterne) zu zwingen. Seine Schriften boten ähnliche Zaubersprüche, wie wir sie jetzt in den Papyri lesen. Die ganze Roheit, aber auch den mystischen Reiz, den diese Verkündigung damals noch hatte, können wir aus dieser Stelle und aus der Isis-Lehre (vgl. oben S. 229) erkennen. Freilich bezieht sich dies Brechen der είμαρμένη und die Offenbarung der Götter zunächst nur auf das äußere Geschick (vgl. Porphyrios: περί δραπέτου εύρέςεως, ἢ χωρίου ἀνῆς, ἢ γάμου εἰ τύχοι, ἢ ἐμπορίας), nicht aber auf das Heil der Seele, die εὐδαιμονία. Dürften wir diese Worte auch noch im wesentlichen auf Chairemon beziehen, so würde sich uns erklären, warum Jamblich dem Chairemon den Bitys entgegenstellt, und wir würden für die jüngeren Hermetischen Schriften (vgl. oben S. 103 und 107) Verständnis gewinnen; sie knüpfen an diese Behauptung an.

Zu S. 75 Z. 24 von oben. Die Angabe ist ungenau; auch der unterste Planet hat hier zufällig nur einen Dämon; mehrere Systeme sind vermischt.

Zu S. 88 ff. Gerade der Eingang des XXIV. Buches ist schon zur Zeit der ersten Verschmelzung ägyptischer und griechisch-orphischer Lehren benutzt worden, vgl. Diodor I 96, 6, 7.

Zu S. 89 Z. 25 von oben lies II. 14, 201. 246, nicht 24, 201. 246.

Zu S. 104 Z. 9 von oben. Die Einleitung der Πτολεμαϊκαι βίβλοι scheint in dieser Literatur konventionell gewesen zu sein. In dem von Berthelot (La chimie au moyen âge III 121) übersetzten arabischen Ostanesbuch wird als alte Inschrift einer Stele zitiert: n'aves-vous pas entendu raconter qu'un certain philosophe (ein ägyptischer Priester) écrivit aux mages, habitants de la Perse, en leur disant: »j'ai trouvé un exemplaire d'un livre des anciens sages; mais ce livre étant écrit en persan, je ne puis le lire. Envoyez-moi donc un de vos sages, qui puisse me lire l'ouvrage que j'ai trouvé.« Es ist die Einleitung einer älteren Schrift, welche persische und ägyptische Lehren vereinigen wollte (vgl. die Fortsetzung und die Nachahmungen, Berthelot ebenda II 309 und unten den Nachtrag zu S. 107). Ähnlich scheint der oben S. 187 angeführte Eingang des Buches Sophe anzudeuten, daß dieser ägyptische Priester eine Schrift des Gottes der Juden gefunden hat und nun eigene und jüdische Lehre vermischt bieten will.

Zu S. 104 A. 6. Vgl. Pseudo-Cyprian De montibus Sina et Sion c. 4 und das slavische Henochbuch 30,18 (Harnack, Texte und Unters. XX 3 S. 144).

Zu S. 105. Darauf, daß auch in der Wiederholung des Wortes ἄκακον ein Hinweis auf Hesiods ἀκάκητα Προμηθεύς (Theog. 614) liegt, macht mich Dr. Plasberg aufmerksam. Mit Recht hebt er hervor, daß die Gleichsetzung des Prometheus und Ἄνθρωπος ursprünglich wohl selbständig war und von Zosimos einer älteren Quelle entnommen ist.

Zu S. 107. Was die Erwähnung der ἄδυτα τῶν ᾿Αμμουνε(ων bei Philon von Byblos und Bitys soll, zeigt uns die alchemistische Schrift des Pibechios (Horus) bei Berthelot, La chimie au moyen âge II 309 ff. Pibechios hat in Ägypten ein Buch des Ostanes in persischer Sprache gefunden und bittet den persischen Magier Osron, ihm die Deutung der persischen Schriftzeichen zu übermitteln. Es folgt die Übersetzung des Buches, das Ostanes "Krone" genannt und Pibechios Ἑλληνιστὶ καὶ Αίγυπτιστί (vgl. oben S. 104 Z. 10) übersetzt hat.

Der Anfang ist leider verloren; doch erkennen wir, daß Hermes dem König Amon alle Weisheit enthüllt und ein Buch von 365 Abschnitten gewiesen hat (vgl. Manetho bei Jamblich VIII 1). Seine Schüler fügten weitere Lehren hinzu und erklärten dem König die heiligen "Stelen" des Hermes. Amon schrieb die göttliche Lehre auf sieben große Stelen und barg sie in einem doutov. Sieben Tore verschließen es; das eine von Blei, das andere von Electrum, das dritte von Eisen, das vierte von Gold, das fünfte von Kupfer, das sechste von Zinn, das siebente von Silber (es sind, wie schon Berthelot sah, die sieben Tore der Mithrasmysterien). Der König zeichnete auf sie geheime Zeichen, wie die Schlange, die sich in den Schwanz beißt, und befahl sie nur den Priestern und Schülern des Meisters zu öffnen. — Zu Grunde liegt die ältere Vorstellung, daß die wahre γνῶςις nur in der Himmelswanderung erworben wird. Ich verfolge sie zunächst noch etwas weiter. In den syrischen Excerpten aus Zosimos (Berthelot a. a. O. 262) spricht dieser von einem aus Electrum gefertigten Zauberspiegel (dem ägyptischen Gottesauge), der in dem "Tempel der sieben Tore" steht; er beruft sich auf ein Buch Cercle des prêtres. Die sieben Tore entsprechen den sieben Himmeln. Der Spiegel ist das πνεθμα θείον. Wenn die Seele sich in ihm schaut, sieht sie ihre Flecken und Fehle, reinigt sich, nimmt das πνεθμα als Vorbild und wird selbst πνεθμα. Theosebeia soll sich über die Erdensphäre erheben, sich in diesem Spiegel betrachten und dann ihre Schüler diesen Aufstieg zu Gott lehren, damit sie ihre Seelen errette. Die Übereinstimmung mit einer anderen ähnlichen Mahnung des Zosimos (oben S. 214 A. 1) läßt m. E. an der Echtheit des Stückes keinen Zweifel aufkommen. Eine dritte Rezension bietet die arabische Übersetzung einer anderen Schrift des Ostanes (Berthelot a. a. O. III 119). Der alte Text beginnt damit, dass Ostanes in heißer Sehnsucht Gott um Offenbarung anfieht. Dann heißt es: pendant que je dormais sur ma couche, un être m'apparut en songe et me dit: »lêve-toi et comprends (vóci) ce que je vais te montrer.« Je me levai et partis avec ce personnage. Bientôt nous nous trouvâmes devant sept portes si belles que jamais je n'en avais vu de parcilles. » Ici, me dit mon quide, se trouvent les trésors de la science que tu cherches.« Allein zum Eintritt bedarf man Schlüssel, die ein Ungetum behütet und nur auf eine bestimmte, formelhafte Bitte zur Verfügung stellt. Innen sieht Ostanes dann eine Stele mit sieben Inschriften in sieben verschiedenen Sprachen. Die Texte sind alchemistisch umgestaltet, doch zeigen einzelne Satze wie: à l'origine des éléments primitifs étaient le feu et l'eau noch den Sinn der theologischen Vorlage. Als Ostanes sich dann aus dem Himmel entfernen muß, trifft er auf einen Greis von wunderbarer Schönheit (Hermes, vgl. oben S. 361), der seine Hand ergreift und ihn dadurch zum τετελειωμένος macht. Er preist Gott für diese Gnade. Auch diese Schriften können uns von der ägyptischgriechischen Offenbarungsliteratur eine Vorstellung geben. Es ist schwerlich zufällig, daß Zosimos gerade in diesem Zusammenhang eine Schrift Salomons über die sieben Himmel erwähnt. Sie mag das Vorbild der erhaltenen Hechaloth gewesen sein (vgl. S. 189 A. 1).

Zu S. 117 A. 6. Die Häufigkeit des Wortes δορυφορείν gerade in der religiösen Literatur mag mit der astrologischen Anschauung von δορυφόροι der Hauptsterne (Götter) zusammenhängen.

Zu S. 126 A. 2. Ein weiteres Zitat gibt der syrische Auszug aus Zosimos bei Berthelot, La chimie au moyen âge II 212: on a à ce sujet le témoignage d'Agathodémon, dans le livre adressé à Osiris.

Zu S. 135. Horus (Arès) erscheint öfters in der aus dem Griechischen übersetzten arabischen alchemistischen Literatur als Verfasser heiliger Schriften neben Hermes, Agathodaimon u. a.

Zu S. 136 Z. 13 von oben. Auch von Nechepso heißt es in einem anonymen syrischen Text (Berthelot, La chimie au moyen âge II 328), daß er die Schreibtafeln des Hermes Trismegistos gefunden habe: il s'approcha et tomba sur sa face; il supplia Dieu que les choses écrites lui fussent révélées. Après quatre jours . . . (der Rest fehlt). Das könnte aus Nechepso selbst stammen (vgl. oben S. 119); jedenfalls ist die Erfindung ägyptisch.

Zu S. 141. Den mythologischen Anhalt der alchemistischen Schrift der Isis an ihren Sohn finden wir bei Diodor (I 25), der nach Hekataios berichtet: εύρεῖν δ' αὐτὴν (τὴν Ἰςιν) καὶ τὸ τῆς ἀθαναςίας φάρμακον, δι' οῦ τὸν υίὸν \*Ωρον, ὑπὸ τῶν Τιτάνων ἐπιβουλευθέντα καὶ νεκρὸν εὑρεθέντα καθ' ὕδατος, μὴ μόνον άναςτήςαι, δούςαν την ψυχήν, άλλα και της άθαναςίας ποιήςαι μεταλαβείν. Gewiß ist die Sage etwas anders gewendet, wenn Isis in unserer Schrift, weil ihr Sohn gegen den tückischen Typhon ziehen will, in das Heiligtum des Hormahudti eilt, um das tiefste Geheimnis der Chemie zu gewinnen; aber der Sinn kann auch hier nur sein, daß sie den Trank der Unsterblichkeit sucht. Ihn bringt der Gott und will sich durch ihn derart mit Horus vereinigen, daß er dieser wird, und dieser er. Genau so knüpft der Berliner Zauberpapyrus (oben S. 227) die Hoffnung auf Unsterblichkeit ausdrücklich an das Gewinnen des δαίμων πάρεδρος, also das Innewohnen des Gottes. Das ist uralte Anschauung; der Tote lebt im Jenseits, weil er Osiris ist; die Formel cù γάρ ἐγώ, και έγω cú gibt die Begründung der Hoffnung auf ein ewiges Leben, zugleich freilich auch den Ausdruck für die ἀποθέωτις im Zauber und im mystischen Schauen. Hierdurch erklärt sich zugleich die Anschauung von Poimandres § 21, 22. Wer den Noûc empfangen hat, ist unsterblich; der Noûc ist der πάρεδρος δαίμων (vgl. S. 230). Für das Eintreten des Gottes in den Menschen kennt der Berliner Zauberpapyrus zwei Vorstellungen: der Mensch empfängt das cπέρμα θεού in der cuvoucía oder durch einen Trank (vgl. S. 228), dort Milch und Honig, im Totenkult Wasser, das Osiris der Seele bietet. Auch in der alchemistischen Schrift wird das Wasser, das Chnuphis, der ja für Osiris eingetreten ist, vom Himmel niederbringt, ursprünglich das Lebenswasser sein. In der Κόρη κόςμου reicht es Isis ihrem Sohne vor der Offenbarung, aber diese selbst ist ja der ἀπαθανατιςμός und schließt damit, daß Horus den Hymnus der ἀποθέωςις lernt. — Die alchemistische Isis-Schrift zeigt besonders klar, wie eng diese ganze Literatur mit der theologischen zusammenhängt und wie sie von ihr Einkleidungen und Grundgedanken entlehnt.

Zu S. 166 ff. Eine Bestätigung meiner Annahme, daß die Harraniter die ägyptisch-hellenistische Offenbarungsliteratur übernommen haben, sehe ich darin, daß die arabische alchemistische Schriftstellerei, die ganz aus der ägyptisch-griechischen hervorwächst, in den Kreisen der Harraniter entsteht.

Zu S. 176 Z. 5 von oben: Daß Kralls Deutung "Helmis Kaiser" unmöglich

ist, weist mir nachträglich Prof. Spiegelberg nach (es heißt: ὁ Ῥωμαῖος Καῖταρ). Das äußere Zeugnis dafür, daß Augustus in Ägypten dem Hermes gleichgesetzt ist, fällt damit fort.

Zu S. 192 Z. 7 von oben. Den Gedanken des Redaktors können wir durch einen Vergleich mit der S. 364 (Anfang) exzerpierten Schrift des Ostanes noch genauer feststellen. Hermes ist auch dort der Lehrer der ägyptischen Religion und seine Schüler verkünden sie dem König Amon, der sie dann gewissermaßen offiziell einführt. Kapitel XVI und XVII haben also von Anfang an zu dem Corpus gehört, weil sie für die Heilsgeschichte, die sich in ihm nach dem Plan des Redaktors spiegeln soll, unentbehrlich sind. Um so glaublicher ist, daß dann auch Kap. XVIII nicht zufällig hinzugekommen, sondern mit Absicht hierher gestellt ist. Auch wenn es dem Kaiser nicht wirklich überreicht war, läßt sich aus ihm die Zeit der Zusammenstellung bestimmen.

Zu S. 257 Z. 10 von oben. Ein Beispiel bietet der große Pariser Zauberpapyrus, Wessely, Abh. d. K. K. Ak. 1888 S. 105 Z. 2427: είς δὲ τὸν δράκοντα (γράφε) τὸ ὄνομα τοῦ ᾿Αγαθοῦ δαίμονος, ὅ ἐςτιν ὡς λέγει Ἐπαφρόδιτος [ιδ ἐςτιν] τὸ ὑπὸκείμενον φρη αν ωι φωρχρω φννν ρορψις οροχωωϊ ώς δὲ ἐν τῷ χάρτη, δν εύρον, μετεβλήθη τὸ πραγματικόν, ούτως 'Αρπόκρατες (αρπον Wess.) Χνούφι. Der Hergang ist folgender: Der Schreiber oder Verfasser hat die lange Zauberhandlung in einem anonymen alten Papyrus gefunden. Hier trug der Gott noch einfach den offiziellen Namen; vgl. in dem Berliner Zauberpapyrus oben S. 143: 'Αγαθός δαίμων 'Αρπόκρατες (αρπον Parthey) Χνοθφι. Denselben Zauber bot das Buch eines Magiers oder Propheten Epaphroditos, nur hatte dieser auf Grund seiner γνῶςις den mystischen Namen eingesetzt. Die Auffassung dieser mystischen Namen gibt der S. 25 ff. angeführte Lichtzauber trefflich wieder: έπικαλουμαι, ψε έπικαλουνταί σε οί τρεῖς κυνοκέφαλοι (die drei Sonnengötter des Krates-Gebetes, oder der Sonnengott in den drei Gestalten als Kind, Mann und Grois) οἴτινες cuμβολικψ cχήματι δνομάζουςίν cou το άγιον δνομα α εε ηηη uu ooooo uuuuu wwwwwww. Warum gerade der Kynokephalos den Namen von 28 Buchstaben nennt, ist S. 265 erklärt. Das ἄcημον ὄνομα gehört dem Dialekt der Engel oder Götter an und ist symbolisch gebildet.

Zu S. 265 A. 3 und S. 300 A. 1. Entsprechend der Erde ist natürlich der Himmel geteilt, da jedes Volk doch seinen Stern und Engel haben muß. Daher ist Plinius N. h. II 110 zu erklären: patrocinatur vastitas caeli, immensa discreta altitudine in duo atque septuaginta signa. hae sunt aut rerum aut animantium effigies, in quas digessere caelum periti. Boll (Sphaera 389) hat die Zusammenhänge astrologischer und religiöser Spekulationen nicht erkannt.

Zu S. 266 ff. Die Vermutungen über die Anlage des Hauptwerkes des Zosimos scheinen mir durch die Bezeichnung der einzelnen Bücher in den drei größeren syrischen Exzerpten (das eine in neun, das andere in zwölf Büchern) nicht widerlegt, wiewohl in ihnen die allgemein üblichen Zahlzeichen eingesetzt scheinen. Ob wir aus ihnen erschließen dürfen, daß je ein Buch des Originalwerks nach Hephaistos (Ptah) und dem Götterkreis benannt war (Berthelot, La chimie au moyen åge II 232; 242), ist unsicher. Daß die syrischen Exzerpte zwei Bücher Imuth zu kennen scheinen (ebenda 235), läßt sich verschieden erklären. Dagegen spricht für meine Auffassung die Beschreibung des älteren

Corpus griechischer alchemistischer Schriften in 24 Büchern, das Zosimos offenbar nachgeahmt hat (ebenda 238. 239). Den Zusammenhang dieser Buchzahl mit der griechischen Buchstabenzahl hat schon Berthelot richtig betont.

Zu S. 270. Ein interessantes, ganz hellenistisches Gebet an 'Αγαθός δαίμων(?) als αἰών und ἀρχὴ καὶ τέλος bietet aus syrischen Texten Berthelot, La chimie au moyen âge II 318. Ein Prophet bittet um γνῶςις. Zu vergleichen ist die Einleitung des Krates-Buches (ebenda III 46) und die Gebete oben S. 15 ff.

Zu S. 297. 298. Wenn Michael die Βακανία an den langen, üppigen Haaren ergreift und zur Erde niederreißt, und wenn er ihr ferner mit dem ἀγγελος ἀποτομῆς droht, so erinnert dies an die Einleitung des achten Buches eines ins Syrische übersetzten hellenistischen Werkes über Alchemie (Zosimos?) bei Berthelot, La chimie au moyen âge II 319. Der Prophet erzählt von seiner Begegnung mit der Βαςκανία: J'ai pris l'Envie par les cheveux qu'elle avait en abondance sur la tête . . . . . elle ne put fuir; puis je saisis la hache, je frappai l'Envie pour l'abattre . . . . . . je la saisis par le cheveux et je me mis à la couper en morceaux . . . ainsi je la tuai. Auch der redende Schädel, der in den Amuletten vorkommt, kehrt in dieser Erzählung wieder. Wir dürfen auch für diesen Teil der Amulette literarische Quellen annehmen.

Zu S. 298 Z. 16 von oben. Eine andere Fassung dieses Amuletts wies mir Dr. Plasberg bei Sathas, Μεςαιων. βιβλιοθ. V 576 nach (aus *Parisin. graec.* 395). Danach ist zu emendieren: ὅτε γὰρ ἔτεκεν ἡ ἀγία Μαρία τὸν λόγον τῆς ἀληθείας ἀπῆλθον αὐτὴν πλανῆςαι, καὶ οὐκ ἐδυνήθην, ἀλλ' ἐςτράφην πεπλανημένη. Sollte dies mit der in Bethlehem jetzt umlaufenden Sage, der Jungfrau Maria sei zunächst die Milch versiegt, bis ein Wunder sie heilte, in irgend einer Verbindung stehen?

Zu S. 320 A. 3. Schon die griechisch-ägyptische Mystik, die Platon als einen der Ihren zitiert, wendet sich gegen Aristoteles. Er war nicht vom πνεῦμα θεῖον beseelt, sondern nur ein scharfsinniger Mensch (Zosimos bei Berthelot, *La chimie au moyen âge* II 264). Vgl. mit dieser Art der Polemik Nechepso Fr. 35 Rieß (oben S. 5 A. 3 Ende).

Zu S. 321 Z. 2 von oben. Der Titel des Werkes des Patricius möge die Tendenz erläutern: Nova de universis philosophia libris quinquaginta comprehensa, in qua Aristotelica methodo non per motum sed per lucem et lumina ad primam causam ascenditur, deinde nova quadam ac peculiari methodo tota in contemplationem venit divinitas, postremo methodo Platonica universitas a conditore deo deducitur, auctore Francisco Patritio philosopho eminentissimo et in celeberrimo Romano gymnasio summa cum laude eandem philosophiam publice interpretante. Patricius bittet in der Einleitung den Papst, diese auf Zoroaster, Hermes, Platon und Plotin gegründete Philosophie statt der gottlosen Aristotelischen in den Klöstern und Schulen einzuführen und besonders den Jesuiten zu empfehlen; er erhofft von ihr den Sieg der Kirche über die deutschen Häretiker, über Juden und Muhammedaner, kurz den Weltkreis.

Zu S. 882, 14 und 22. Den Fortschritt der Rede sucht Keil durch größere Ergänzungen deutlich zu machen. Er schreibt Z. 14: Καὶ μετὰ ταῦτα ⟨έγψ. τοὺς δὲ ἀνθρώπους τίνι δὴ τρόπψ ἀπεκύηςεν ἡ φύςις, διδαξόν με⟩, νοῦς ὁ ἐμός,

damit die Antwort τοθτο ξετι τὸ κεκρυμμένον μυστήριον besser anschließt. Z. 22 liest er: Καὶ μετὰ ταθτα· Ὁ Ποιμάνδρη, ⟨ἀλλ' εἰπέ μοι, πῶς οἱ ἄνθρωποι ἀρρενοθήλεις γεγονότες κατὰ γένος διελύοντο). εἰς μεγάλην γὰρ νθν ἐπιθυμίαν ήλθον καὶ ποθῶ ἀκοθςαι. Die Annahme einer Lücke ist durch γὰρ wenigstens nahe gelegt; der Tadel des Poimandres (333, 1) οὔπω γάρ τοι ἀνήπλωςα τὸν πρῶτον λόγον sowie später sein Wort (333, 10) ἄκουε λοιπόν, δν ποθεῖς λόγον ἀκοθςαι sind dann erklärt.

Zu S. 335, 17. Ich glaube jetzt eher, daß die Worte και τοῦτον βασανίζει και ἐπ' αὐτὸν πῦρ ἐπὶ τὸ πλέον αὐξάνει einer zweiten Fassung desselben Gedankens angehören.

Zu S. 340, 9—13. Die zu Grunde liegende Anschauung ist echt ägyptisch: der echtbürtige Sohn hat ein Anrecht auf das geheime Wissen des Vaters.

Zu S. 340, 17. Die wegen cύνθετον nötige Konjektur Keils και διαμεμέλιςται. auf Grund deren ich das Sätzchen τὸ πράγμα τοῦτο οὐ διδάςκεται (aus Z. 7) οδδέ τῷ πλαςτῷ τούτψ ςτοιχείψ δι' οδ όρις, ἔςτιν ίδειν (aus Z. 19-21) gestrichen habe, läßt sich durch einen Vergleich der Visionen des Zosimos weiter stützen. Bei diesem (Berthelot, Alchimistes grecs 108, vgl. oben S. 9) berichtet Jon der lepeùc τῶν ἀδύτων, wie er zum πνεθμα wurde: ἡλθεν γάρ τις περί τὸν δρθρον δρομαΐος και έχειρώς ατό με μαχαίρη διελών με και διας πάς ας κατά **εύεταειν άρμονίαε. και ἀποδερματώτας τὴν κεφαλήν μου τῷ ξίφει τῷ ὑπ**' αύτου κρατουμένω τὰ ὀςτέα (τῶν ςαρκῶν ἐχώριςε καὶ πάλιν τὰ ὀςτέα) ταῖς ςαρξὶ **cuνέπλεξεν και τῷ πυρὶ τῷ διὰ χειρὸς κατέκαιεν, ἔως ἄν ἔμαθον μεταςωματού**μενος πνεθμα γενέςθαι. και αύτη μου έςτιν ή αφόρητος βία. Die Vision wiederholt sich ähnlich, als Zosimos dann selbst zum πνεθμα wird (Berthelot 117): έν τῷ ἐπανέρχεςθαί με ἐπὶ τὴν τετάρτην κλίμακα εῖδον ἐξ ἀνατολῶν ἐρχόμενον κατέχοντα έν τή χειρί αὐτοῦ μάχαιραν. καὶ ἄλλος ὁπίςω αὐτοῦ φέρων περιηκονημένον (πέλεκυν), \*\*\* τινά λευκοφόρον και ώραῖον τὴν ὄψιν, οῦ τὸ ὄνομα [αὐτοῦ] ἐκαλεῖτο μεςουράνιςμα ἡλίου. καὶ ὡς πληςίον ἦλθον τῶν κολάςεων, λέγει ό την μάχαιραν κρατών περίτεμε αύτο0 την κεφαλήν, και τα κρέατα θήςεις ανα μέρος, και τὰς ςάρκας αὐτοθ ἀνὰ μέρος, ὅπως αί ςάρκες αὐτοθ πρῶτον έψηθῶςιν δργανικώς, και τότε τη κολάςει παραπορευθή. Daß sich auch im Zauber der Harraniter (Dozy-Goeje p. 365) und in der aus dem Griechischen ins Arabische übersetzten alchemistischen Literatur (Berthelot, La chimie au moyen âge II 819) Spuren der Anschauung finden, daß mit der Zerstückelung des Leibes und besonders der Lostrennung des Kopfes der Eintritt eines prophetischen πνεθμα in den Toten verbunden ist, bestätigte mich sofort in der Voraussetzung, daß uralte Todes- und Zaubervorstellungen in diesen späten Visionen nachwirken. Der cuvάρθρωτις του Λόγου geht eine zunächst ganz sinnlich gedachte λύτις (διαμέλιτις) του τκήνους voraus, und der mehrfach begegnende Ausdruck cullégeiv έαυτόν (vgl. z. B. oben S. 242) muß ursprünglich einem Bestattungsbrauch entsprechen, an dessen Erfüllung die avayévvncu geknüpft ist. Diese Vermutungen und die glänzende Konjektur Keils bestätigte Prof. Spiegelberg, indem er mich zunächst auf den demotischen Papyrus des Louvre 8452 (vom Jahre 56/57 v. Chr.) verwies. Der Text (das Buch der Verwandlungen) lehrt, wie man im Zauber oder nach dem Tode andere Gestalten annehmen (also θεός werden) kann und zeigt in seiner letzten Abbildung (Georges Legrain,

Le livre des transformations, Paris 1890, planche IX, X) den Menschen zerlegt in seine sieben Glieder (vgl. oben S. 170). Der Kopf ist besonders gelegt. Die Abbildungen geben immer die Phasen der Verwandlungen; eine solche liegt auch hier vor. Mit Recht haben die Ägyptologen diese Darstellung mit dem prähistorischen Brauch einer "sekundären Bestattung" in Verbindung gebracht, den der Fund der Nekropole von Negada uns kennen lehrte (vgl. Wiedemann bei Morgan, Recherches sur les origines de l'Égypte 203 ff.). Von frühester Zeit bis ins alte Reich hinein finden wir die befremdliche Sitte, dem Toten den Kopf abzuschneiden, die einzelnen Glieder auseinander zu lösen, das Fleisch abzukratzen und die Gebeine dann wieder in Ordnung und zwar in der Stellung des menschlichen Embryo zusammenzufügen. Den Sinn gewinnt Wiedemann überzeugend aus den Pyramidentexten und dem Totenbuch. Die Wiederzusammenfügung bedeutet die Erneuerung des Lebens, also die παλιγγενεςία. So vollzieht sie die Gottheit oder der Tote selbst: Pepi a réuni ses os, il s'est rassemblé ses chairs (ἐαυτὸν cuλλέγει), oder: Nout te donne ta tête, elle te fait cadeau de tes os, elle assemble tes chairs, elle t'apporte ton coeur en ton ventre. Von dem wohltätigen Dämon, der den Toten das Gedächtnis gibt, heißt es im 90. Kapitel des Totenbuchs, daß er ihnen das Haupt abschneide (offenbar, um es später wieder anzufügen), und im 43. Kapitel desselben Buches waltet die Vorstellung, daß der Geist nur dann in der Unterwelt seinen Kopf (den Sitz des Lebens) behalten kann, wenn dem Leibe der Kopf abgeschnitten und dann wieder angesetzt ist. Nach dieser Prozedur sagt der Tote: la tête d'Osiris (dem dies auch begegnet war) ne lui est pas enlevée, ma tête ne m'est pas enlevée. je suis mis en ordre, je deviens nouveau, je deviens jeune, je suis Osiris (ἀπεθεώθην). Mancherlei Fragen, die sich hierbei erheben, z. B. wie weit Zosimos' Vorstellungen vom Fegefeuer und einem qualvollen Übergang von dem einen zum andern Leben alten Volksvorstellungen entsprechen, ob die Gleichsetzung des Skeletts mit dem πνεθμα in späteren Zauberformeln ägyptischer Anschauung entspricht, wie die griechische Zaubersage mit Ägypten zusammenhängt, muß ich hier übergehen. Nur die Tatsache, daß sich in den späten Visionen des Zosimos Religionsvorstellungen und Kultbrauch einer um drei Jahrtausende zurückliegenden Zeit spiegeln, möchte ich hervorheben, Unverstandene Überbleibsel alter Formeln und Vorstellungen boten schon jene ältesten Abschnitte des Totenbuchs. Ihr plötzliches Wiederaufleben scheint mir nur durch die Existenz einer hellenistischen Mystik und Theologie erklärbar. Sie läßt aus den Tiefen des Volksglaubens, der sich im Zauber erhält, uralte Anschauungen wieder auftauchen, die in mystischer Umdeutung jetzt neue Wirkung gewinnen. Der ägyptische Ursprung des Hermetischen Stückes und seiner Grundgedanken scheint mir hiermit noch zwingender erwiesen, die Bildung auch dieser hellenistischen Vorstellung von der Wiedergeburt klar; sie ist zugleich ein Erleben des Todes und der Bestattung im διαμελιcμός. Für den Theologen aber ergibt sich hieraus eine eigentümliche Frage: eine sittliche Forderung und eine Unsterblichkeitshoffnung, die nicht aus dem ügyptischen Hellenismus stammt oder stammen kann, kleidet Paulus in Bilder und Worte, die jenen Formeln nahe kommen, Röm. 6, 2—13: οἴτινες ἀπεθάνομεν τή άδικία, πως έτι ζήςομεν έν αὐτή; ή άγνοεῖτε ὅτι ὅςοι ἐβαπτίςθημεν εἰς Χριςτόν, Reitzenstein, Poimandres. 24

είς τὸν θάνατον αὐτοῦ ἐβαπτίςθημεν; ςυνετάφημεν οὖν αὐτῷ διὰ τοῦ βαπτίςματος είς τὸν θάνατον, ἵνα ὥςπερ ἡγέρθη Χριςτὸς ἐκ νεκρῶν διὰ τῆς δόξης του πατρός, ούτως και ήμεις έν καινότητι ζωής περιπατήςωμεν. εί γάρ **cύμφυτοι γεγόναμεν τῷ όμοιώματι το0 θανάτου αὐτο0, ἀλλά καὶ τῆc** άναςτάςεως εςόμεθα, και τοῦτο γινώςκοντες ὅτι ὁ παλαιὸς ἡμῶν ἄνθρωπος **cuvecταυρώθη, ίνα καταργηθή τὸ cŵμα τής ἁμαρτίας, του μηκέτι** δουλεύειν ήμας τη άμαρτία. ό γάρ αποθανών δεδικαίωται από της άμαρτίας (vgl. oben zu 343, δ). εὶ δὲ ἀπεθάνομεν cùν Χριςτῷ, πιστεύομεν ὅτι καὶ cuνζή**coμεν αὐτῷ, εἰδότες ὅτι Χριστὸς ἐγερθεὶς ἐκ νεκρῶν οὐκέτι ἀποθνήςκει. Θάνατος** αὐτοῦ οὐκέτι κυριεύει. δ γάρ ἀπέθανεν, τή άμαρτία ἀπέθανεν ἐφάπαξ, δ δὲ ζή, ζή τῷ θεῷ. οὕτως καὶ ὑμεῖς λογίζεςθε έαυτοὺς εἶναι νεκροὺς μὲν τή ἀμαρτία, ζώντας δὲ τῷ θεῷ ἐν Χριςτῷ Ἰηςοῦ . . . . μηδὲ παριςτάνετε τὰ μέλη ὑμῶν όπλα άδικίας τή άμαρτία, άλλά παραςτής ατε έαυτούς τῷ θεῷ ὡς εἰ ἐκ νεκρῶν Ζώντας και τὰ μέλη ὑμῶν ὅπλα δικαιοςύνης τῷ θεῷ. Man wende nicht ein, daß die Vorstellung, mit einem neuen Lebensabschnitt (z. B. der Mannbarkeit) sterbe der frühere Mensch und entstehe ein neuer, sich bei manchem Naturvolk finde; nicht hierauf kommt es zunächst an, sondern auf die Tatsache, daß diese Vorstellung in eigenartiger Ausgestaltung und in intensivster religiöser Verwertung zu derselben Zeit bei einem Nachbarvolk und in einer weitverbreiteten Literatur zum Ausdruck kommt. Erst hieraus erwächst für mich die Frage, ob die Vorstellungen des Paulus auch hierin von der hellenistischen Mystik mitbeeinflußt sind. Eine Antwort habe ich nicht zu geben; ich wollte nur, um mein Handwerk zu ehren, zeigen, was sich aus der Konjektur Br. Keils von selbst ergibt.

Zu S. 341, 5. 6. Die Frage nach dem γενετιουργός τῆς παλιγγενετίας unterbricht, wie Keil bemerkt, in unerträglicher Weise die Entwicklung des Gedankens. Sie ist also nachträglich eingelegt, um die Anschauung der Gemeinde, daß das Prophetentum nur von einem Propheten übertragen werden kann (vgl. oben S. 221), in dem mythologischen Gegenbild solcher Prophetenweihe noch schärfer zum Ausdruck zu bringen. Auch dies spricht dafür, daß zwischen der Abfassung dieses Kapitels und der Zusammenstellung des Corpus geraume Zeit verflossen ist.

Zu S. 858, 2. Plasberg schreibt jetzt: καλλίνικος (δέ) πρώτος, ἀφ' οῦ πᾶται αί Νίκαι εἰς τοὺς έξης φέρονται διαδεξάμεναι τὴν νίκην und erinnert an die Darstellung der Νίκαι am Thron des Zeus von Olympia (Pausanias V 11, 2).

Zu S. 359, 5 ff. Da, wie Keil richtig bemerkt, eine Erwähnung der Könige in § 13 gegen die Disposition der Rede verstößt und wohl erst von Psellos hereingebracht ist, möchte ich Z. 8 zunächst εὄκλεια τῷ πατρὶ (für τῷ θεῷ) schreiben; auf den Kinderglauben, daß der Vater alles kann, wird zunächst Bezug genommen. Ohne Absatz muß dann anschließen (Z. 12): οὐτωcὶ δὲ καὶ τὰ θεοῦ (für βαcιλέως)· φύςει γὰρ ἡμῦν κτλ. Hierauf wird man Z. 15 für πατρὸς der Klarheit halber θεοῦ einsetzen; unbedingt nötig ist es freilich nicht. Das Ganze gibt nur einen breit ausgeführten Vergleich des Verhältnisses des Vaters zu den Kindern mit dem Gottes zu den Menschen und leitet das eigentliche Preislied (§ 14) ein.

Zu S. 355-360. Zu der gesamten Schlußrede teilt Br. Keil mir folgende Beobachtungen mit:

Die erhaltenen Fragmente der Kaiserrede (XVIII), d. h. ihr Eingang und Schluß, zeigen deutlich Kenntnis und Anwendung der auf dem akzentuierenden Satzschluß beruhenden (qualitierenden) Rhythmik der späteren griechischen Kunstprosa, deren Normen Wilh. Meyer (Der akzentuierende Satzschluß in der griech. Prosa, Göttingen 1891) nachgewiesen und v. Wilamowitz (Hermes 1899 XXXIV 214) in fördernder Weise ergänzt bezw. präzisiert hat. Für die spätere Zeit, welche Meyer besonders berücksichtigt, gilt das Gesetz: vor der letzten akzentuierten Silbe stehen mindestens 2 unbetonte; auf die letzte betonte Silbe können 2 oder 1 unbetonte folgen, es kann auch jede weitere Silbe fehlen. Also 1  $(\angle) \cup \cup \angle \cup \cup$ , 2  $(\angle) \cup \cup \angle \cup$ , 3  $(\angle) \cup \cup \angle$ . Die Stelle vor den beiden der letzten betonten voraufgehenden unbetonten Silben ist frei, d. h. sie kann durch eine akzentuierte oder unbetonte Silbe besetzt sein. Aus Himerios hat v. Wilamowitz eine etwas ältere Form dieses Gesetzes erschlossen: hat die drittletzte Silbe den Akzent, so werden am liebsten zwei unbetonte vor sie gesetzt, aber auch eine oder mehr: 1b (UU) OULUU; ist die vorletzte betont, so müssen vor ihr zwei unbetonte stehen: 2b oozo. Zusammenstoß zweier betonter Silben ist verboten. Also das Prinzip: die letzte betonte Silbe ist stets mit zwei unbetonten verbunden; folgen sie ihr nicht, so müssen sie ihr vorangehen, gehen sie vorher, so braucht nicht noch ein zweites gleiches Silbenpaar zu folgen. Es kommt eben nur auf Erzeugung daktylischer Kadenz an; je vollkommener sie erreicht wird, desto besser. Also sind die beliebtesten Schlüsse 200200 usw.; in ihnen kann nun die erste Tonsilbe statt durch den Akzent auch durch einen rhythmischen Nebenton erzeugt werden, namentlich wenn dieser Silbe eine unbetonte voraufgeht; also 1a (0) 500200, 2a (0) 50020. Eine Form 8a (0) 500 wird anscheinend gern gemieden. Ein Monosyllabone das die daktylische Kadenz zerstören würde, ist in der Klausel grundsätzlich verpönt. Negativ kann man das Wesen dieser Satzrhythmik dahin definieren, daß trochäische, jambische und antispastische Kadenzen (\_ o \_ o, o \_ o \_, ∠ ∠ ∪ ∪) gemieden werden. Ich lese nun den Schlußabsatz § 15 f.: οὕτω μὲν δή τὸν θεὸν εὐφημήςωμεν (1) άλλά δή καταβαίνωμεν (1) τούς δεξαμένους παρ' ἐκείνου τὰ ςκήπτρα (2). δεῖ γὰρ ἀπὸ βατιλέων άρξαμένους (2b) καὶ ἀπὸ τούτων ἀςκουμένους (2b) ήδη και συνεθίζειν έαυτούς είς ἐγκώμια (1) και γυμνάζειν τὴν πρός τὸ κρεῖττον εὐςέβειαν (1), καὶ τὴν μέν πρώτην καταρχὴν τῆς εὐφημίας ἀπὸ τούτου ἀςκεῖν (8), τὴν δὲ ἄςκηςιν διὰ τούτου γυμνάζειν (2), ίνα ἐν ἡμῖν ἢ καὶ ἡ γυμναςία τής πρός τὸν θεὸν εὐςεβείας (2) και ή πρός τοὺς βαςιλέας εὐφημία (2 b), δεί γάρ και τούτοις ἀποδιδόναι τὰς ἀμοιβάς (3) τοςαύτης ήμιν είρηνης εὐετηρίαν άπλώς ας ιν (1). βατιλέως δὲ ἀρετή καὶ τοῦνομα μόνον εἰρήνην βραβεύει (2). βατιλεύτ γάρ διά το θτο εξρηται (1b), έπειδή βάςει λεία τή κὸρυφαιότητι κάτεπεμβαίνει (2) καὶ τοῦ λόγου τοῦ εἰς εἰρήνην κρατεί (8). Folgt lückenhafte Stelle; dann τοιγάρτοι και ἐπηγορία βατιλέως πολλάκις (2) εὐθύς τὸν πολέμιον ἀναςτέλλειν πεποίηκεν (1). μήν και οι άνδριάντες οι τούτου (2) τοῖς μάλιςτα χειμαζομένοις δρμοι τυγχάνουςιν (ὄντες) εἰρήνης (2). ήδη δὲ καὶ μόνη εἰκὼν φανεῖτα βατι-(ἐπὶ τῶν μεθορίων) ἐνήργης ετὴν νίκην (2b) καὶ τὸ ἄτρομόν τε καὶ ἄτρωτον προύξένης τοῖς ἐνοικοῦς ιν (2). Keine der Ergänzungen ist

24\*

um des rhythmischen Satzschlusses willen gemacht; denn auch ohne (ὄντες) ergäbe sich die Form 2b und (ἐπὶ τῶν μεθορίων) wird durch den Zusammenhang, besonders durch das in der Überlieferung beziehungslose èvoikoûciv gefordert. Das Stück enthält keinen einzigen trochäisch, jambisch oder antispastisch fallenden Satz oder Satzteil. Es überwiegen durchaus die Formen, in welchen der daktylische Rhythmus am deutlichsten hervortritt: Form 3 nur 3 mal, 1 und 1 b schon 7(6+1) mal, die rhythmischsten 2, 2a, 2b gar 14(8+1+5) mal, dabei 2a in langer daktylischer Reihe: λεία τη κόρυφαιότητι κάτεπεμβαίνει; man beachte, wie auch sonst das daktylische Motiv weit über die eigentliche Klausel vorgreift. Daß wir hier akzentuierende Rhythmik haben, kann nicht zweifelhaft sein. Eine zweite Stelle § 10: καταβαίνειν ό λόγος ἐπείγεται (1) πρός τούς της κοινής άςφαλείας και είρηνης πρυτάνεις [βαςιλέας] (2), olc πάλαι μάλιττα τὸ κθρος παρά του κρείττονὸς [θεοθ] κεκορύφωται (1b), ή νίκη πρός της έκείνου δεξιάς πεπρυτάνευται (1), οίς τὰ βραβεία και πρό τής έν πολέμοις άριςτείας προευτρέπιςται (1), ών τὰ τρόπαια καὶ πρὸ τής τυμπλοκής ίσταται (!), οίς οὐ τὸ βαςιλεύειν μόνον, άλλά καὶ τὸ ἀριστεύειν οθς και πρό της κινήςεως έκπλήττεται το βάρβαρον (1). **CUντέτακται** (1), Hierin habe ich βατιλέας und θεού gestrichen, nicht um des Rhythmus willen; denn die Interpretationsglosseme sind zufällig ohne Einfluß auf ihn geblieben. Die Klauseln folgen in eintöniger Gleichheit aufeinander, fast wie bei Himerios; nur ων τὰ τρόπαια καὶ πρὸ τῆς ςυμπλοκῆς ιςταται fällt in dieser Umgebung heraus mit dem schweren Zusammenstoß zweier voll akzentuierter Silben. Da \_ o o erhalten ist, war die Klausel 1 sicher auch hier vorhanden; man muß nur die Wortstellung, welche nach dem vorhergehenden Kolon geändert ist, wieder berichtigen: Ψν καὶ πρὸ τῆς ςυμπλοκῆς τὰ τρόπαια ζεταται. Der Chiasmus wirkt viel rhetorischer als der Parallelismus. - Nicht alle Teile des Erhaltenen zeigen die gleiche strenge Beobachtung des Rhythmus im akzentuierenden Satzschlusse; er ist augenscheinlich noch nicht zum unumgänglichen rhetorischen Erfordernis geworden. Daß der Verfasser aber jenen Rhythmus mit Absicht anwendete, zeigt § 7: ούτως οὖν καὶ αὐτὸς ὥςπερ αἴςθομαι πάςχειν, ῶ τιμιώτατοι (1). άρτι μέν τάρ — - άρρώςτως διακείςθαι (2b), έν δυνάμει δὲ τοῦ κρείττονος ὥςπερ ἀναπληρωθείςης τής περί τῶν βαςιλέων μελψδίας <νῦν μοι δοκώ) μουςουργείν (3). Die Grammatik erfordert hier das Verb, welches den Infinitiv regiert, der Sinn den Gegensatz zu ἄρτι: es ist kein Zufall, daß zugleich der Rhythmus mangelhaft war und mit der für Sinn und Konstruktion nötigen Ergänzung straffer wird. — τοιγάρτοι τὸ πέρας τῆς ψφελείας ἔςται βατιλέων εὔκλεια (1 b). και γάρ ἐκ τῶν ἐκείνων τροπαίων ἡ τοῦ λόγου προάγε δή ίωμεν (1) τοῦτο γάρ ὁ μουςουργός βούλεται (!). δή επεύεωμεν (1). τοῦτο τάρ ὁ μουςουρτός θέλει(!) Der Parallelismus beweist für die Absicht des Redners: zwei rein daktylischen Rhythmen wird antispastische Kadenz mit Effekt entgegengesetzt. και πρός τοῦτο τὴν λύραν ήρμοςται (1 b) και λιγυρώτερον μελωδήςει (2 &) και προςηνέςτερά μουςουρδιώπερ τὰ της ὑποθήκης μείζονα [την ωδην] ἔχει (2). γήςει (2 a) struktion zeigte hier Textverderbnis an; mit Streichung der Interpretationsglosse erscheint zugleich der Rhythmus, der hier durch die Glosse (zu τά — μείζονα) zerstört war. Die analysierte Stelle läßt also zweierlei beobachten: einmal eine

doppelte Koinzidenz von Textkorrruptel mit fehlendem oder mangelhaftem Rhythmus, und zweitens die beabsichtigte Kontrastwirkung zwischen daktylischem Rhythmus und seiner Aufhebung; beides beweist die Existenz der akzentuierenden Satzrhythmik in unseren Fragmenten. Dazu kommt folgendes: Im ganzen bietet auf den 137 erhaltenen Zeilen die Überlieferung nur 9 Klauseln, welche gegen die daktylische Kadenz verstoßen. Bezeichnenderweise hat eine von ihnen schon Reitzenstein, aus inneren Gründen korrigierend, daktylisch gestaltet: 357, 22 τῶν ὅλων [ἀγαθὸν] θεὸν (3). Von den verbleibenden acht Klauseln sind zwei mit leichtesten Mitteln daktylisch zu gestalten: 355, 19 ἐμποδών κατέςτη; nach 357, 2 πρός εμπόδιον wird man εμπόδιον κατέςτη (2b) einsetzen. Für 359, 25 πάντες εν φρονούςι bietet das Parallelglied μία δὲ πρόγνωςις die Korrektur εν πάντες φρονοθει (2); im folgenden ist übrigens εξε αὐτοξε νοθε [ο΄ πατὴρ], μία αἴτθητις — ἐργαζομένη ein Kolon. An einer dritten Stelle ist der Text durch ein Interpretament gestört: 358, 16 και ὥςπερ ὁ ἥλιος, τρόφιμος ὧν πάντων τῶν βλαςτημάτων, αὐτὸς πρῶτος ἀναςχών τῶν καρπῶν τὰς ἀπαρχὰς καρποθται χερεί μεγίσταις [ιώσπερ είς ἀπόδρεψιν τῶν καρπῶν χρώμενος ταῖς άκτιςι και γειρες αυτώ αι άκτινες τα των φυτών αμβροςιωδέςτατα πρώτον άποδρεπομένψ. Hier sind die eingeklammerten Worte sichtlich Erklärung zu dem Bilde; sie haben den Kolonschluß verdrängt, ihn aber doch bewahrt: xepcl µeγίσταις (χρώμενος) (1b). Als sie in den Text drangen, ist der Anschluß nach hinten überschmiert worden: τὰς ἀπαρχὰς καρποθται χερεί μεγίςταις χρώμενος. χείρες γάρ αὐτῷ αἱ ἀκτίνες — - ἀποδρεπομένῳ. Man braucht die Worte in dieser Fassung nur zu lesen, um sich von dem Mischmasch der Überlieferung abzuwenden. Eine kleine Interpolation liegt endlich 357, 19f. vor: ἐπειδὴ οῦν είς βαςιλέας αὐτῷ μάλιςτα τὰ τῆς λύρας ἐνήρμοςται (1) καὶ τῶν ἐγκωμίων τὸν τόνον έχει και τὸν cκοπὸν εἰς [βαςιλικούς] ἐπαίνους (2). Das eingeklammerte βατιλικούς ist an sich betrachtet sprachlich sehr verwunderlich, dazu der Sinn: auf Könige ist meine Leier gestimmt, und preisen und loben will sie. Das βαςιλικούς zerstört die graziöse rhetorische Disjunktion des einfachen Gedankens 'ich will Könige loben', indem sie diesen einfachen Gedanken selbst zum Ausdruck bringt, was umgangen zu haben ja gerade die Kunst des Redners sein sollte. Es verbleiben von den 9 beanstandeten Klauseln so nur 4: πρὸς τοῦ θεού τὸ κάμνειν 355, 11; τῆς ψὸῆς καθήκειν 857, 25; πατρὸς τυγχάνει 859, 15 mit trochäischer Kadenz und ὑμνεῖν ἔχουςι 859, 6 mit antispastischer. Jene wird man stehen lassen müssen, namentlich die erste; die letzte, antispastische, glaube ich nicht. Zusammenstoß zwischen akzentuierten Silben von Vollwörtern finde ich in unserem Stücke auch außerhalb der Klauseln nur an folgenden 12 Stellen: 356, 11 μουτουργόν ηδέητεν 12 άκροαταί πλείονα 22 θεόν έχοντα (oder ist θεὸν Glosse zu ἔφορον?) 358, 3 έξης φέρονται 15 αὐτὸ πάλιν 17 αὐτὸς πρῶτος (die Pronomina in beiden Fällen mit starkem Sinnakzent) 359, 6 ἀρτιγενείς δντες 8 αὐτὸ τοῦτο 359, 25 αὐτοῖς νοῦς, und leichterer Art 357, 19 αὐτῶ μάλιστα 358, 17 ὧν πάντων 360, 6 ἡμῖν ἢ. Zwischen αὐτός, μίαν 359, 27 liegt Sinnpause, zudem setzt der Redner absichtlich scharf ein, um mit Emphase die εὐφημία auf Gott zu schließen. Wenn nun Kollision zwischen akzentuierten Silben von Vollwörtern auch außerhalb der Klauseln nach Möglichkeit gemieden wird, und der Rhetor in Klauseln sie nur zu besonderen

Effekten verwendet (357, 14. 15; 859, 27), wird man sie an einer ganz unpathetischen Stelle nicht dulden. Es wird wohl einfach umzustellen sein: τὸν πατέρα ἔχουςι πρὸς ἀξίαν ὑμνεῖν (3). Ich füge diesem Tatbestande hinzu, daß auch die Forderung, nie mit einem Monosyllabon zu schließen, durchweg erfüllt ist. — Ist nun die Rede, der unsere Fragmente entstammen, mit Rücksicht auf die Rhythmen des akzentuierenden Satzschlusses gebaut, so kann sie nicht vor dem Ende des dritten Jahrhunderts n. Chr. entstanden sein. Damit fällt jede Möglichkeit, sie auf Marcus und Verus (bezw. Commodus) zu beziehen, und Reitzensteins Ansatz auf Diokletians letzte Regierungszeit besteht zu recht; keine spätere Periode paßt auf die sachlichen Angaben und Andeutungen der Rede. Die äußere Form der Rede aber fügt sich durchaus in die Zeit um den römischen Triumph der Kaiser im Jahre 302.

# I. Sachregister.

Α καὶ Ω 286. Aall 2. Aberkios 115. Abraham (als Lehrer) 174. (als Gottesname) 14, 1. Abraxas 272. Achtundzwanzig (Zahl) 265 ff. Adam (Name) 84. 104. 106, 6. 363. Adam (Sage) 106, 6. 110. 258, 3. Adonis τριπόθητος 85, 4. Äthiopien 183, 4. Agathoel, Engelname 18, 8. 'Αγαθός δαίμων 10. 16. 18. 24. 28 ff. 126. 130, 1. 133, 2. 162. 165 ff. 173. 365. 367; öfter. Aion 134. 158, 2. 156, 1. 283, 2. 270 ff. 277, 1. Alexander, äg. Sage über 309. Testament 310 ff. Alexander-Roman 308. Amenhotp 124. Amnaël 141. Amon 122, 2. 123 ff. 138. 363. 366. Amulette 18, 8. 28. 30, 1. 291 ff. 367. άναγεννάςθαι είς θεόν 231. siehe παλιγγενεςία. "Ανθρωπος, siehe Mensch. Anubis 19, 2, vgl. 229. 118. Anz 79. 225, 2. 250. Apion 145, 3. άπόρροια 16, 4. Apuleius 215. 226, 4. 227, 4. Arabische Hermesberichte 174. Hermesliteratur 23, 5. 172, 3. Philosophie 180. Alchemie 365. Aristeas 111, 3. Aristides (Redner) 203. Arkadien 33. Arnobius 208. 806. Artapanos 182. Asklepios 120 ff. 130. Λόγος τέλειος 192, 2. "Όροι 'Αςκληπιού 192, 2. 197.

Astrologie 4. 7, 2. 69 ff. 77 ff. 168. 186. 287. 362. Ausfeld 310. αὐθεντία 8, 1. 328, 7 A. Βαρβαρικά δνόματα 55, 3. 75. 362. Barbelognostiker 288. Basileides 112. 273. **Backavia 297 ff. 367.** Beelzebul 75. Belling 200, 3. Bernays 195. Berossos 109, 110, 2. Berthelot (Les Alch. grecs) 9, 2. Besessene 200. Bestattungsbrauch, altäg. 369. Bitys 104, 107, 363, Boll 286. 866. Βουλή θεού 39. 46. βουλαί 122. Bousset 69, 4. Breasted 59. Candalle 321. Casaubonus 1. Celsus 222 ff. Chairemon 70, 2. 158, 2.4. 257, 1. 362. Chaldäische Orakel 241, 1. χάρις 151 Z. 294. 338, 14. 362. Chemie, Name 140. 144 ff. in Agypten 141, 8. Chnubis, Chnum, Chnuphis 125 ff. 181. 138; siehe auch 'Αγαθός δαίμων. Chonuphis 131. χωρείν θεόν 19, 2. 221. 285. 342, 21 A. Chwolsohn 165, 3. Clemens v. Alex. 205. Cyrill Contra Iul. Vorrede VI; siehe Stellenregister. Δαίμων 36, 3. δαίμων πάρεδρος 152, 3. 153. 228, 2. 226. 365.

#### I. Sachregister.

δαιμόνιον έχειν 223, 2.
Dardanos 168.
De Boer 180.
Demokrit über Dämonen 352, 27 A.
Demokrit, falscher 163.
Devéria 1, 1.
δεύτερος θεός 278. 285.
διαμελισμός 368 ff.
δόξα 22, 5. 28. 29.
δορυφόρος 364.
δυνάμεις θεού 231.
δύναμις 38, 3. 70, 1. 231.

Emanation 16, 4. Empfängnis durch das Ohr 43. Engelvorstellungen 12, 2. 18, 8. 30, 1; vgl. 17, 5. Enneade 54. Ennius 201. ένθουςιαςμός 200 ff. Eratosthenes (Hermes des) 7. Esra Buch IV 11, 2. 109, 4. Essener 75. Euhemeros 123. 124. Eunomos 205. Eupolemos 174. Evangelium Johannis 22, 5. 223, 2. 241. 244 ff. 362 Evangelium Evae 242; vgl. 369. Mariae 69, 1. ἐξουςία 48, 3. 332, 14 Å.

Fegefeuer (τόπος ἀςκήςεως) 9. 11,1. 369. Flussas, siehe Candalle. Fulgentius, Mythogr. 210.

Glossolalie, siehe Zungenreden. γνῶcιc 55, 1. 156. 158. 249. γνωστικός 307.

Harnebeschenis 185. Harpokration, Philos. 259. Harraniter 165 ff. 365. Harsamosis 26. Hechaloth 189, 1. 295, 2; vgl. 364. Hekataios 128. 365. Helena 234, 1. Henoch 173, 281, 1. Herakles, ägyptischer 165. Heraklit 127 ff. Hermanubis 118. Hermas, Hirt des 11 ff. 33 ff. 203. 230. 232. 280, 3. 361. Hermes 15-23. 31. 117 ff. 166 ff. 174 ff. 361; öfter. Hermetische Literatur: Alter 2 ff.

Charakter 159. Grundtypus 146. Einzeltypen 117 ff. Umgestaltung in der Gemeinde 211 ff. Redaktion des Corpus 209. Heilsgeschichte 191. 366. Alter des Corpus 207. Kapitelzählung 8, 2. Titel 192. Handschriften 323 ff. Kap. I Erklärung 36—116. 212. Kap. IV (V) Erklärung 193. Kap. X (XI) 128. 196, 2. 212, 2. Kap. XI (XII) 275. Kap. XII (XIII) " 126 ff. Kap. XIII(XIV),, 214 ff. Kap. XVI 197 ff. ,, Кар. ХVП 198. " Кар. ХУШ 199 ff. Kap. XVIII Rhythmik 371ff. Die latein. Schrift 195. Hermippos περί άςτρολ. 210. Heron 144. Hesiod 103. 363. Hierogrammateus, Tracht 153. Himmelfahrt 122. 136. 171. 176. 223. 338, 3 A. 339, 7 A. Hippolyt, Bericht über die Naassener 82 ff. Hirt 13. 31. 32. 113 ff. "Opoc (gnost. Gott) 155. Horus 25 ff. 135. 865; öfter. , älterer und jüngerer 40 ff. Hpj 21, 8, 118, 362. Hypsistos 154, vgl. 274. Hypostasenlehre 249, 1. ΰψωμα 80, 8.

Ieû 184. Imuth (Gott) 120. Imuth (Buch) 267. 366. Ion 9. 165, 2. 173, 5; vgl. 368. Isis 31. 39. 43, 1. 44. 62, 4. 72, 2. 134ff. 164. 228 ff. 243, 2. 249, 1. 362. 365. Isis, alch. Schrift der I. 141 ff. 365.

Jamblich De myst. 107 ff.
Janus 38, 3. 274 ff. 283, 1.
Jahr 272.
Jahrhundert 270, 3. 276.
Johannes Cotrones (Catrarius) 210.
Jonas 113. 155.
Josephos 173. 175. 182, 2. 183.

Kabbala 42, 2. 44, 2. 110. 181. 189, 1. Kaiser als Götter 176. 282 ff. 366.

Kamephis 137. 140.
Kebes 35, 2.
κηρύςςειν 55.
Kießling 179, 1.
Kmeph 29. 132. 137; siehe 'Αγαθὸς δαίμων.
Κόρη κόςμου 121. 136 ff. 146. 176. 178.
191. 212, 1. 337, 20 A. 365.
Κορύβας 92. 243, 1.
Κοsmogonie, Straßburger 114, 1.
κοςμοκράτορες 76.
Krates 268, 1. 361.
Kroll 24.

Lactanz 208.
Lazarello, Lodovico 320.
Lebenswasser 337, 20 A. 365.
Leonidas v. Alex. 272.
Leon v. Pella 123. 124.
Liber Lunae 190.
Lichtzauber 24. 25, 1.
Lilith 297, 1.
Logia v. Behnesa 239 ff.
λογική θυςία (λατρεία) 338, 10. 347, 1.
Logos 36, 3. 40 ff. 42, 1. 43. 61, 2. 100.
212. 219. 221. 244, 1.
Lukan 130; siehe Stellenregister.
Λύπη (Laster) 282.

Manetho 122. 139. 185. 864; siehe Stellenregister. Markos, Gnostiker 17, 6. 220 ff. 261. 286, 289, Markosier 228. Marsiglio Ficino 320. μέγεθος 217. μέλαν τέλειον 139. 144. μέλας, ὁ 293, 1. Menard 1. 116, 2. Mensch (Gott) 27, 4. 81 ff. 156. 159. 279. 363. Mensch und Gott 17 ff. 118. 142. 170. Mensch μικρός κόςμος 15, 2. 170. 231,3. Menschensohn 81. 247, 2. Messalla, Marcus 38, 3. 274. 277. 362. μεθύειν 240. 241. Michael 280, 4 Midrasch Abchir 142, 2. Milch und Honig 228. Mirjam 186, 1. 234, 1. Mittler 171. 172, 1. 212. Μοίραι 259, 4. Monat 271 Mond (28 Gestalten) 262 ff. Montanus 203.

Moses 182. 184. Moses' ἀρχαγγελικὴ βίβλος 14, 1. 56. 106, 6. 292 ff. 299. Moses' βίβλος ςεληνιακή 190, 2. Moses' Schwert 163, 4.

Naassener 33.
Naassenerpredigt 82 ff. 162. 203. 281,1.
Nachtstunden 257 ff.
Name 17, 6. 257. 366.
Nechepso u. Petosiris 3. 7, 2. 70, 1.
119. 123. 132. 289, 1. 365.
Nestorios 289, 1.
Neuplatonismus 1. 59. 67. 138, 2. 211, 1.
304 ff.
Nikotheos 104. 267 ff.
Numenios 305.

Oanes 109.
Offenbarung 158. 361.
Ogdoss 53.
όδηγείν 23.
Okeanos 89. 102. 267.
Onesikritos 308.
ὄνομα 17, 6.
Orpheus 100, 2. 272, 3.
Osiris-Attes 86, 8.
Osiris-Jahve 184.
Osiris, Schüler des 'Αγαθὸς δαίμων 125 ff. 365.
Ostanes 11, 2. 168. 363. 364.

Παλιγγενεςία 215. 219. 226 ff. 368 ff. Pamphilos 3. 259, 2. Πανάρετος βίβλος 106, 1. Pantheismus, äg. 46. 68, 4. 170. 234 ff. Parthey 1. 8, 2. 197. 210. 322. Patricius 321. 367. Paulinus von Nola 114, 1. Paulus, Apostel 39, 1. 57. 79 ff. 287; siehe Stellenregister. Pauli Schlangenzauber 300, 1. 301. Petosiris, siehe Nechepso. Petrus, Κήρυγμα 47, 1. 73. Pfingstwunder 55, 3. 862. Phibioniten 17, 6. 227. Philon v. Al. 38, 2. 41 ff. 110 ff. 116. 133, 2. 158, 4. 175. 181. 188. 204. 238, 8. 850, 14 A. 851, 3. 4. A. Philon v. Byblos 107, 1. 133, 2. 138. 160 ff. 175. 274. 363. Phönizier 160 ff. 273. Phryger 162 ff. Φρύγια γράμματα 4. 164 ff. Φρύγια μυςτήρια 85, 4. Pibechios 363. Pierret 1.

Πίςτις 158, 4.

Platon 6. 94, 4. 101, 1. 104. 119. 131, 1. 184. 200. 238, 2. 304 ff. 349, 21 A. 350, 1 A. 352, 19 A. 354, 12 A. 356, 3 A. πλάτος βάθος μήκος ύψος 25, 1. Plejaden 362. πλήρωμα 25, 1. 343, 8 Α. 347, 4 Α. πνεθμα 224, 1; vgl. 201, 2. 368. Poimandres (Name) 8. Poimandres-Sprüche 105. 215. Poimandres-Gemeinde 146. 248. 266, 2. Polgötter 288, 1. πομπαί 102, 8. Porphyrios 132. 306. 320, 2. 333, 13 A. Poseidonios 6. 70, 1. 255. 270, 3. Predigt 101. 193. 208 ff. 206, 1. 213, 1. Prophet 48, 8. 154. 159. 203 ff. 220 ff. Psalmen im Zauber 802. Psellos 211. 319. 326. 333, 13 A. Pseudo-Apuleius 195. Pseudo-Kallisthenes 308. Ptah 65 ff. 68. 121. 122. Πτολεμαϊκαὶ βίβλοι 104. 106. 186. 363.

Quaestiones S. Bartolomaei 56; siehe Stellenregister.

Rossel, Hannibal 322. Rû'hânîjât 72. 170.

Saeculum 270, 3. 276. Salomon und die Dämonen 295. Salomon, apokryphe Schrift 186. 187, 1. 295, 1 (vgl. 189). 864. Sanchuniathon, siehe Philon. Saturn, Judengott 112. Seelenwanderung 22, 2. 305. Sefer Jezirah 264, 3. 289. Σειριάς γη 183. Seneca 6. 258 ff. Seth 183. Sethe 118. 130. **cιγή 264, 3.** Sieben Laster 52, 3. 232, 2. Sieben Söhne Adams 114. Sieben Völker 111. Simon Magus 28, 1. 233. 305. Sonne, Gestalten der 259, 4. Sonnenkult 197 ff. 234. 350, 14 A. 351, 4 A.

Σοφία 44. 45. 153, 2. 156, 1. 233, 2. 270.

απέρμα θεο0 87. 142. 221. 226. 339, 13 A. 365.

Spruchliteratur 124, 3. 127 ff. 241.

Ssabier, siehe Harraniter.

ατήλη 291, 2.

Stobaios 185. 209. 290.

ατοιχείον 71. 340, 16 A.

Stories of the High Priests 11. 45, 1. 64, 7. 70, 1. 201, 1. 302.

Stundenverzeichnisse 256 ff.

Sündenvergebung 180, 1.

Synkretismus 14. 158. 249. 279.

αυνουςία 142. 221. 226.

Tat 117. 123. 172, 3.
Taufe 219 ff. 228.
Testament Adams 258.
, Hiobs 57.
, der Patriarchen 52, 3.
, Salomons 52, 3. 362.
Theodotos v. Samaria 173, 5.
Therapeuten 136, 1. 234, 1.
Thot (Namensform) 117, 2.
Tiedemann 181. 322.
Töpferorakel 122, 1. 137.
τριμέγιστος 2, 4. 117, 6. 174.
Turnebus 197. 321.

Taautos 161 ff.

Tagesstunden 256 ff.

Valentinus 78. 231. 273. 291, 1. Varro 71, 2. 5. 111, 3. 112, 2. 139, 3. 269, 1. Verbergen der Gestalt 22, 2. 49, 2. 260; vgl. 368. Visionen, äg. 9ff. 34. 361.

Weisheit Salomons 45. Weltperioden 50, 2. 260, 1. Wessely 147, 1. Woche 270. 277, 1. Wrede 246.

Zauberpapyri 14; siehe Stellenregister. Zerstückelung des Leibes 368 ff. Ζεὺς ἐπκάρπος 273. Zosimos 8 ff. 102 ff. 266 ff. 366. 368. Zungenreden 55. 362. 366.

# II. Stellenregister.

#### a. Aus Handschriften.

```
Basileens. F II 15 (Liber Lunae): 190 Paris. graec. 2316 (Amulette), Bl. 320:
Barber. III 63 (Amulett): 300, 1. 301
                                                                     294, 5
                                                                 " Bl. 426: 300
Florentin. Antin. (Rezept): 121, 6
                                             "
                                                       11
              " (Tage des Monats): 271
                                                                 " Bl. 432: 115, 1.
Heidelb. Palat.
                 129 (Diadochenge-
                                                                     298
                 schichte): 311 ff.
                                                                 " Bl. 435: 164, 1.
                                                       ••
Paris. lat. 7440 (Liber Lunae): 190
                                                                     186, 4. 294, 3
Paris. gr. 2419 (astrol. Schrift): 183, 2
                                                                 " Bl. 436: 297
                                             ,,
                                                       ,,
              (Salomon-Schrift): 187, 1
                                                            (Προςευχή Γρηγορίου):
                                                                  18, 8, 30, 1, 296
              (Planetengebete): 75. 187.
                 363
                                                             (Stundenverzeichnis):
                                                       "
              (Harpokration): 259, 1
                                                                  258
Paris. graec. 2316 (Amulette), Bl. 314:
                                                            (Monatstage): 271
                                             "
                                                       "
                                                            (Psalmenverzeichnis):
                          295, 4
                                             "
                      " Bl. 316: 292
                                                                  802
  "
                      " Bl. 318: 293, 1.
                                                            (Gebete): 303, 2
                                           Vatic. graec. 685 (Amulett): 300, 1. 302
                          295, 1 297.
```

#### b. Aus Druckwerken.

```
Aelian H. a. V 39: 145, 3
                                            Bibel b) Neues Testament:
              XII 7: 145, 3
                                               Ev. Matth. 7, 28: 48, 3
Alchimistes grecs ed. Berthelot p.26:141,3
                                                           12, 43-45: 75, 4. 294, 2
                      " p. 28: 141 ff. 865
     77
                11
                                                   Marci 1, 22; 48, 3
                      " p. 107 ff.: 9 ff.
                                                ,,
     ,,
                                                          9, 38: 187, 3
                                               "
                           368 ff.
                                                   Luc. 4, 39: 18, 8
                      " p. 213: 187
                                                     ,, 11, 24-26: 75, 4
                      " p. 228: 267
                                               11
                "
                                                        13, 11: 18, 8
                      " p. 229 ff.: 102 ff.
                                               "
                "
7, p. 244: 214, 1
Anacreont. 60 Bergk<sup>4</sup>: 91
Apontheamate
                                                   Joh. 1, 3: 244
                                                "
                                                     ,, 1, 5: 25, 1
                                                ,,
                                                     ,, 1, 16: 25, 1. 362
                                               ,,
Apopthegmata patrum Cotelerius Eccl.
                                                     ,, 3, 3: 215, 2
                gr. mon. I 582; 34. 361
                                                ,,
                                                     ,, 10, 14: 245
                                                ,,
Apuleius Met. XI 5: 162
                                                     ,, 14, 25. 26: 247
                                                ,,
Arnobius VI 10: 278
                                                     ,, 15, 3: 247, 1
                                               "
Augustin De doctr. chr. IV 62: 213, 3
                                                     ,, 17, 10: 245
                                               11
Bartholomaeus, Quaestiones S.B.:338,3A.
                                                        17, 21: 245
Bibel a) Altes Testament:
                                               Römerbrief 6, 2—13: 369
  Deuteron. 82, 1: 346, 1 A.
                                                            6, 7: 343, 5 A.
                                                    17
  Daniel 4, 16: 200, 1
                                                           8, 38: 80
                                                    ,,
  Weisheit Salomons 7, 17: 45, 1
                                                           11, 86: 39, 1
                                                    "
                        18, 2: 73
                                                            12, 1: 347, 1 A.
```

```
I Korintherbrief 3, 3: 154, 3
                                             Kap. V (VI) Titel: 194
                                                          3: 70, 2. 198, 1
               12, 8 ff.: 158, 4
                                                   "
               13, 1: 57
                                                          9: 244
                                                   "
  Galaterbrief 4, 3-10: 80. 287
                                                          10: 244
  Epheserbrief 1, 21: 17, 6
                                                          11: 68, 4. 244
               2, 2: 49, 2
                                             Kap. VI (VII) Titel: 194
               3, 17-19: 25, 1
                                                          4: 25, 1
                                             Kap. VII (VIII) Titel: 194
Kap. VIII (IX) Titel: 194
               6, 12: 77, 1. 2
  Kolosserbrief 2. 8ff.: 74, 1
               2, 16ff.: 287, 2
                                             Kap. IX (X) Titel: 194
  I Petrusbrief 2, 5: 347, 1 A.
                                                          4: 25, 1
  Offenb. Joh. 1, 8: 286
                                                          7: 25, 1
                                                          9: 171, 2
                                                   "
Chrysipp, Arnim Fr. Stoic. II 1084/85:
                                                          10: 848, 19 A.
                                             Kap. X (XI) Titel: 196
                          99, 2
Cyrill Contra Iul. I 548 Migne: 211, 1
                                                          2. 3: 198, 1
                   I 552: 43. 243, 3
                                                          5: 238, 3
  "
             11
                                                   "
                   I 553: 131
                                                          6: 288, 2
  "
              ,,
                                                   "
                   V 770: 175, 1
                                                          7: 70, 2. 167, 4
  11
              "
                                                   11
                   IX 588: 126, 1
                                                           10: 40, 1
                                                   "
                                                           18: 306, 1
                                                   "
Demokrit, interpol. Fragm. Diels, Vor-
                                                           15: 58, 4
                                                   "
           sokratiker S. 383: 352, 27 A.
                                                          28: 128, 1
                                                   "
           unechtes Fragm. Diels, Vor-
                                                          25: 128
           sokratiker S. 465: 162, 3
                                              Kap. XI (XII) Titel: 196
Διδαχή 'Αποςτόλων 10, 2: 157, 3
                                                          1: 127, 1. 275
                     10, 7: 220
                                                          3: 233, 2
                                                   11
                     13, 2: 220
                                                           4: 167, 4. 275, 1
                                                   "
Diogenes Laert. procem. 1: 68, 2
                                                          6: 36, 1
Diodor I 15ff.: 123, 3
                                                          14: 38, 1
       I 25: 365
                                                          20: 238
                                              Kap. XII (XIII) Titel: 196
Epiphanios Haer. 26, 3: 228, 1
                                                          1: 127
                   26, 9: 17, 6
                                                   "
Eusebios Praep. ev. I 9, 26: 161
                                                          8: 127
                                                          9: 78. 102, 1
Evangelium Evae: 242; vgl. 369
                                                   "
                                                          12: 156, 6
Firmicus Maternus IV procem. 5: 125
                                                          13: 127, 3
                                                          15: 25, 1
Henoch 69, 15: 281, 1
                                             Kap. XIII (XIV): 339-348
Heraklit Fr. 62 Diels: 127
                                             Kap. XIV (XV) Titel: 196
Hermas, Hirt des H. Vis. I 2, 2: 361
                                                          1: 191, 1
                      " I 4, 2: 280, 3
" III 8, 7: 232
               ,,
                                                          10: 143, 196, 5
                                             Kap. XVI: 348-354
    "
                          V 1: 11. 280;
                                                          Titel: 192, 2
    "
                            vgl. 365
                                             Kap. XVII: 354
                    Sim. IX 1, 4: 33
                                             Kap. XVIII: 355-360
               ,,
                         IX 15, 1-3:
                                           Hermes b) Fragmente siehe Cyrill,
                            282
                                                         Joh. Lydus, Lactanz
Hermes a) Corpus Hermeticum:
  Kap. I: 328-338
                                           Hippolyt Ref. V p. 134, 81 — 170, 66:
  Kap. II (III) Titel: 193
                                                         83 - 98
               16: 155, 2
                                           Hiob, Testament des H.: 57
  Kap. III (IV) Titel: 193
                                           Horapollon I 16: 265
                2: 47, 1
                                           Horaz Od. I 2, 41-52: 176 ff.
  Kap. IV (V) Titel: 193
                                                       III 1, 1: 204, 1
                                             ,,
                                                   "
               4. 5: 214, 1
                                                      III 26: 179, 1
                                             "
                                                   "
               7: 102, 2
                                                      IV 6, 29: 201, 2
```

```
Inschrift, äg. von London: 62 ff.
                   El Khargeh: 235
                   Sehêl: 129
              des Intef: 24. 68
    "
       griech. von Andros: 137
    ••
                     Herek: 273
    11
           11
                     Ios: 137
    11
                  "
                     Priene: 178. 285
Irenaeus I 13, 3: 221
Jamblich De myst. VIII 4ff.: 107. 138
Johannes-Acta: 240, 1. 340, 19 A.
Johannes Lydus Demens. IV p.64 W.: 274
                   " p. 109: 184
                   " p. 128, 12: 44, 1
                      p. 129: 43
Josephos Antiqu. I 71 N.: 183
                  XVIII 65 ff.: 228 ff.
Kallimachos Fr. 525: 200, 3
                 85. 92: 201
Lactanz, Inst. div. II 15: 192, 2
                   IV 6, 4: 48, 1. 304
Λόγια Ίηςοῦ 8: 240
             5: 239
Lukan I 45: 282
       X 209: 130, 6
Macrobius Sat. I 9, 14: 362
Manetho Fr. 11. 12 M.: 120
             85 M.: 145, 3
Manetho, angeblicher, siehe Syncellus
Marius Victorinus, siehe Rhetores
Martial X 28: 276
Menander περί ἐπιδ. (Walz IX 330, 5):
             281, 1
Minucius Felix 9, 4: 33
Nechepso Fr. 1 Rieß: 4ff. 132. 146, 2
              29: 133
      11
              83: 6
      "
              85. 36: 5, 3. 367
Origenes Contra Celsum VII 8: 222
Ovid Fast. I 89: 38, 3
           I 297: 5, 1
Papyrus, ag., Pap. Harris I 44, 3: 61
                    Insinger: 217. 237
            "
                  "
Papyrus, griech.:
 a) von Berlin (Parthey, Abh. d. Ak.
```

1865):

Pap. Berol. I 26 ff.: 143. 226 ff.

I 215ff.: 78

```
b) von Leyden (Leemanns Pap. graec.
   Lugd. II; Papyrus V auch Dieterich,
Jahrbb. f. Phil. Suppl. XVI 793 ff.;
   Papyrus W Dieterich Abraxas):
  Pap. Lugd. V 7, 27 ff. Leem. 27 Diet.
                 808: 15ff. 263
              W 17, 14 ff. Leem. 141
                 Diet. 195: 15ff. 263
              W 7, 7 ff. Leem. 103 Diet.
       "
                 189: 22
              W 2, 18 ff. 13, 24 ff. Leem.
                 87; 127 Diet. 176: 22. 23
              W 16, 45 ff. Leem. 139
       ,,
                 Diet. 194: 54
 c) von London (Kenyon Greek. Pap.
Cat. I. Pap. XLVI auch Wessely
    Abh. 1888, Pap. CXXI, CXXII auch
    Wess. 1893):
  Pap. XLVI1ff. Ken. 65 Wess. 127: 280
       XLVI 96 ff. Ken. 68 Wess. 129: 184
       XLVI 459 ff. Ken. 80 Wess. 138:
      279, 2
CXXI 550 ff. Ken. 102 Wess. 38:
                 117, 6
       CXXI 756 ff. Ken. 108 Wess. 47:
       CXXI 861 ff. Ken, 111 Wess. 51:
                 257, 2
       CXXII 1ff. Ken. 116 Wess. 55:
                 20 ff.
 d) Paris (Louvre 19bis Notices et Ex-
    traits XVIII; Louvre 2391 und Bibl.
    Nat. Wessely Abh. 1888):
  Pap. du Louvre 19bis: 119
                    2391 (Pap. Mimaut)
      Z. 187—395 Wess. 145 ff.: 147 ff.
  Pap. de la Bibl. Nat. Z. 930-1084
                   Wess. 68 ff.: 24 ff.
              Z. 1115-1166 Wess. 72:
                  277
              Z. 1169-1180 Wess. 78:
                   279
              Z. 1290-1306 Wess. 77:
                   283, 1
              Z. 1596-1696 Wess.84 ff.:
                   28. 256
               Z.1984ff. Wess. 94: 259, 4
              Z. 2373 ff. Wess. 104: 31.
                   366
               Z. 2836 ff. Wess. 116: 270
              Z. 3165 ff. Wess. 124: 29
Petrus, Martyrium des P.: 242 ff.
        Κήρυγμα Fr. 3 Preuschen: 47, 1.
                   74, 1
```

Petosiris, siehe Nechepso

Philo De ebriet. § 80 Wendl.: 41 vgl. auch Sachregister Photius Bibl. 343a 2 Bekk.: 265 Plato Phaidros 274 c: 123 ff. Philebos 18b: 119 Plinius Nat. h. XXXIV 33: 275 Plutarch Numa 4: 229 Porphyrios Πρός 'Ανεβώ: 333, 13 A.

Rhetores lat. min. 223 Halm: 265

Seneca Cons. ad Marciam c. 17 — 18: 6. 253 ff. Statius Theb. I 22 ff.: 282

X 632: 842, 21 A. Silv. IV 1: 276

Stobaios Ekl. I 49 p. 387, 1 Wachsm.: 122. 191 p. 458, 22: 135, 3 ,, p. 395, 2: 137 Floril. XIII 65: 134 11 Suidas s. v. Ф0ac: 68, 3 Syncellus I p. 72 Di.: 139 Tacitus Hist. V 4: 112 Theophilos Ad Aut. II 8: 201 Tibull I 5, 49 ff.: 200, 8 II 5, 79 ff.: 177, 1

Varro Rer. div. I fr. 19 Ag.: 71, 5 " De gente pop. R.: 189, 8 Vergil Georg. I 24 ff.: 283 Zosimos, siehe Alchimistes

Die Mysterien des Mithra. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte der römischen

Die Mysterien des Mithra. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte der römischen Kaiserzeit Von Franz Cumont, Professor der alten Geschichte an der Universität Gent. Autorisierte deutsche Übersetzung von Georg Gehrich. Mit 9 Abbild. i. Text und auf 2 Tafeln, sowie 1 Karte. [XVI u. 176 S.] gr. 8. geh. — 5, geb. — 5. 60.

Cumonts umfassende Forschungen über den Kultus des iranischen Lichtgottes Mithra, welcher im Gewande der antiken Mysterien seit dem Anfange unserer Zeitrechnung auch im Abendlande sahlreiche Anhänger gewann und als mächtiger Nebenbuhler des Christentums mit diesem um die Weltherrschaft rang, gehören nach dem Urteil masgebender Fachgenossen zu dem Bedeutendsten, was in jüngster Zeit auf dem Gebiete der Religionsgeschichte des Altertums geleistet worden ist. Das vorliegende Buch fatt die wesentlichen Ergebnisse dieser Forschungen in knapper, aber fließender Darstellung susammen, ohne den Leser durch viel gelehrtes Beiwerk zu ermüden. Es bespricht zunächst die Vorgeschichte des Mithrasdienstes im Orient, schildert seine Verbreitung im römischen Beiche und erörtert sein Verhältnis zu den politischen Tendenzen des römischen Kaisertums. Hierauf wird die Lehre der Mithrasmysterien dargestellt und im Anschluß daran der Kultus und die Organisation der mithrischen Gemeinden beschrieben. Eine Skisze der geschichtlichen Beziehungen des Mithrasimus zu den brijgen Beligionen im römischen Reiche, besonders zum Christentum, und seines endlichen Unterganges bildet nebst einem Anhange über Wesen und Bedeutung der mithrischen Kunst den Schluß des Buches. Mehrere Abbildungen und eine Karte der Verbreitung der Mithrasmysterien sind beigegeben. mysterien sind beigegeben.

Eine Mithrasliturgie, erläutert von Albrecht Dieterich. [X u. 230 S.] gr. 8. geh. M. 6.-, geb. M. 7.-

geh. M. 6.—, geb. M. 7.—

Ein Text aus dem großen Pariser Zauberpapyrus, den einst Wessely in den Denkschriften der Wiener Akademie XXXVI (1888) S. 56 ff. gedruckt hat, wird mit kritischem Apparat und Übersetzung vorgelegt. Der erste Teil der Erläuterungen tritt den Beweis an, daß wir in diesem Text die Liturgie eines Mithrasdienstes besitzen, und liefert eine Reihe von Untersuchungen über Herkunft und Quellen des merkwürdigen Unsterblichkeitssakramentes (ἀπαθαιστισμό; heißt das Stück im Papyrus selbst). Der sweite Teil gibt einen ersten Versuch, die immer wiederkehrenden Formen und Bilder mystischer Liturgie auszulösen, und verfolgt im einselnen die Vereinigung des Gottes und des Menschen als ein Essen des Gottes, als die Liebesvereinigung des Menschen mit dem Gotte, die Gotteakindschaft, die Wiedergeburt, die Himmelfährt der Seele zu Gott, eine feste Bilderreihe, die einem bestimmten Kreise spätantiker Kulte und dem Christentum gemeinsam, dem jüdischen Kult aber fremd ist. Ein Wortregister zum Text der Liturgie, ein Register des Orthographischen und Grammatischen und ein Sachregister zu den Erläuterungen sollen die Ansnutzung des Buches für verschiedenartige wissenschaftden Erläuterungen sollen die Ansnutsung des Buches für verschiedenartige wissenschaftliche Zwecke erleichtern.

Der Seelenvogel in der alten Literatur und Kunst. Eine mythologischarchaologische Untersuchung von Georg Weicker. Mit 103 Abbildungen im Text. [VI u. 218 S.] gr. 4. geh. & 28.—

Im ersten Teil werden die dämonischen Gestalten der niederen griechischen Mythologie, speziell die Sirenen, nach ihren hervorstechendsten Eigenschaften, der Blutgier, dem Streben nach Lebensgenuß und dem Gesange, als Seelenwesen gedeutet und der Glaube an die Vogelgestalt der Menschenseele an der Hand der von vorhomerischer hie in anstabnische Zeit reichenden Utsanziehen und bis in spätrömische Zeit reichenden literarischen und monumentalen Quellen als griechisch erwiesen. — Nach einer chronologischen Behandlung der Sirenensage in der
Literatur und im Volksglauben wird im zweiten Teil der Kunsttypus des Seelenvogels, der Vogel mit bärtigem oder unbärtigem Menschenkopf, verfolgt, und auf Grund
des umfänglichen Denkmälermaterials der Nachweis erbracht, daß alle "Sirenen" und
"Haryjen" der antiken Kunst sich auf zwei ägyptische Haupttypen surückführen lassen, welche schon in hocharchaischer Zeit von der ostgriechischen Kunst aufgenommen und von ihr an die stammhellenischen und italischen Kunstzentren weitergegeben worden sind. — Über hundert in den Text gedruckte Abbildungen, größtenteils nach unpublisierten Originalen, sum Teil auch nach verbesserten Neuaufnahmen, veranschaulichen die Entwickelung und Wanderung des Typus.

Die antike Idee der Ökumene in ihrer politischen und kulturellen Bedeutung. Von Dr. J. Kaerst, a. o. Professor an der Universitä Leipzig. Akademische Antrittsvorlesung. [34 S.] gr. 8. geh. M. 1.20.

Die unter vorstehendem Titel susammengefaßten Erörterungen sind ursprünglich für eine bestimmte Gelegenheit, für die im Dezember 1902 gehaltene akademische Antrittsvorlesung des Verfassers, niedergeschrieben worden. Es kam vor allem darauf an, die universalgeschichtliche Bedeutung der Idee der Okumene und ihre durch die Eigenart ihres Ursprunges und ihrer Entwicklung bedingte besondere Ausgestaltung darsulegen. Der Verfasser suchte zu zeigen, wie die das christliche Mittelalter beherrschende Idee einer einheitlichen, in bestimmten Organisationsformen ausgeprägten Kulturwelt, aus dem eigentümlichen Kulturboden der hellenischen Polis hervorgewachsen, sich zu welt-umfassender und weltbeherrschender Wirksamkeit entfaltet. Natürlich konnte es aber nicht Absicht sein, die Vielseitigkeit und den Beichtum der tatsächlichen geschichtlichen Entwicklung, die Mannigfaltigkeit der Elemente, die zuletzt in dem organi-satorischen Verbande der Ökumene als ein Ganzes vereinigt erscheinen, auch nur andeutungsweise zu zeichnen. Eine solche Aufgabe muß einer umfassenden geschichtlichen Darstellung vorbehalten bleiben.

Geschichte des hellenistischen Zeitalters von Julius Kaerst. I. Band: Die Grundlegung des Hellenismus. [X u. 433 S.] gr. 8. geh. M 12.—, geb. M 14.—

Wer violicicht glaubt, in dem Buche eine mit möglichst viel Einzelheiten, Polemik und zahllosem gelehrten Zitatenbeiwerk ausgestattete Spezialgeschichte nach altem Stil zu finden, der irrt sich sehr; aber die Entzänschung ist die denkbar angenehmste; denn er sicht sich von dem hochgelehrten Verf. auf hohe Warte golthrt, von wo aus er ein gewaltiges Panorama vor seinen Augen ausgebreitet sieht, das er je länger je lieber und sorgfältiger beschauen wird. Die Lesung des trefflichen Werkes bringt gleich viel Genuß und Beiehrung nicht bloß dem Historiter und Philologen, sondern jedem wirklich Gebildeten und nach höherer Bildung Strebenden." (Gymnasium 1903 Nr. 9.)

# Das Frühlingsfest der Insel Malta. Ein Beitrag zur Geschichte der antiken Beligion von Richard Wünsch. gr. 8. geh. 2.—

Der Bericht eines arabischen Kriegsgefangenen des XVI. Jahrhunderts gibt uns Kunde von einer merkwürdigen Feier der Malteser, bei der ein Bild Johannis des Täufers unter biühenden Behnen gefunden wurde. Es wird in diesem Büchlein der Versuch gemacht, die Entstehungszeit des Festes su ermitteln und sein Fortieben bis in die Gegenwart su verfolgen. Dabei wird die Ablösung des Adoniskultes durch die Verehrung Johannis des Täufers besprochen und ein neuer Gesichtspunkt für die Erklärung der altgriechischen Volksanschauungen von der Bohne aufgestellt.

# Führer durch die öffentlichen Sammlungen klassischer Altertümer in Rom. Von Wolfgang Helbig. 2 Bände. 2. Anfl. 8. Geschmackv. geb. # 15.— Ausgabe mit Schreibpapier durchschossen geb. # 17.— (Die Bände sind nicht einzeln käuflich)

"Denn die eminente Brauchbarkeit des Buches ergibt sich alsbald in erfreulichster Weise jedem, der es gegenüber den Denkmälern in die Hand nimmt; aber auch zum Studium im Angesicht von Gipsabgüssen und Photographien wird es vielen ungemein förderlich sein. Es gibt nicht bloß feste Resultate der Forschung, sondern geht auch überall auf die wissenschaftlichen Streitfragen ein, und dies in einer Weise, die ebenso den gebildeten Laien, wie den werdenden oder gewordenen Fachmann zu interessieren und zu belehren geeignet ist." (Das Humanistische Gymnasium.)

"Die zweite Auflage von Helbigs wohlbekanntem Führer bedarf kaum einer lobenden Einführung. Es ist ein unentbehrliches Buch nicht bloß für den Romfahrer, sondern für jeden Freund der antiken Kunst. Mit unermüdlichem Fleiße hat der Verf. überall gebessort und nachgetragen, er hat auch den Umfang der besprochenen Denkmäler gans wesentlich erweitert." (Literar. Centralblatt.)

#### Reden und Vorträge von Otto Ribbeck. Mit einem Bildnis. gr. 8. Geh. ## 6.—; in Original-Halbfranz geb. ## 8.—

In diesem Bande ist eine Reihe von Reden und an ein größeres Publikum sich wendenden Vorträgen Otto Ribbecks vereint, die, obwohl in der einen oder andern Form sämtlich bereits veröffeutlicht, doch buchhändlerisch nicht mehr erreichbar sind und darum seinen Freunden und Verehrern wie allen denen des klassischen Altertums überhaupt in dieser Sammlung willkommen sein werden. Sie umfaßt sechs in Kiel während der Jahre 1864—72 gehaltene akademische Reden, die hren Stoff aus dem klassischen Altertum entnahmen, aber durchweg su den politischen Ereignissen der Zoit in deutlicher Beziehung standen, sowie die Reden und Vorträge, deren Inhalt die klassische Literatur der Griechen und Romer betrifft, und einige der eindrucksvollsten Gedächtnisreden Ribbecks; anhangsweise ist die satirische Besprechung von Strombergs Catull-Übersetzung wieder abgedruckt, als eine kleine Probe des sarkastischen Tones, den R. gegebenonfalls mit so viel Wits ansuschlagen verstand.

# Trajans dakische Kriege nach dem Säulenrelief erzählt von E. Petersen. I. Der erste Krieg. gr. 8. kart. M. 3.—

Das Schriftchen ergänst von archäologischer Seite und aus langjährigem Vertrautsein mit dem Denkmale die Veröffentlichung von Cichorius und stellt zugleich einen zuverlässigen knappen Führer zu der Säule dar.

# Die griechisch-römische Biographie nach ihrer litterarischen Form von Friedrich Leo. gr. 8. geb. M.7.—

Aus einer Untersuchung über die literarische Form der biographischen Schriften Suetons ist ein Buch geworden, das den Versuch macht, die wichtigsten Entwicklungslinien der biographischen Literatur des Altertums aufsuzeigen. Diese Linien sind natürlich nicht durchwog gerade Linien, und die Wege, die der Verfasser gehen mußte, darum nicht immer gerade Wege; doch darf er hoffen, daß sie zum Ziele führen. Vor der christlichen Biographie hat der Verfasser Halt gemacht, aber die heidnische bis auf ihre antiken Ausläufer verfolgt.



